



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

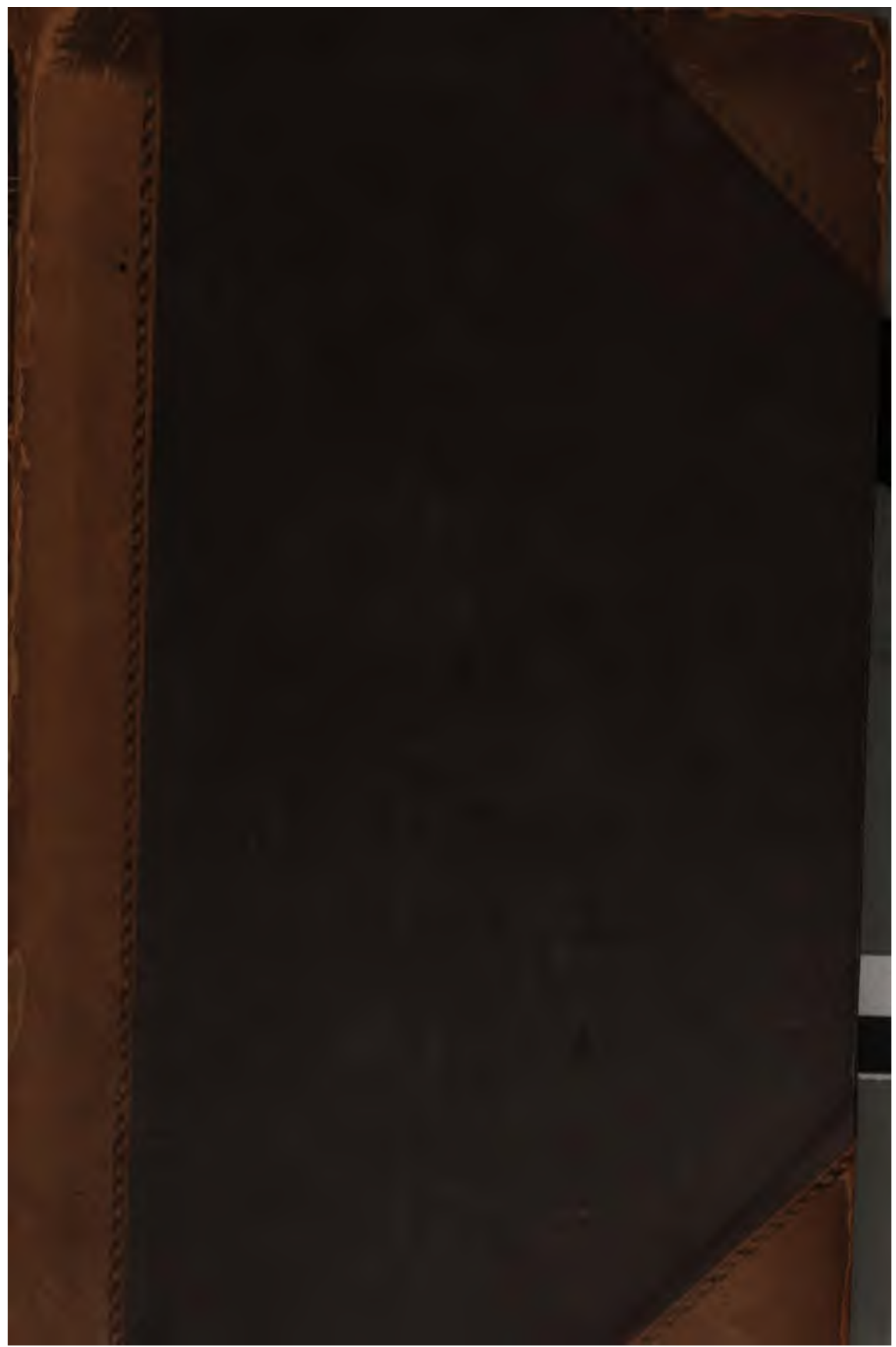
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

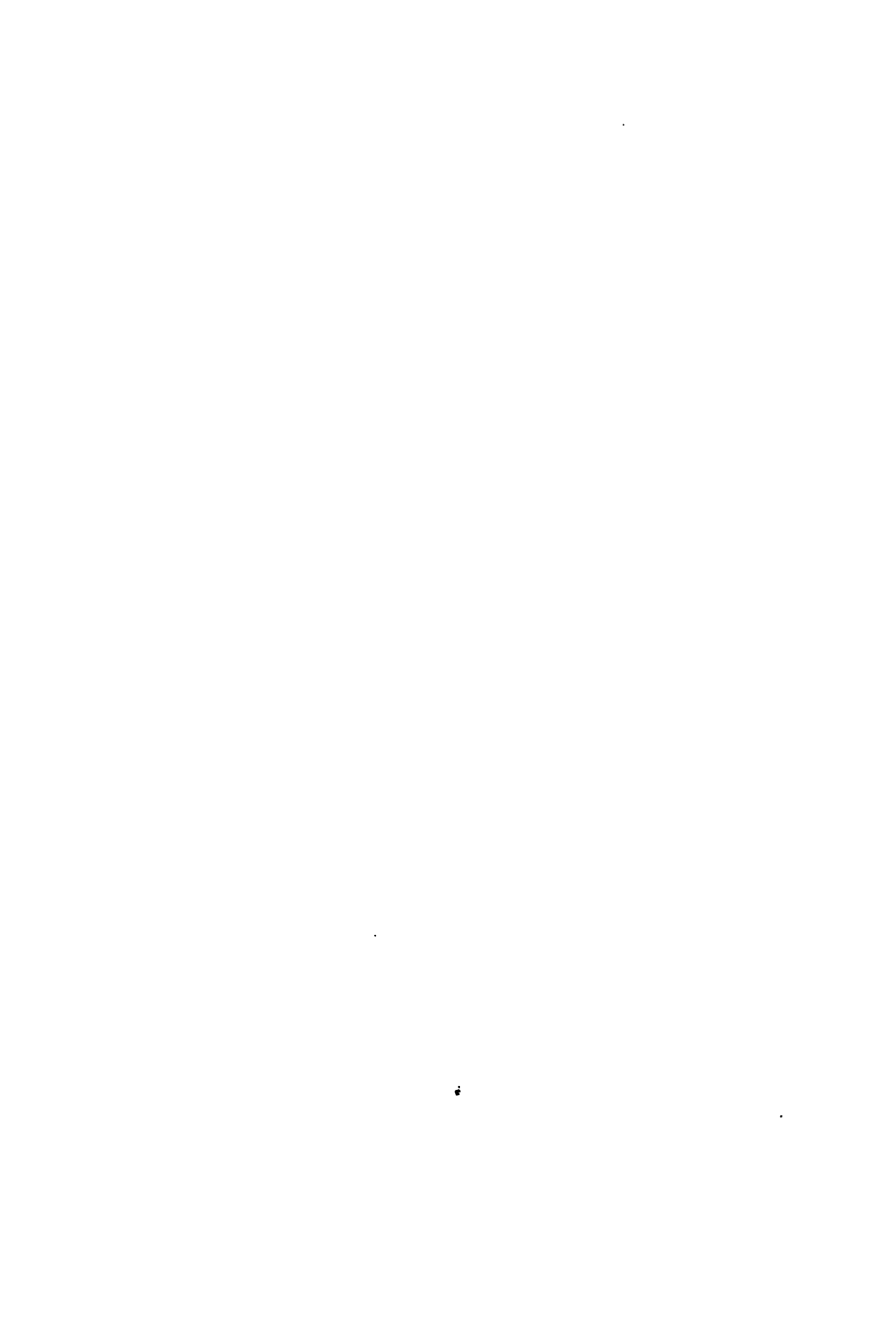
### About Google Book Search

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at <http://books.google.com/>





600090928W









# **INSTRUCTIO PRACTICA**

## **CONFESSARI**

**I N**

### **COMPENDIUM RÉDACTA**

**A**

**Dr. FRANCISCO XAV. ZENNER,**

**EPISCOPO SAREPTANO, ARCHIEPISCOPI VIENNENSIS VICARIO  
GENERALI ET CAPITULI ECCLESIA METROPOLITANAE  
VIENN. PREPOSITO.**

**EDITIO QUINTA.**

**IN SUBSIDIUM MISSIONUM ORIENTALIUM.**

---

**VIENNÆ**

**TYPIS ET SUMTIBUS CONGREGATIONIS MECHITHARISTICAE.**

**MDCCCLL**

*110. c. 125.*



**PATRI MISERICORDIABUM,  
DEO TOTIUS CONSOLATIONIS,**

**QUI TENERRIME NOS AMAT, ET FILIOS VOCAT;**

**SALVATORI GENERIS HUMANI,**

**JESU CHRISTO,**

**FILIO DEI UNIGENITO INCARNATO,**

**QUI VENIT QUAEERERE ET SALVUM FACERE, QUOD PERIERAT,**

**ET PROPITIATIO FACTUS PRO PECCATIS NOSTRIS,**

**MORTE SUA VERAM NOBIS DONAVIT VITAM,**

**SUMMO SACERDOTI,**

**QUI AJEBAT PARALYTICO : CONFIDE, FILI.**

**REMITTUNTUR TIBI PECCATA TUA,**

**QUI MARIAE PECCATRICI DIMISIT PECCATA MULTA,**

**QUONIAM DILEXIT MULTUM.**

**QUI PETRUM NEGATIONE TRINA LAPSUM GRATIOSO RESPICIENS**

**AD AGNITIONEM PECCATI ET LACRIMAS POENITENTIAE PERMOVIT**

**QUI LATRONI IN CRUCE POENITENTI PARADISI GAUDIA PROMISIT.**

**PASTORI BONO,**

**QUI COGNOSCIT OVES SUAS, ET ERRABUNDAS REDUCIT AD GREGEM.**

**QUI ANIMAM SUAM DAT PRO OVIBUS SUIS,**

**SAMARITANO SOSPITALI,**

**QUI VINUM CHAMPAGNAE, OLEUM MISERICORDIAE**

**NOSTRES INBUNDIT VULNERIBUS,**

**SUSCITATORI MORTUORUM;**

**DOMINO, VIVIFICANTI SPIRITU,**

**QUI FIDA CHRISTI PECTORA SUPERNA REPLET GRATIA:**

**BENEDICTIO, ET HONORE ET GLORIA**

**IN SAECULA SAECULORUM**

**AMEN.**

## Praefatio.

---

**Q**uanti faciendum sit munus confessarii, nemo non intelliget, qui perpenderit, quod sacerdotes confessionibus audiendis deputati, judices Dei ipsius nomine constituantur, idque tanta auctoritate, ut, quae in terris recte decreverint et sanxerint, in coelis rata et firma habeantur, proindeque ora ipsorum sint veluti sacra quaedam stillicidia, per quae pax e coelis in homines bonae voluntatis effluat, vocesque eorundem se habeant instar tubarum Magni Josue, quae illius virtute mysticae Hierichuntis, id est iniqutatis, muros subruant. Confessarius enim ignorantes docet, errantes in viam revocat, moerentes consolatur, dubitantibus bene consultit, pro periclitantibus de salute efficaciter Deum deprecatur, dirae servituti mancipatos redimit, nudos stola gratiae cooperit, egenos et languidos cibo potuque spirituali resicit.

Ne vero confessarius tanto muneri rite obeundo sua ex culpa desit, neve, dum aliorum saluti prodesse satagit, obesse fors deprehendatur, plurimum interest, ut dotibus ad hoc munus, sacerrimum quippe et saluberrimum, digne valideque sustinendum necessariis bene instructus existat. Quamobrem Ec-

clesia Catholica, perpetuo sui capit is et Domini Jesu Christi suflulta adjutorio, et Spiritus sancti cura peculiari ducta, nullo non tempore magno studio id egit, ut **Sacramentum Poenitentiae sancte administraretur** et a profanatione praeservaretur, non a poenitentibus solum, qui grande negotium aeternae salutis suae detestanda cum vecordia tractant, sed etiam a **Sacerdotibus indoctis aut officii negligentibus inferri solita**. Quis enim ignorat, quantam Ecclesia in Concilio Tridentino Sacramenti Poenitentiae curam gesserit, ut confessarii istud misericordiae **Sacramentum**, ad reconciliationem peccatorum divina clementia praeparatum, eisdem redderent re ipsa salutare, seseque praestarent fideles dispensatores mysteriorum Dei? Neque tam facile est, prout vulgo creditur, aliorum conscientiae arbitrum agere, sed valde arduum, ita quidem, ut ministerium hoc sine praevia instructione, sive regularum in sacro tribunali servandarum cognitione, et illas variis poenitentium infirmitatibus applicandi arte vix feliciter cedere possit. **Morbis corporis peritus medicus, morbis animae peritus medetur confessarius.** Utriusque est obligatio, ad munus obeundum instructum accedere, non vero curando debitam notitiam capere, ne, priusquam addiscatur, quod sciendum est, ab illo mors corporis, ab hoc animae procuretur.

Non diffiteor, plurima super hoc puncto viorum in re poenitentiaria versatissimorum et eruditorum opera jam prostare, quibus gravissimum confessarii munus solide non minus, quam utiliter exponitur. Verum quoniam hi libri partim mole sua multum laboris exigunt, partim etiam nova quaedam deside-

rant; brevitati studens ac genium aevi nostri considerans, doctrinas pro confessionibus excipiendis scitu necessarias, quae sententias in sacris literis, in scriptis sanctorum Patrum, in elucubrationibus praeclarorum scriptorum contentis innituntur, in Enchiridii formam, usui quotidiano confessariorum magis accommodatam, quam volumina magna esse solent, redigendo et in lucem edendo, operaे pretium me facturum putavi. Concinnatus est liber praeprimis ad formandos in seminario adolescentes ecclesiasticos, ut, qui recentes muneri confessionali applicantur, doctrinas pro confessionibus audiendis plerasque in hac instructione reperirent, modumque easdem in praxi applicandi indigitatum haberent.

Tantum autem abest, ut aliquid, quod exercitatos confessarios in munere suo rectius obeundo juvare possit, afferre cogitem, ut potius, quae confessario tyroni, qui instructionis est cupidus non minus ac indigus, usui esse possint, in compendium redegerimus, quos enim experientia magistra docuit, eorum ego malo audire praecepta, quam nova superaddere. „Nec praerogativam mihi met scientiae, si hoc meis consacerdotibus charitatis intuitu praerogem, vindicabo, . . . sed potius cum haec ad illos loqui audeam, simul cum illis, quae loquor, audiam \*).“ Quid, quod in eis non tam meum, quam authorum probatissimorum sensum retulerim, quorum ex operibus multa et praeclara desumsi, et suo loco deposui. Nihilominus tamen plura, quod rerum exponendarum copiam attinet, in hoc libro deesse fateor;

---

\*) S. Ambr. libr. de Sacerd. dign. c. 1.

ast memineris, quæso, Lector benevole! me nonnisi compendium tradere voluisse in usum juniorum sacerdotum, quibus studium non deest, nec ingenium. Et ut ego opinor, praeclare quoque de Ecclesia, Religione et proximis merentur ii, qui, licet non semper perfecta et omnibus numeris absolutissima praestant, tamen pro ingeniiorum suorum modulo ea proferre et in lucem edere, quanta possunt, diligentia satagunt, ex quibus in Christi gregem aliquid utilitatis redundare posse in Domino confidunt. Quid, num idcirco recte deseruerit Ecclesiastes concionandi munus, quod aureum illud eloquentiae flumen, sanctum inquam Chrysostomum, dicendi gratia et copia superare nequeat aut aequare? Neque palma, quam Virgilio inter poëtas tribuimus, caeteros a lyra tractanda deterrere praesumimus. Neque etiam, quia cum Cicerone tanta facundiae copia et ornatu dicere non valeamus, nec cum Pericle fulgurare et tonare, nec cum Demosthene pari splendore et ornatu verborum sententiarumque eloqui, continuo nobis obmutescendum erit. Nam, ut ille ait, „et in secundis et in tertiis consistere, quando non datur contingere summa etiam res est minime pœnitenda.“ Quare, si quae displicebunt in hac mea tenui opella, animum, quo divinae gloriae et salutis animarum rationem, ceu suscepti laboris finem, propositam habui, respicias velim; si vero alicubi fors a recto tramite deviasse acciderit, corrige secundum mentem *Ecclesiae catholicae*, cui stabo semper et acquiescam.

Quamvis jam nihil remoretur, quominus dictis finem imponam, christianaे tamen in te, Lector amice! charitati deesse mihi viderer, si quod operi

quidem sparsim inserere non praetermisí, ast in præfatione, quasi in fronte libri, ut a nemine non advertatur, ob rei gravitatem colloqui meretur, iterum iterumque tibi consulere negligerem. Est autem illud, ne nostri interioris hominis curam propriaeque perfectionis studium oscitanter deseramus, ut potius, dum aliorum conscientias purgare et mundare intendimus, propriae puritatem et munditiem per frequentem Poenitentiae Sacramenti usum solerti curare studio satagamus, ne fors dicatur nobis: „Medice, cura te ipsum<sup>1)</sup>!“ et illud Apostoli nobis exprobretur: „In quo judicas alterum, te ipsum condemnas<sup>2)</sup>.“ Quid namque absonum magis atque a communi hominum sensu abhorrens, quam, ut, qui ex divino instituto in aliis veterum delictorum purgationem inducere debent, ipsi forte occulto suarum culparum inquinamento sordeant; aut qui in aliorum animis divinae charitatis ignem excitare jubentur, ipsi glacie pejus proprio torpore congealent? Nonne sacrilegum foret, corde impuro labisque pollutis divinam dispensare gratiam? Nos sacerdoles sumus, sancta tractantes, adeoque sancti simus oportet, sicut Ille sanctus est, cuius in terra vicarii sumus. „Munda sit manus, quae diluere aliorum sordes curat<sup>3)</sup>.“ „Purgari prius oportet sacerdotem, deinde purgare; ad Deum adduci, et dein alios adducere; sanctificari, et postea sanctificare; lucem fieri, et demum alios illuminare<sup>4)</sup>.“ Qui non ardet, non incendit. Lingua amoris ei, qui non amat, barbara est et peregrina.

---

1) Luc. IV. 23. — 2) Rom. II. 1. — 3) S. Greg. Libr. Past. P. I. c. 9. — 4) S. Greg. Naz. Orat. 2.

Non diffiteor equidem, **Sacramentum gratiam ex opere operato producere, ac Dei omnipotentiam nullis arctatam esse limitibus, nec quacunque ministrorum improbitate impediri, quominus in quos cunque libuerit, divitias suae bonitatis effundat: verum quamvis id locum habere negari nullatenus queat, dabunt tamen poenas gravissimas ministri, qui, quantum in se est, divinae operationi non cooperantur, ne dicam, obicem ponunt, et Deum quodam modo cogunt sapientissimas a se statutas leges antevertere.** Quare qui aliis a sacris esse, Deo auctore, constitunntur, prius in se uberiora sancti Spiritus attrahant necesse est chrismata, quae in reliquos deinceps transfundant, largioribusque virtutum emolumentis ditescant, quatenus ex eorum plenitudine poenitentes participant. Quem in finem, ut verbis Benedicti XIV. utar, „plurimum proderit, si, qui curam animarum gerunt et ad poenitentium confessiones excipiendas destinati sunt, per aliquot dies spiritualibus exercitiis quotannis vacent. In eo quippe recessu renovabuntur spiritu mentis suae, et induentur virtute ex alto ad ea impensius alacriusque peragenda, quae suarum partium sunt, pro diuini numinis gloria et spirituali proximorum utilitate et salute 1).“

**Utinam haec interioris hominis cura, hoc propriae perfectionis studium nos omnes, quibus divina remittendi et retinendi peccata data est potestas, occupet totos! Utinam sublimior morum sanctimonia, quae decet Christi ministros et dispensatores**

1) Epist. encycl 3. Decembr. 1740.

mysteriorum Dei, exornet cunctos! Tunc illud futurum sperare licebit, ut ad munus confessarii digne valideque obeundum eruditii, divinae misericordiae. **Sacramentum rite administremus**, atque *Dei Patris*, cuius imago in hominibus foedata renovatur, *Dei Filii*, cuius oves tanto pretio emtae post miseram perditionem reducuntur, et *Spiritus sancti*, cuius templa diruta et polluta reparantur et reconciliantur, in salutem hominum fideles inveniamur cooperatores, reddenda apud judicem rationis tempore.

---



## **Conspectus dicendorum.**

### **Introductio.**

|                                                                                                  | P a g. |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| §. 1. Poenitentia . . . . .                                                                      | 1      |
| §. 2. Poenitentiae Sacramentum . . . . .                                                         | 3      |
| §. 3. Poenitentiae Sacramenti usua necessarius . . . . .                                         | 8      |
| §. 4. Poenitentiae minister . . . . .                                                            | 9      |
| §. 5. Poenitentiae effectus . . . . .                                                            | 10     |
| §. 6. Instituti Poenitentiae emolumenta insignia . . . . .                                       | 11     |
| §. 7. Necessitas et utilitas instructionis ad frugiferam Poenitentiae administrationem . . . . . | 16     |
| §. 8. Libri, qui de re poenitentiaria tractant . . . . .                                         | 17     |
| §. 9. Divisio materiae . . . . .                                                                 | 20     |

### **P a r s I.**

#### *De requisitis in confessario necessariis.*

|                          |    |
|--------------------------|----|
| §. 10. Divisio . . . . . | 21 |
|--------------------------|----|

### **C a p u t I.**

#### *De animi dolibus aliquae virtutibus in confessario necessariis.*

|                                                         |    |
|---------------------------------------------------------|----|
| §. 11. Animi dotes et virtutes . . . . .                | 21 |
| §. 12. Necessitas debitae scientiae . . . . .           | 22 |
| §. 13. Materia scientiae . . . . .                      | 25 |
| §. 14. Media acquirendi scientiam necessariam . . . . . | 27 |
| §. 15. Rectum maturumque judicium . . . . .             | 31 |
| §. 16. Prudentia multa . . . . .                        | 32 |
| §. 17. Media acquirendae prudentiae . . . . .           | 33 |
| §. 18. Verus animarum zelus . . . . .                   | 37 |

|                                                               |   |   |   |   |   |    |
|---------------------------------------------------------------|---|---|---|---|---|----|
| §. 19. Conditiones veri animarum zeli                         | . | . | . | . | . | 38 |
| §. 20. Sanctimonia vitae                                      | . | . | . | . | . | 42 |
| §. 21. Orationis studium                                      | . | . | . | . | . | 46 |
| §. 22. Sacrae meditationis studium                            | . | . | . | . | . | 48 |
| §. 23. Ratio meditandi                                        | . | . | . | . | . | 49 |
| §. 24. Materia meditationis                                   | . | . | . | . | . | 52 |
| §. 25. Reliqua adjuncta                                       | . | . | . | . | . | 53 |
| §. 26. Devitatio vitiorum in munere sacri tribunalis obviorum | . | . | . | . | . | 55 |
| §. 27. Internum animi frigus et ignavia                       | . | . | . | . | . | —  |
| §. 28. Vanitas.                                               | . | . | . | . | . | 58 |
| §. 29. Imbecillia hominum timor                               | . | . | . | . | . | 60 |
| §. 30. Partium studium                                        | . | . | . | . | . | 62 |
| §. 31. Lucri studium                                          | . | . | . | . | . | 63 |
| §. 32. Inconsiderantia                                        | . | . | . | . | . | 65 |
| §. 33. Alta judicij proprii opinio et fastus                  | . | . | . | . | . | 67 |
| §. 34. Laxitas et rigor                                       | . | . | . | . | . | 68 |
| §. 35. Animi demissio et anxietas                             | . | . | . | . | . | 70 |

## Caput II.

*De Approbatione et jurisdictione ad confessiones  
excipienda necessaria.*

|                                                               |   |   |   |   |                           |     |
|---------------------------------------------------------------|---|---|---|---|---------------------------|-----|
| §. 36. Approbatio et Jurisdiction                             | . | . | . | . | .                         | 71  |
| §. 37. Jurisdictionis internae discrimina seu divisio         | . | . | . | . | .                         | 73  |
| §. 38. Necessitas                                             | . | . | . | . | .                         | —   |
| §. 39. Approbationis et jurisdictionis collatio               | . | . | . | . | .                         | 76  |
| §. 40. Jurisdictionis restrictio                              | . | . | . | . | .                         | 80  |
| §. 41.        "        "        a) ratione loci et temporis   | . | . | . | . | .                         | —   |
| §. 42.        "        "        b) ratione personarum         | . | . | . | . | .                         | 81  |
| §. 43. Casus practici                                         | . | . | . | . | .                         | 83  |
| §. 44.        "        "        c) ratione peccatorum. Reser- | . | . | . | . | .                         | —   |
|                                                               |   |   |   |   | vatio casuum conscientiae | 85  |
| §. 45. Finis reservationum                                    | . | . | . | . | .                         | 87  |
| §. 46. Conditiones casum reservatorium                        | . | . | . | . | .                         | 88  |
| §. 47. Casus summo Pontifici reservati                        | . | . | . | . | .                         | 93  |
| §. 48. Jurisdiction, quantum ad casus summo Pontifici reser-  | . | . | . | . | vatos                     | 96  |
| §. 49. Casus Episcopis reservati                              | . | . | . | . | .                         | 98  |
| §. 50. Casus in Archidioecesi Viennensi reservati             | . | . | . | . | .                         | 99  |
| §. 51. Casus regularium Superioribus reservati                | . | . | . | . | .                         | 103 |
| §. 52. De Jurisdictione, quantum ad casus reservatos          | . | . | . | . | .                         | 105 |
| §. 53. De Jurisdictione in articulo mortis                    | . | . | . | . | .                         | 108 |

## Caput III.

### *De sigillo confessionis sacramentalis.*

|                                                                                                 | Pag. |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| §. 53. Sigillum sacramentale . . . . .                                                          | 110  |
| §. 55. Confessaril fides in sigillo confessionis servando . . . . .                             | 111  |
| §. 56. Obligatio aliorum in servando silentio . . . . .                                         | 112  |
| §. 57. Materia sigillo sacramentali subjecta . . . . .                                          | 113  |
| §. 58. Absoluta sigilli sacramentalis integritas . . . . .                                      | 115  |
| §. 59. Casus practici . . . . .                                                                 | 117  |
| §. 60. Regulae prudentiae, si quid manifestare poenitens<br>ipse sacerdoti permiserit . . . . . | 118  |
| §. 61. Violatio sigilli sacramentalis . . . . .                                                 | 120  |
| §. 62. Casus practici . . . . .                                                                 | 121  |
| §. 63. Modus servandi sigillum sacramentale . . . . .                                           | 126  |
| §. 64. Usus cognitionis ex confessione haustae . . . . .                                        | 127  |

## Par s II.

### *De principiis in administratione Sacramenti Poenitentiae observandis.*

#### Sectio I.

##### *De principiis generalibus in administratione Sacramenti Poenitentiae observandis.*

|                                  |     |
|----------------------------------|-----|
| §. 65. Ordo dicendorum . . . . . | 131 |
|----------------------------------|-----|

## Caput I.

### *De principiis generalibus circa confessionem observandis.*

|                          |       |
|--------------------------|-------|
| §. 66. Divisio . . . . . | a 132 |
|--------------------------|-------|

## Articulus I.

### *De poenitentium confessione excipienda.*

|                                                                                                     |     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| §. 67. Obligatio confessaril <i>specifcam</i> excipiendi confessionem . . . . .                     | 132 |
| §. 68. Obligatio confessaril exigendi confessionem <i>integralm</i> . . . . .                       | 135 |
| §. 69. De peccatis venialibus, et de jamjam expiatis quantum ad confessionis integritatem . . . . . | 138 |
| §. 70. De peccatis dubiis . . . . .                                                                 | 139 |
| §. 71. Diligentia in examine conscientiae . . . . .                                                 | 141 |
| §. 72. Obstacula integritatem confessionis impudentia . . . . .                                     | 142 |

|                                                                      | Pag. |
|----------------------------------------------------------------------|------|
| §. 73. Causae ab integritate confessionis certe excusantes . . . . . | 145  |
| §. 74. Causa practiceus . . . . .                                    | 147  |
| §. 75. Causae ab integritate confessionis non excusantes . . . . .   | 149  |
| §. 76. Causae confessionem irritantes . . . . .                      | 151  |
| §. 77. Partitio confessionis . . . . .                               | 152  |
| §. 78. Confessionis forma externa . . . . .                          | —    |
| §. 79. Confessio per literas aut internuntium . . . . .              | 153  |
| §. 80. Confessio per Interpretem . . . . .                           | 155  |
| §. 81. Modus excipiendi confessiones . . . . .                       | —    |
| §. 82. Locus et tempus excipienda confessionis . . . . .             | 159  |

## A r t i c u l u s II.

### *De poenitentibus interrogandis sive examinandis.*

|                                                                               |     |
|-------------------------------------------------------------------------------|-----|
| §. 83. Jus et obligatio confessarii poenitentes examinandi . . . . .          | 161 |
| §. 84. Materia quaestionum . . . . .                                          | 162 |
| §. 85. Quaestiones de peccatis a poenitente probabiliiter commissis . . . . . | 163 |
| §. 86. De specie peccatorum . . . . .                                         | 165 |
| §. 87. De numero peccatorum . . . . .                                         | 166 |
| §. 88. De circumstantiis peccatorum . . . . .                                 | 169 |
| §. 89. De peccatis ommisionis et muneris sive status . . . . .                | 172 |
| §. 90. Quaestiones de morali poenitentis charactere . . . . .                 | 173 |
| §. 91. Quaestiones de diapositione poenitentis . . . . .                      | 175 |
| §. 92. Quaestiones de veritatibus religiosis . . . . .                        | 177 |
| §. 93. Conclusio quaestionum . . . . .                                        | 178 |
| §. 94. Materia quaestionum vitanda . . . . .                                  | 179 |
| §. 95. Modus interrogandi. — Conditiones quaestionum . . . . .                | 182 |
| §. 96. Prudentia in interrogando . . . . .                                    | 185 |

## A r t i c u l u s III.

### *De poenitentibus instruendis et admonendis.*

|                                                                                              |     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| §. 97. Obligatio confessarii poenitentes instruendi . . . . .                                | 188 |
| §. 98. Instructionis delineatio . . . . .                                                    | 190 |
| §. 99. A. Instructio quoad rectam officiorum et veritatum religiosarum cognitionem . . . . . | —   |
| §. 100. Regulæ practiceæ . . . . .                                                           | 192 |
| §. 101. Quoad cognitionem sui ipsius . . . . .                                               | 195 |
| §. 102. Quoad agnitionem peccatorum . . . . .                                                | 197 |
| §. 103. Continuatio . . . . .                                                                | 198 |
| §. 104. Quoad agnitionem obligationum ex peccato produntium . . . . .                        | 199 |

|                                                                                            | Pag. |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| §. 105. Quod ipsum curationem animi morbis adhibendam . . . . .                            | 209  |
| §. 106. Continuatio . . . . .                                                              | 202  |
| §. 107. Correptiones in finem emendationis . . . . .                                       | 203  |
| §. 108. Monita pro confessario . . . . .                                                   | 208  |
| §. 109. B. Institutio ad perfectionem christianam . . . . .                                | 211  |
| §. 110. Regulae practicae in ducendis ad studium perfectio-<br>nis poenitentibus . . . . . | 212  |
| §. 111. Materia et fons instructionum et admonitionum . . . . .                            | 217  |
| §. 112. Indoles earundem . . . . .                                                         | 218  |
| §. 113. C. De dubiis solvendis ac consiliis dandis . . . . .                               | 223  |
| §. 114. Casus practici . . . . .                                                           | —    |

## C a p u t II.

### *De principiis generalibus circa contritionem observandis.*

|                                                                |     |
|----------------------------------------------------------------|-----|
| §. 115. Contritio . . . . .                                    | 226 |
| §. 116. Divisio . . . . .                                      | 227 |
| §. 117. Qualis contritio Sacramento Poenitentiae necessaria    | 228 |
| §. 118. Obligatio confessarii circa poenitentium contritionem  | 232 |
| §. 119. Observations circa poenitentium contritionem . . . . . | 234 |
| §. 120. Verae contritionis signa . . . . .                     | 236 |
| §. 121. Signa defectum verae contritionis indicantia . . . . . | 238 |
| §. 122. Rationes et motiva contritionis . . . . .              | 239 |
| §. 123. Eorundem delectus . . . . .                            | 243 |
| §. 124. Continuatio . . . . .                                  | 244 |
| §. 125. Modus ea proponendi . . . . .                          | 245 |
| §. 126. Monitum generale . . . . .                             | 247 |
| §. 127. Boni propositi indoles . . . . .                       | 248 |
| §. 128. Ejusdem eversio . . . . .                              | 249 |

## C a p u t III.

### *De principiis generalibus circa satisfactionem observandis.*

#### A r t i c u l u s I.

##### *De satisfactione imponenda.*

|                                                                    |     |
|--------------------------------------------------------------------|-----|
| §. 129. Satisfactionis notio et necessitas . . . . .               | 253 |
| §. 130. Satisfactionis ad Poenitentiae Sacramentum ratio . . . . . | 253 |
| §. 131. Satisfactionis finis et conditio duplex . . . . .          | 254 |
| §. 132. Satisfactionis praestandae media . . . . .                 | 255 |
| §. 133. Satisfactionis effectus . . . . .                          | 256 |
| §. 134. Confessarii eandem imponendi jus et obligatio . . . . .    | 257 |
| §. 135. Satisfactionis imponendae indoles . . . . .                | —   |

## XVIII

|                                                                                                 | Pag. |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| §. 136. Congruentia satisfactionis cum peccatorum natura interna et relatione externa . . . . . | 258  |
| §. 137. Continuatio . . . . .                                                                   | 260  |
| §. 138. Congruentia satisfactionis cum peccatorum gravitate .                                   | 261  |
| §. 139. Continuatio . . . . .                                                                   | 263  |
| §. 140. Conditiones ad obtainendas indulgentias . . . . .                                       | 265  |
| §. 141. Congruentia satisfactionis cum indole poenitentis interna . . . . .                     | 268  |
| §. 142. Congruentia satisfactionis cum conditione poenitentis externa . . . . .                 | 289  |
| §. 143. Congruentia satisfactionis cum bona fama aliiisque officiis poenitentis . . . . .       | 271  |
| §. 144. Modus satisfactionem poenitentibus imponendi . .                                        | 272  |
| §. 145. Satisfactionis commutatio . . . . .                                                     | 276  |
| §. 146. Tempus peragendae satisfactionis sacramentalis . .                                      | 277  |
| §. 147. Modus agendi poenitentiam in veteri Ecclesia . . .                                      | 279  |
| §. 148. Canones poenitentiales . . . . .                                                        | 282  |

## Articulus II.

### *De satisfactionis operibus.*

|                                                                         |     |
|-------------------------------------------------------------------------|-----|
| §. 149. A. Satisfactionis opera generalia . . . . .                     | 289 |
| §. 150. I. Oratio. 1) Precatio stricte talis . . . . .                  | 290 |
| §. 151. Regulae in injungenda precatione observandae .                  | 292 |
| §. 152. Oratio dominica . . . . .                                       | 294 |
| §. 153. 2) Cultus Dei communis . . . . .                                | 300 |
| §. 154. 3) Devotio erga beatam Virginem Mariam . . . .                  | 303 |
| §. 155. 4) Devotio erga Angelum custodem sanctosque patronos . . . . .  | 304 |
| §. 156. 5) Lectio spiritualis . . . . .                                 | 305 |
| §. 157. 6) Frequens conscientiae examen . . . . .                       | 307 |
| §. 158. 7) Actus contritionis de peccatis commissis .                   | 310 |
| §. 159. 8) Actus virtutis . . . . .                                     | 312 |
| §. 160. 9) Frequentior Sacramentorum usus . . . . .                     | 313 |
| §. 161. a) Sacramenti Poenitentiae . . . . .                            | 314 |
| §. 162. b) SS. Eucharistiae sive Communionis . . . .                    | 318 |
| §. 163. Regulae in determinanda sacrae Communionis frequentia . . . . . | 321 |
| §. 164. Objectionis solutio . . . . .                                   | 327 |
| §. 165. Dilatio sacrae Communionis . . . . .                            | 329 |
| §. 166. Communio spiritualis . . . . .                                  | 330 |
| §. 167. 10) Frequens Del praesentis memoria . . . .                     | 331 |

## XIX

|                                                                                                 | Pag. |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| §. 168. 11) Plae aspirationes . . . . .                                                         | 333  |
| §. 169. 12) Matura veritatum religiosarum perpensi et applicatio ad animum emendandum . . . . . | 335  |
| §. 170. 13) Meditatio . . . . .                                                                 | 336  |
| §. 171. 14) Exercititia spiritualia . . . . .                                                   | 339  |
| §. 172. II. Jejunium . . . . .                                                                  | 340  |
| §. 173. 1) Jejunium stricte tale, sive abstinentia cibi potusque                                | —    |
| §. 174. 2) Evitatio socialium conventuum et oblectationum .                                     | 343  |
| §. 175. 3) Abbreviatio somni. . . . .                                                           | 344  |
| §. 176. 4) Voluntaria molestorum laborum suscepitio . . .                                       | 345  |
| §. 177. 5) Mortificatio . . . . .                                                               | —    |
| §. 178. III. Eleemosyna . . . . .                                                               | 349  |
| §. 179. B. Satisfactionis opera specialia . . . . .                                             | 351  |
| §. 180. Contra superbiam et vanam gloriam . . . . .                                             | 352  |
| §. 181. Contra avaritiam . . . . .                                                              | 356  |
| §. 182. Contra duritatem et immisericordem animum in pauperes . . . . .                         | 359  |
| §. 183. Contra peccata impudicitiae . . . . .                                                   | 361  |
| §. 184. Continuatio . . . . .                                                                   | 363  |
| §. 185. Continuatio . . . . .                                                                   | 366  |
| §. 186. Continuatio . . . . .                                                                   | 369  |
| §. 187. Contra odium et invidiam . . . . .                                                      | 370  |
| §. 188. Contra suspiciones et judicia temeraria . . . . .                                       | 374  |
| §. 189. Contra linguae peccata . . . . .                                                        | 378  |
| §. 190. Contra gulam et ebrietatem . . . . .                                                    | 380  |
| §. 191. Contra iram . . . . .                                                                   | 384  |
| §. 192. Contra consuetudinem blasphemandi, et indiscrete jurandi . . . . .                      | 386  |
| §. 193. Contra acediam. . . . .                                                                 | 387  |
| §. 194. Contra peccatum desperationis . . . . .                                                 | 390  |
| §. 195. Contra peccatum praesumptionis. . . . .                                                 | 392  |

## C a p u t IV.

### *De principiis generalibus circa absolutionem observandis.*

|                                                                                   |     |
|-----------------------------------------------------------------------------------|-----|
| §. 196. Confessarius judex peccatorum a Christo constitutus                       | 393 |
| §. 197. Canon universalis et objectivus in usu potestatis sacramentalis . . . . . | 395 |

### A. De absolutione danda.

|                                                   |     |
|---------------------------------------------------|-----|
| §. 198. Absolutionis forma absoluta . . . . .     | 397 |
| §. 199. Absolutionis forma conditionata . . . . . | —   |
| §. 200. Sententia contraria . . . . .             | 399 |

**XX**

**B. De absolutione non danda.**

|                                                                  | <b>Pag.</b> |
|------------------------------------------------------------------|-------------|
| §. 201. a) Dilatio . . . . .                                     | 403         |
| §. 202. Continuatio . . . . .                                    | 406         |
| §. 203. b) Denegatio . . . . .                                   | 408         |
| §. 204. Regulae practicae . . . . .                              | 409         |
| §. 205. Media inter rigorem et laxitatem via . . . . .           | 410         |
| §. 206. Absolutionis sacramentalis forma et sensus . . . . .     | 413         |
| §. 207. Modus agendi in absolutione danda . . . . .              | 415         |
| §. 208. Quaestiones practicae hanc materiam spectantes . . . . . | 416         |
| §. 209. Modus agendi in absolutione differenda . . . . .         | 417         |
| §. 210. Modus agendi in absolutione deneganda . . . . .          | 421         |

**Sectio II.**

*De principiis specialibus in administratione sacramenti  
Poenitentiae observandis.*

|                              |     |
|------------------------------|-----|
| §. 211. Conspectus . . . . . | 422 |
|------------------------------|-----|

**C a p u t I.**

*De principiis specialibus ratione habita status poenitentium interni.*

**A. Pro varia mentis indole.**

|                                                     |     |
|-----------------------------------------------------|-----|
| §. 212. Eruditi . . . . .                           | 423 |
| §. 213. Fidem negantes, et in ea nutantes . . . . . | 428 |
| §. 214. Adulti in religione ignorantes . . . . .    | 428 |
| §. 215. Inculti et plebeji . . . . .                | 430 |
| §. 216. Hebetes . . . . .                           | 431 |

**B. Pro varia voluntatis indole.**

|                                                                                |     |
|--------------------------------------------------------------------------------|-----|
| §. 217. Levia ac venialia confitentes peccata . . . . .                        | 432 |
| §. 218. Personae votae in perfectione christiana proficere cupientes . . . . . | 436 |
| §. 219. Eas dirigendi modus . . . . .                                          | 437 |
| §. 220. Continuatio . . . . .                                                  | 441 |
| §. 221. Regula vitae votae . . . . .                                           | 443 |
| §. 222. Personae ad speciem votae . . . . .                                    | 450 |
| §. 223. Tepescentes . . . . .                                                  | 453 |
| §. 224. In periculo lapsus constituti . . . . .                                | 454 |
| §. 225. Neolapsi . . . . .                                                     | 456 |
| §. 226. Malitia peccata confitentes . . . . .                                  | —   |

|                                                                                               |     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| §. 227. Peccata occasione nata confitentes. — Notio et divisione occasionis peccati . . . . . | 459 |
| §. 228. Adassertiones circa occasiones peccandi tollendas evitandasve . . . . .               | 461 |
| §. 229. Agendi ratio confessarii cum his, qui sunt in occasione proxima peccandi . . . . .    | 463 |
| §. 230. Monita pro confessario . . . . .                                                      | 468 |
| §. 231. Casus practici . . . . .                                                              | 469 |
| §. 232. Peccata ex consuetudine nata confitentes . . . . .                                    | 470 |
| §. 233. Conversio flagitiis assuetorum . . . . .                                              | 471 |
| §. 234. Causae, cur perfecta conversio tarde et laboriose fieri soleat . . . . .              | 474 |
| §. 235. Corollarium practicum inde resultans . . . . .                                        | 477 |
| §. 236. Consuetudinarios tractandi modus . . . . .                                            | 479 |
| §. 237. Continuatio . . . . .                                                                 | 481 |
| §. 238. Casus practici . . . . .                                                              | 485 |
| §. 239. Relapsi ex infirmitate . . . . .                                                      | 486 |
| §. 240 Neoconversi . . . . .                                                                  | 488 |

C. Pro varia peculiarium animi affectionum indole.

|                                                                                 |     |
|---------------------------------------------------------------------------------|-----|
| §. 241. Melancholici . . . . .                                                  | 490 |
| §. 242. Phlegmatici . . . . .                                                   | 492 |
| §. 243. Sanguineli . . . . .                                                    | —   |
| §. 244. Cholerici . . . . .                                                     | 493 |
| §. 245. Poenitentes tristitia et moerore affecti . . . . .                      | 494 |
| §. 246. Ob varia vitae infortunia contristati . . . . .                         | 496 |
| §. 247. Ob desolationes internas contristati . . . . .                          | 499 |
| §. 248. Regulae in desolatione tenendae . . . . .                               | 501 |
| §. 249. Ob tentationes varias contristati . . . . .                             | 503 |
| §. 250. Modus temptationibus resistendi . . . . .                               | 506 |
| §. 251. Continuatio . . . . .                                                   | 508 |
| §. 252. Monita post temptationem . . . . .                                      | 510 |
| §. 253. Poenitentes desiderii inordinati inquietudine agitati . . . . .         | 512 |
| §. 254. Poenitentes scrupulosi et pusilli animi . . . . .                       | 513 |
| §. 255. Criteria animi scrupulosi . . . . .                                     | 515 |
| §. 256. Causae . . . . .                                                        | 516 |
| §. 257. Regulae generales in tractandis scrupulosis . . . . .                   | 517 |
| §. 258. Monita specialia in tractandis scrupulosis . . . . .                    | 521 |
| §. 259. Mira et insolita confitentes . . . . .                                  | 528 |
| §. 260. Criteria ad discernendas visiones . . . . .                             | 529 |
| §. 261. Criteria ad ecstases discernendas naturales et supernaturales . . . . . | 533 |
| §. 262. Monita S. Philippi Nerii . . . . .                                      | 534 |

## Caput II.

*De principiis specialibus ratione habita poenitentium  
status externi.*

|                                                                                  | Pag. |
|----------------------------------------------------------------------------------|------|
| §. 263. Parvuli et pueri. Momentum confessionis parvulorum et puerorum . . . . . | 537  |
| §. 264. Aetas . . . . .                                                          | 538  |
| §. 265. Agendi ratio cum parvulis et pueris . . . . .                            | 539  |
| §. 266. Continuatio . . . . .                                                    | 542  |
| §. 267. Confessio puerorum ad primam sacram CommunioneM accendentium . . . . .   | 545  |
| §. 268. Adolescentes et juvenes . . . . .                                        | 546  |
| §. 269. Senes . . . . .                                                          | 551  |
| §. 270. Feminae . . . . .                                                        | 552  |
| §. 271. Virgines . . . . .                                                       | 554  |
| §. 272. Vlduae . . . . .                                                         | 555  |
| §. 273. Moniales . . . . .                                                       | 556  |
| §. 274. Monita generalia pro perfectione monialium . . . . .                     | 559  |
| §. 275. Clerici sacris Ordinibus initiandi . . . . .                             | 561  |
| §. 276. Sacerdotes . . . . .                                                     | 565  |
| §. 277. Continuatio . . . . .                                                    | 569  |
| §. 278. Sponsi . . . . .                                                         | 572  |
| §. 279. Matrimonium mixtum initiali . . . . .                                    | 575  |
| §. 280. Conjuges . . . . .                                                       | 576  |
| §. 281. Continuatio . . . . .                                                    | 578  |
| §. 282. Continuatio . . . . .                                                    | 579  |
| §. 283. Matrimonii impedimento impliciti . . . . .                               | 581  |
| §. 284. Continuatio . . . . .                                                    | 583  |
| §. 285. Continuatio . . . . .                                                    | 584  |
| §. 286. Continuatio . . . . .                                                    | 587  |
| §. 287. Continuatio . . . . .                                                    | —    |
| §. 288. Continuatio . . . . .                                                    | 588  |
| §. 289. Parentes . . . . .                                                       | 589  |
| §. 290. De culpa parentum in peccatis filiorum . . . . .                         | 591  |
| §. 291. Parentes illegitimorum prolium . . . . .                                 | 593  |
| §. 292. Nobiles . . . . .                                                        | 595  |
| §. 293. Magistratus et judices . . . . .                                         | 597  |
| §. 294. Milites . . . . .                                                        | 598  |
| §. 295. Opifices et mercatores . . . . .                                         | 600  |
| §. 296. Heri seu Domini . . . . .                                                | —    |
| §. 267. Famulantes . . . . .                                                     | 602  |

|                                               | Pag. |
|-----------------------------------------------|------|
| §. 298. Divites . . . . .                     | 603  |
| §. 299. Pauperes . . . . .                    | —    |
| §. 300. Surdastri, muti, surdo-muti . . . . . | 605  |

### Infirmi.

|                                                                                           |     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| §. 301. Momentum et gravitas confessionis infirmorum . . . . .                            | 606 |
| §. 302. Modus disponendi infirmos ad confessionem . . . . .                               | 608 |
| §. 303. Modus agendi in ipsa confessione excipienda . . . . .                             | 610 |
| §. 304. De restitutione ab infirmis praestanda . . . . .                                  | 613 |
| §. 305. De temptationibus, quibus impeti solent infirmi . . . . .                         | —   |
| §. 306. De virtutibus quibus exercendi sunt infirmi . . . . .                             | 615 |
| §. 307. De Eucharistia et unctione infirmorum . . . . .                                   | 617 |
| §. 308. De testamento ab infirmis condendo . . . . .                                      | 619 |
| §. 309. Infirmi et moribundi parvuli . . . . .                                            | 620 |
| §. 310. De Benedictione apostolica, vulgo sic dicta General-Absolution . . . . .          | 621 |
| §. 311. Modus agendi, dum infirmus ad ultimam luctam accedit, et postquam obiit . . . . . | 622 |

### Caput III.

#### *De principiis specialibus, ratione habita specialium relationum poenitentium et peccatorum.*

|                                                                                     |     |
|-------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| §. 312. Poenitentes confessario ignotam linguam loquentes . . . . .                 | 623 |
| §. 313. Ad fidem catholicam conversi . . . . .                                      | 624 |
| §. 314. Homines facinorosi carceribus mancipati . . . . .                           | 626 |
| §. 315. Rei capite damnati . . . . .                                                | 628 |
| §. 316. Continuatio . . . . .                                                       | 631 |
| §. 317. Continuatio . . . . .                                                       | 633 |
| §. 318. Peccata, quae nova officia pariunt, confitentes . . . . .                   | 634 |
| §. 319. Ad restitutionem obligati . . . . .                                         | —   |
| §. 320. Fundamentum restitutionis . . . . .                                         | 637 |
| §. 321. Cooperantes ad injustam laesionem . . . . .                                 | 639 |
| §. 322. Ordo restitutionis inter plures ad injustam laesionem cooperantes . . . . . | 642 |
| §. 323. Reliqua restitutionis adjuncta . . . . .                                    | —   |
| §. 324. Continuatio . . . . .                                                       | 645 |
| §. 325. Causae a restitutione excusantes . . . . .                                  | 647 |
| §. 326. De compensatione occulta . . . . .                                          | 648 |
| §. 327. Casus practici . . . . .                                                    | 649 |
| §. 328. Compensatio injustae laisionis . . . . .                                    | 654 |

**XXIV**

|                                                    | Pag. |
|----------------------------------------------------|------|
| §. 329. Continuatio . . . . .                      | 657  |
| §. 330. Continuatio . . . . .                      | 658  |
| §. 331. Casus practici . . . . .                   | 659  |
| §. 332. Manifestationis officio innodati . . . . . | 663  |
| §. 333. De sollicitatione ad turpia . . . . .      | 664  |
| §. 334. Casibus reservatis innexi . . . . .        | 568  |
| §. 335. Censura irretiti . . . . .                 | —    |
| §. 336. Voto ligati . . . . .                      | 670  |
| §. 337. Casus practici . . . . .                   | 67½  |

**De Confessione generali.**

|                                                                                     |     |
|-------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| §. 338. Necessitas et utilitas confessionis generalis . . . . .                     | 676 |
| §. 339. Modus agendi confessarii in confessionibus generalibus excipiendo . . . . . | 679 |
| §. 340. Continuatio . . . . .                                                       | 681 |
| <hr/>                                                                               |     |
| §. 341. Agenda administrato Poenitentiae Sacramento . . . . .                       | 683 |



# Introductio.

## Poenitentia.

§. 1. **F**ilius Patris unigenitus, Jesus Christus, Dominus et Deus noster, venit in hunc mundum, ut omnes, qui credunt in Eum, non pereant, sed habeant vitam aeternam. Copiosam enim nobis paravit redemptionem, pro peccatoribus moriens, ipse Justus pro injustis. Et quotquot sacro baptismatis fonte abluti sunt, reapse a peccatis suis liberati sanctificantur ceu filii Dei in spe vitae aeternae. Ast quam infelices heu! excidimus visceribus dilectionis divinae, deno peccando et peccata cumulando! Neque hos miseros iterum iterumque lapsos benignitas et humanitas Salvatoris dimittit inanes spe veniae, sed ad suae misericordiae thesauros nunquam non invitat dicens: „Venite ad me omnes, qui laboratis et onerati estis, et ego reficiam vos“<sup>1)</sup>). Accedimus Eum laborantes et peccatis onerati, et reficimur in secunda post naufragium tabula, in *Sacramento Poenitentiae*. Ipse est, qui *Poenitentiam* operatur in nobis et nos per Ipsum. „Sine me nihil potestis facere“<sup>2)</sup>). Huic autem *Sacramento Novae Legis* fundamento est et intime nexa ejusdem nominis *virtus* moralis, videlicet *poenitentia*, quae cognitionem erroris pristini et mutationem propositi, nec non dolorem animi et facti ipsius punitionem complectitur. Quem poenitentiae, qua virtutis significatum et usus loquendi sacer, et omnium saeculorum consensus probant. Unde

---

1) Matth. XI. 28. — 2) Jean. XV. 5.

legimus: „Convertimini ad me in toto corde vestro, in jejunio, et fletu, et in planctu. Et scindite corda vestra, et non vestimenta vestra“<sup>1)</sup>). „Idcirco me reprehendo et ago poenitentiam in favilla et cinere“<sup>2)</sup>) „Si in Tyro et Sidone factae fuissent virtutes, quae factae sunt in vobis, olim in cinere et cilicio poenitentiam egissent“<sup>3)</sup>). „Quae secundum Deum tristitia est, poenitentiam in salutem stabilem operatur“<sup>4)</sup>). Quae poenitentia si cinerem, cilicium, terroresque et gemitus involvit, cum resipiscientia etiam acre commissi peccati odium ejusque vindictam importat. Quod Ecclesiae Patres non minus clare ac frequenter exprimunt. Ex. gr. S. Augustinus ait: „Non sufficit ad poenitentiam mores in melius mutare, et a factis malis recedere, verum etiam de his, quae facta sunt, satisfiat Deo per poenitentiae dolorem, per humilitatis gemitum, per contriti cordis sacrificium, cooperantibus eleemosynis“<sup>5)</sup>). Et alio loco; „Nihil agit, quem veraciter poenitet, nisi ut id, quod mali fecerit, impunitum esse non sinat“<sup>6)</sup>). Et S. Gregorius M.: „Admonendi sunt, qui admissa deserunt, nec tamen plangunt, ne jam relaxatas aestiment culpas, quas etsi agendo non multiplicant, nullis tamen fletibus mundant. Neque enim scriptor, si a scriptione cessaverit, quia alia non addidit, etiam illa, quae scripsérat, delebit: et simili modo nec qui contumelias irrogat, si solummodo tacuerit, satisfecit: cum profecto necesse sit, ut verba praemissae superbiae verbis subjunctae humilitatis impugnet: nec debitor absolutus est, qui alia non multiplicat, nisi et illa, quae ligaverat, solvat. Ita et, cum Deo delinquimus, nequaquam satisfacimus, si ab iniuitate cessamus, nisi voluptates quoque, quas dileximus, e contrario appositis lamentis insequemur“<sup>7)</sup>). Lactantius vero omnia, quae ad poenitentiae notionem pertinere diximus, paucis ita complectitur: „Nec tamen deficiat aliquis, ut de se ipso desperet, si — ad injustitiae viam lapsus est; potest enim re-

1) Joël. II. 12. 13. — 2) Job. XLII. 6. — 3) Luc. X. 13. — 4) II. Cor. VII. 10.

5) Serm. 351. n. 19. — 6) Epist. 159. — 7) Libr. Past. P. III. Admonit. 31.

duci et liberari, si eum poeniteat actorum, et ad meliora conversus satisfaciat Deo“ <sup>1)</sup>.

Atque hoc modo per poenitentiam Deo reconciliati sunt homines <sup>2)</sup>, antequam Christus aeterna Dei consilia de salvandis peccatoribus plene patefaceret, atque eum in finem Ecclesiam suo sanguine mundatam institueret. Postquam vero in N. T. Apostolis suis potestatem tradidit remittendi retinendique peccata, ex divina institutione in Poenitentia suas etiam partes habet ministerium ecclesiasticum, ita quidem, ut peculiare exinde prodeat Sacramentum, quod a superius descripta *virtute* differt ut totum a parte, aut homo integer anima et corpore constans differt ab anima.

### Poenitentiae Sacramentum.

**§. 2.** Est autem Poenitentia Novi Testamenti Sacramentum, a Christo Domino institutum, quo per juridicam sacerdotis absolutionem, homini contrito, confesso et satisfacere parato peccata post baptismum commissa remittuntur.

I. Divina ejus institutio argumentis omni exceptione majoribus nititur. Ipse Salvator optimus ex divina sua potestate paralytico <sup>3)</sup>, mulieri peccatrici in civitate <sup>4)</sup>, et latroni in cruce <sup>5)</sup> peccata remisit, et Pharisaeis hanc potestatem utpote mere divinam Ipsi negantibus dixit: „Ut quid cogitatis mala in cordibus vestris? Quid est facilis dicere: Dimittuntur tibi peccata, an dicere: Surge et ambula! Ut autem sciatis, quia Filius hominis habet potestatem in terra dimittendi peccata, tunc ait paralytico: Surge, tolle lectum tuum et vade in domum tuam. Et surrexit et abiit in domum suam“ <sup>6)</sup>. Itaque Ipse potestatem remittendi peccata exercuit. Hanc vero eandem suam potestatem dedit et Apostolis, cum a mortuis excitatus insufflavit eos, dicens: „Sicut misit me Pater, et ego mitto vos. — — Accipite Spiritum sanctum,

---

1) Instit. libr. 4. — 2) Ezech. XVIII. 21, 11. Reg. XII. 18. 18. — 3) Matth. IX. — 4) Luc. VII. — 5) Luc. XXXIII. 43. — 6) Matth. IX. 4. — 7).

quorum remiseritis peccata, remittuntur eis : et quorum retinueritis, retenta sunt<sup>1)</sup>). — Cum divinus Religionis nostrae Author et Ecclesiae Fundator Apostolis eorumque in officio successoribus concesserit potestatem peccata remittendi et retinendi peccatoribus in Ecclesia sua, simul significavit, mentem suam et ordinationem esse , ut non indiscriminatim peccatoribus omnibus peccata remittant, neque caeco modo agant, sed praevia causae seu peccatorum et status peccatoris cognitione, qua de ipsis dignitate vel indignitate pro obtainenda peccatorum remissione judicare possint, quamque iis solum, quos vere dignos judicaverint, concedant, reliquis vero denegent. Atqui hanc cognitionem habere nequeant, nisi peccator peccata sua ipsis sacerdotibus confiteatur, manifestetque ipsis cordis sui statum et dispositionem: ergo Christus Dominus concedendo Apostolis eorumque in officio successoribus potestatem remittendi et retinendi peccata, ordinavit praecepitque tum *actionem*, qua peccator peccata sua exponat ostendatque, se vere contritum esse ac resipiscere et satisfacere paratum; adeoque rite dispositum acignum, cui peccata remittantur et restituatur amissa Dei gratia et amicitia; tum *actionem* qua sacerdos ceu minister visibilis Ecclesiae visibilis peccatorem confessum et poenitentem forma sensibili , mimirum absolutione verbis declarata, a peccatis absolvat eumque cum Deo reconciliet. Omnia igitur quae ad Sacramenti rationem requiruntur, his continentur Primo quidem requiritur ad Sacramentum, ut gracie habeat promissionem divinam sibi conjunctam; sed hoc ex ipso textu est manifestum. 2<sup>do</sup>, ut fuerit a Christo Domino insti tutum; hoc quoque verba ipsa luce clarius demonstrant 3<sup>tio</sup>, ut sit signum externum; sed et hoc verba Christi, u exposuimus, necessario efficiunt. — Ita quidem Ecclesia Christi rem intellexit omni aevo ipsoque usu perpetuo frequentavit, ut peccata post baptismum commissa non aliter remitteret, quam per exterius sacerdotum ministerium, quo

1) Joan. XX. 22.

rum divinam desuper concessam potestatem semper agnovit. Singillatim traditionis divinae testimonia enumerare super-sedemus, quoniam nostri instituti ratio fusiorem demon-strationem haud postulat<sup>1)</sup>. Sufficit, quod S. Synodus Trid. contra novellos errores sancivit, vestigia Ecclesiae anti-quae sequens: „Quoniam Deus dives in misericordia cognovit figmentum nostrum, illis etiam vitae remedium contulit, qui sese postea in peccati servitutem et daemonis potesta-tem tradidissent: Sacramentum videlicet Poenitentiae, quo lapsis post Baptismum beneficium mortis Christi applicatur”<sup>2)</sup>. Et Canone III., ne verba illa Joannis totius consolatio-nis alienum in sensum trahantur, ut fiebat saeculo XVI., praecavebat: „Si quis dixerit, verba illa Domini Salvatoris: Accipite Spiritum sanctum, — — non esse intelligenda de potestate remittendi et retinendi peccata in Sacramento Poenitentiae, sicut Ecclesia catholica ab initio semper intellexit; detorserit autem contra institutionem hujus Sacramenti ad auctoritatem praedicandi Evangelium, anathema sit.“

Potestatem ligandi et solvendi Christus jam antea Petro, et omnibus praesente Petro Apostolis promisit: „Amen dico vobis, quaecunque alligaveritis super terram, erunt ligata et in coelo: et quaecunque solveritis super terram, erunt soluta et in coelo“<sup>3)</sup>. Claves pote-statem designant. Claves itaque Regni coelorum potestatem signi-fificant spiritualem, — in primis eam, qua regnum coelorum vel *ape-riatur*, vel *clauditur*, (namque aperiendo maxime atque claudendo claves serviunt) — ac proinde potestatem remittendi vel retinendi peccata. „Nonne sunt istae in Ecclesia claves, ubi peccata quoti-die dimittuntur?“<sup>4)</sup> Quo non negamus, illa verba adhuc patere latius et ad regimen Ecclesiae universum pertinere, sive non ju-ri-dictionem solum quoad interna, sed etiam quoad externa (qua-tenuis haec posterior *spiritualis est naturae*) vocabulis illis de-notari.

1) Vide: Theolog. dogm. Cl. Theob. Lienhard. Tom. III. P. 299. Argen-torati 1821. — Instit. theolog. Cl. Leopoldi Liebermann Tom. V. — Praelect. theolog. Cl. Joannis Perone Tom. VI. — Katholische Dog-matik von Heinrich Klee. III. Bd. S. 223. Mainz 1835. — 2) Ses. XIV. cap. 1. — 3) Matth. XVI. 19. XVIII. 18. — 4) S. Aug. serm. 149. Cfr. S. Hilar. in Matth. comm. c. 18., S. Chrys. de Sacerd. libr. 2. c. 4.

**Qui verba Christi Joan. cap. XX. ad sensum improprium detinent, maxime errant. Sensus enim proprium et literalem exigunt:** a) Hermeneuticae lex prima, ex qua, sine necessitate a sensu literali recedere nefas est. b) Circumstantiae — resurrectio nempe et insuffratio, — quae multo augustiorem, quam improprium sensum prae-sumere jubent. Neque etiam illud mysterio caret, quod Christus Joan. XX. Spiritum sanctum dederit per insufflationem; hoc enim indicat, eum datum esse ad usum remittendi peccata, qui est proprius Spiritus sancti effectus, quemadmodum Spiritus sanctus in die Pentecostes ad praedicandum Evangeliū sub specie lingua-rum datum est. c) Dein energia loquentis summi legislatoris Apostolos ita mittentis, ut missus ipse a Patre fuerat; hi itaque me-mores, Christum vere peccata remisisse, non poterant non cogitare, cum ea verba audirent, vera dimittendorum peccatorum potestate a Christo se ornari.

Haec autem remissio peccatorum, quae per Sacramentum Poenitentiae confertur, longe differt ab illa, quae in Baptismate obtinet. Potestas remittendi peccata per Poenitentiam exercenda venit in Ecclesia et in membra Ecclesiae; at vero membra Ecclesiae non sunt, nisi qui Baptismum jam acceperunt. Pariter potestas verbi Christi apud S. Joannem l. c. collata, exercetur per *actum iudicialeum*: secus in Baptismate, quod omnibus, qui sincere Christianam reli-gionem amplecti cupiunt, administrari debet<sup>1)</sup>). Sancti Pates reconciliacionem, quae fit per Poenitentiam, aperte distinguunt a Ba-ptismo. Ita S. Augustinus de homicidii peccato sic habet: „Si a Catechumeno factum est, Baptismate abluitur; et si a baptizato, Poenitentia et reconciliatione sanatur“<sup>2)</sup>). Sentient hoc multi ex adversariis, et quidem accurrioris notae interpretes. Quare contendunt, eam potestatem solia Apostolis fuisse concessam, et cum illis exspirasse. Sed in hoc denuo errant; nam haec potestas data est velut connexa cum Ecclesia, ergo sicut Ecclesia usque ad con-summationem saeculi perduratura est, ita et illa potestas perdu-re debet. Unde et videmus, eam in Ecclesia etiam post aevum Apostolorum usque ad nostra tempora semper fuisse agnitam atque exercitam, et etiam nunc agnoscere et exerceri. —

**II Insigne hoc divinae misericordiae Sacramentum ra-tio indigentis hominum adprime accommodatum, quin imo necessarium agnoscit. Concupiscentia enim atque ad vitia**

---

1) Conc. Trid. Sess. XIV. cap. 2. can. 2. — 2) Libr. 2. de Adulterinis conjugiis c. 16. c. 17.

proclivitas in baptizatis etiam remanet, unde proh dolor! saepius accidit, ut renati Baptismo, roborati Confirmatione et nutriti SS. Eucharistia delinquent nihilominus, et morbum quandoque gravem, vel ipsam mortem animae incurant; quemadmodum circa corporis valetudinem plane similia haud raro cernimus. Jam vero Baptismus repeti non potest. Unicum ergo superest in Sacramento Poenitentiae remedium, quo aegri animabus sanari, vel spiritualiter mortui ad vitam spiritus suscitiari, sive vere poenitentes denuo Deo reconciliari possunt. Quod autem haec peccatorum reconciliatio post Baptismum perficienda ope *Sacramentū externi* fieri debeat, vel exinde patet, a) quia nonnisi hoc modo de facta reconciliatione persuasi, et consolatione animi sustentati idonei aptique reddimur, quo possimus bono animo salutem nostram operari ac reliquorum Sacramentorum participes fieri. Atque hac ratione Ecclesia ex fine a Sanctissimo Salvatore ipso praefixo indigentiis generis humani undequaque satisfacit. b) Quemadmodum spiritualis in Baptismo regeneratio visibili Sacramento exhibetur et efficitur, ita non minus decet ac congruit, ut reconciliatio ob peccata post Baptismum commissa necessaria pariter modo concreto et objectivo, in momento aliquo determinato actaque externo exhibeat et exhibendo efficiatur. c) Nec deerant in V. Testamento peculiaria reconciliationis ob immundicias et peccata, quorum contagione sese contaminaverant Israëlitae, media piacula externa et visibilia: cur itaque in Nova Lege medium, non sit externum et visibile, quo externe tantum, sed et interne vereque sacramentaliter purgentur et sanctificantur fideles? d) Denique assertio illorum, qui potestatem remittendi peccata in Sacramento Poenitentiae ab Ecclesiae ministris exercendam negant, ad ultimum huc reddit, quasi Deus homines dispensatores gratiae suae constituere haud valeat; quo fit, ut non solum Sacraenta omnia, verum etiam omnis religio et revelatio divinitus data pariter negentur<sup>1)</sup>.

---

1) Klée's katholische Dogmatik. S. 233. Bossuet's Auslegung der Lehre der katholischen Kirche.

## Poenitentiae Sacramenti usus necessarius.

§. 3. Quae cum certissime constant, omnibus **vere poenitentibus** necessarium est, divinae huic ordinationi sese **prono animo** submittere. Ad quid enim Ecclesiae datae fuisse claves, si regnum coelorum, quod peccatori obseratum est, posset sine his clavibus aperiri? Ad quid dictum fuisse Apostolis: „Quaecunque solveritis etc.“<sup>1)</sup>, et iterum: „Quorum remiseritis peccata etc.“<sup>2)</sup>, si nulla esset ad hanc potestatem recurrendi necessitas? Ad quid tribunal erectum fuisse a Christo et instituti judices, si liberum esset declinare judicium? Hinc paeclare S. Augustinus: „Agite poenitentiam, qualis agitur in Ecclesia. Nemo sibi dicat: Occulte ago, apud Deum ago. Ergo sine causa claves datae sunt Ecclesiae. Frustramus Evangelium Dei, frustramus verba Christi“<sup>3)</sup>. Id enim in primis in hoc argumento notandum est, non solvendi tantum sed et ligandi, non remittendi tantum sed et retinendi potestatem esse datam; ast vana prorsus esset haec potestas, si peccatori aliae patarent ad reconciliationem viae. Constans semper Ecclesiae doctrina fuit, Poenitentiam iis, qui post Baptismum lapsi sunt, ita necessariam esse, ut Baptismum nondum regeneratis<sup>4)</sup>. Ut enim confracta navi unum vitae servandae perfugium reliquum est, si forte tabulam aliquam de naufragio licet arripere, ita post amissam Baptismi innocentiam, nisi quis ad poenitentiae tabulam confugiat, sine dubio de ejus salute desperandum est<sup>5)</sup>.

Dum vero hujus Sacramenti necessitatem adstruimus, defendimus illud necessarium ad salutem ita, ut *in re suscipiatur*, ubi facultas *suscipiendi* est, aut *in voto*, si in re ipsa haberi nequit; quandoquidem contritio perfecta in nova Legge non justificat peccatorem, nisi in quantum continet in se votum Sacramenti<sup>6)</sup>.

---

1) Matth. XVIII. 18. — 2) Joan. XX. 22. 23. — 3) Serm. 392. alias hom. 49. — 4) Conc. Trid. Sess. XIV. cap. 1. 2. can. 6, 7. — 5) Catechism. Rom. P. II. e. 5. p. 1. juxta Editionem Andreae Fabritii Leodii. Aug. Vindel. 1762. — Cf. Liebermann Institut. theolog. Tom. V. — 6) Conc. Trid. Sess. XIII. cap. 7.

## Poenitentiae minister.

§. 4. Cum potestas clavium *solis* Apostolis et eorum in Sacerdotio *successoribus* concessa sit, ut manifeste patet ex supra dictis, haec autem potestas per hoc ipsum Sacramentum Poenitentiae exercetur, soli quoque sacerdotes a Christo instituti sunt Sacramenti Poenitentiae ministri. Haec est doctrina Patrum et conciliorum; in hoc consentiunt ecclesiae omnes, Graeci cum Latinis, et cum Occidente totus Oriens, quamvis in sectas divisus innumeritas, ita ut nunquam auditum fuerit in Ecclesia, alios quam sacerdotes potestatem habere remittendi et retinendi peccata. Sic Magnus ille Basilius in dialogo, qui Regulae Monachorum inscribitur, per Rufinum synchronon D. Hieronymi verso, iis peccata necessario vult aperiri, *quibus dispensatio Mysteriorum commissa est*, i. e., ut sibi interpres est, sacerdotibus. Huic sententiae subscribit S. Ambrosius, qui clarissime docet: „*Jus hoc, absolvendi scilicet, solis permisum est sacerdotibus*“<sup>1)</sup>. S. Chrysostomus hoc idem fatetur, dum ait: „*Sicut Pater tradidit potestatem Filio judicium faciendi, sic Filius sacerdotibus.*“ Et infra: „*Insania manifesta est, despicere tantum principatum, sine quo neque salutis neque promisorum bonorum compotes fieri possumus.* Hi sunt enim, qui non tantum regenerant nos in Baptismo, sed peccata post Baptismum remittunt, et veteris Testamenti sacerdotes longe exsuperant, qui tantum potestatem habebant probandi a lepra purgatos; ast nostris sacerdotibus, non corporis lepram, verum animae sordes, non modo probare, sed et purgare prorsus concessum est“<sup>2)</sup>. Eodem sensu, quia eodem spiritu, scribit S. Leo Magnus, Pontifex doctissimus et toto orbe celebratissimus, cuius Decretum exstat ad Theodorum Episcopum Foro Juliensem, ubi „*divinae bonitatis praesidia a Deo docet sic ordinata esse, ut indulgentia Dei, nisi supplicatione sacerdotum nequeat obtineri: quia mediator Dei hanc pree-*

---

1) *De Poenit.* libr. 1. c. 2. — 2) *De Sacerd.* libr. 3. c. 4. et 5.

positis Ecclesiae tradidit potestatem, ut et consitentibus sanctionem Poenitentiae darent, et eosdem salubri satisfactione purgatos, ad communionem sacramentorum per januam reconciliationis admitterent.“ Atque hoc modo per omnium saeculorum decursum testes locupletissimos traditionis divinae circa sacerdotem, ministrum hujus Sacramenti, adducere possemus, si testimoniorum numero certandum foret. Quibus postremo Synodus Tridentinam jungimus: „Si quis dixerit, sacerdotes, qui in peccato mortali sunt, potestatem ligandi et solvendi non habere, aut non solos sacerdotes esse ministros absolutionis, sed omnibus et singulis Christi fidelibus esse dictum: Quaecunque ligaveritis . . . et: Quorum remiseritis peccata . . . anathema sit“<sup>1)</sup>). Ruit ergo Novatorum doctrina, ruit impium Wiclefi commentum in Concilio Constantiensi damnatum: „Laicum, si vir frugi fuerit, clavium potestatem accepisse.“ Et illud Waldensium: „Potestatem absolvendi bonus laicus habet, malus sacerdos non habet.“

### Poenitentiae effectus.

§. 5. Nihil profecto tam proderit fidelibus nihilque majorem illis alacritatem Poenitentiae suscipiendae afferet, quam si salutares fructus inde exorituros cognoverint. Vere enim de Poenitentia illud dici posse intelligent, ejus quidem radices amaras, fructus vero suavissimos esse<sup>2)</sup>). Et enim ea est hujus Sacramenti vis et efficacia, ut praeterita peccata deleat tum quoad culpam, tum quoad poenam aeternam. Ad hoc enim claves Ecclesiae datae sunt; neque ullum est delictum quantumvis gravissimum, quod non possit per hoc Sacramentum deleri. Verum non a peccatis solum Poenitentiae Sacramentum liberat, gratiam sanctificantem animabus infundendo, per quam homo in Dei gratiam restituitur, cum eoque summa amicitia conjungitur, jusque habet in aeternam beatitudinem, sed interdum pro

---

1) Sess. XIV. can. 10. — 2) Catechismus Rom. P. II. c. 5. q. 17. Edit.  
Supra citat.

contritionis fervore et quo saepius quis confiteatur, poenam temporalem diminuit, tribuitque hominibus, qui hoc Sacramentum sancte et religiose percipiunt, maximam conscientiae pacem et tranquillitatem cum summa spiritus jucunditate<sup>1)</sup>. — Cum homo justus, ubi in peccatum grave prolabitur, justitiam omnem et meritum amittit, bona ipsius opera ante posita et vitam perdunt, et dicuntur opera mortificata. Jam vero haec opera, quibus ita per peccatum vita omnis intercluditur, beneficio Poenitentiae subsequentis reviviscunt, ac iterum meritum coram Deo habent. „Non enim injustus est Deus,“ ait Apostolus, „ut obliviscatur operis vestri et dilectionis, quam ostendistis in nomine ipsius, qui ministrastis sanctis, et ministratis“<sup>2)</sup>. Postremo per hoc Sacramentum etiam acquiritur jus ad obtinendas gratias actuales, quarum ope in accepta justitia perseveretur. Si autem peccata solum venialia exposita fuerunt, operatur Sacramentum Poenitentiae confirmationem et augmentum gratiae sanctificantis. „Qui justus est, justificetur adhuc“<sup>3)</sup>. „Ne verearis usque ad mortem justificari“<sup>4)</sup>.

### Instituti Poenitentiae emolumenta insignia.

§. 6. Vere divini sunt effectus, quos Sacramentum Poenitentiae in nobis peccatoribus mirabiliter operatur. Verum etiam misso charactere Sacramenti, si Poenitentiae institutum, uti in Ecclesia catholica frequentatur, et nunquam non frequentatum est, respectu ethico et psychologico consideratur, saluberrimus nonnisi influxus in animum totamque vitam spirituale manifestatur. Res quidem in visceribus indigentiarum generis nostri ita radicatur, ut si non existaret, toto pectore eam e coelis advocare deberemus, et ubi reapse existit, ejus originem altius repetere sapientiaeque divinae adscribere non dubitemus.

Nam 1) necessaria conversionis ad Deum conditio et melioris vitae primordium est: *accurata sui ipsius cognitio*,

1) Conc. Trid. Sess. XIV. cap. 3. Sess. VI. cap. 16. — 2) Hebr. VI. 10. —

3) Apoc. XXII. 11. — 4) Eccl. XVIII. 22.

quam nostrum Poenitentiae institutum juvat et mirum in modum perficit. Homo christianus arcana cordis sui penetrare et in bona malave animi sensa inquirere jubetur, ut sciat, quo usque a Christo, qui via, veritas et vita est, recesserit, sibique ac mundo magis quam Deo servierit. Et eo arctior haec cordis discussio erit, quo certior est persuasio, non obiter et levi quodam tactu, sed sincere fatenda esse singula peccata gravia juxta eorum numerum necessariasque eorum circumstantias. Insuper cum in hoc sui examine vana philautia nos facile possit decipere, ope sacerdotis rerum humanarum periti nubes omnis, qua solent interiora contegi, disparebit, omne excusationis velum retrahetur, et manu medici prudenter palpante vulnera nostra prorsus fient manifesta. Sic ubi morbus innotuerit nobis ipsis et medico prudenti, eo citius et felicius sanitati pristinæ restituemur. Magni aestimarunt veteres sapientis illud: „*Nosce te ipsum;*“ ast ignorarunt clavim aditum cordis reserantem, quam Ecclesia nostra in Poenitentiae instituto exhibit.

2) Multum interest, malum quod commisimus, et quod omisimus bonum, animo contrito deflere atque temporis praeterlapsi acta in amaritudine mentis recensere; quam contritionem veram esse et genuinam comprobamus, si ore fit confessio peccatorum ad salutem, simulque promptus ostenditur animus viam sequendi, quam, utut duram et laboriosam, sacerdos pro interno externoque nostro statu praesignaverit. Aut qualis foret illa contritio, quae salutis media in hoc sacerrimo tribunali gravissime proposita, audire et exequi recusaret! profecto et hic valebit: „*ex fructibus eorum cognoscetis eos*“<sup>1)</sup>). Unde et ipsum emendationis propositum, praecaustio a relapsu, atque exantlandae quaquaversus satisfactiones, quae omnia intime cum vera contritione sunt conjuncta, diriguntur, vivificantur et confirmantur.

---

1) Matth. VII. 20.

**3)** Sed et nostrum Poenitentiae institutum unica et sola via est, qna *apissimae, csique homini convenientissimae instructiones, monitiones, atque correptiones*, quae in publicis concionibus circa generale quoddam thema versantur, ad singulos quosque diriguntur. Quam diversa enim est hominum cultura, quam varie disposita conscientia, videlicet aut laxa, aut anxia, aut erronea, aut secure erronea! Quam multi peccant ignorantes quod faciunt! Jam confessarius omnibus omnia factus, pusillis affert lac, adulatis cibum solidiorem, exterret erronee securum, commonet innocentes in variis morum periculis versantes, tollit dubia, levat anxietatis onus, corripit malevole peccantes; idque non generatim aut in superficie, sed ad ima usque fundamenta descendit, eo magis, quod inviolabilis silentii obligatio poenitentem reddat proniorem, ut abdita omnia consilia pandat et cordis secreta recludat. Sicque simul efficacissime ope confessarii animus movetur ad scandalata reparanda, damna illata alteri resarcienda, ad bonam famam restituendam, inimicitias extirpandas, ad inculcanda cuilibet incumbentia officia, unde non possunt non gravissima quoque emolumenta in utramque rempublicam redundare et firmissima vitae civilis et ecclesiasticae praesidia. Quapropter nemo dubitat, confessarium prudentem et solerterm suis consiliis et monitis et adhortationibus magnum et excellens esse ad salutem poenitentis subsidium, et magnum in via salutis thesaurum.

**4)** Accedit, quod confessio, et quod reliquum ei junctum est durum et molestum, nutrit et foveat *spiritum humilitatis*, primum omnis virtutis principium. „Per superbiam“ ait S. Augustinus, „recessimus a Deo; redire ad Eum nisi per humilitatem non possumus“<sup>1)</sup>. Verum non datur efficiacius humilitatis exercitium, quam internas animi infirmitates alteri confiteri omnemque fucum, quo exterior vitae facies est conspersa, deponere, atque animo speculum cum

---

1) Enarr. in Psalm. XXXIII.

omnibus maculis suis et inquinamentis viro ad Poenitentiae munus deputato purgandum exhibere. Sic superbia vanaeque sui fiduciae radices paullatim exsiccantur et deficiunt, et ubi perversa sui voluntas emoritur, reviviscit et vegetatur voluntas secundum cor Dei.

5) Denique *sola mina spiritualia*, quibus poenitens in integro poenitentiae actu repletur, cum ei persuadeatur, se denuo charitati Dei esse reconciliatum, nova meliori vitae agendae calcaria addunt, et vinculo charitatis eum ad Deum ligant. Inflammatur poenitens ad Deum redamandum, qui prior eum dilexit et in filium adoptavit.

Quapropter si haec pauca, quae indigitavimus, perpendantur, merito assentimur iis, quae ad mentem Conc. Trid. Catechismus Rom. jam suo tempore non verebatur palam asserere: „Quidquid hoc tempore sanctitatis, pietatis et religionis in Ecclesia summo Dei beneficio conservatum est, id magna ex parte Confessioni tribuendum esse, ut nulli mirandum sit, humani generis hostem — hanc veluti Christianae virtutis arcem totis viribus oppugnare conatum esse“<sup>1)</sup>.

Unde et omnes viros ingenuos omni tempore in sui admirationem rapuit hoc catholicae Ecclesiae institutum,<sup>2)</sup> cuius rei testem solum nominare juvat virum magni nominis Leibnitium, qui in suo systemate theologico paucis omnia comprehendit dicens: „Totum hoc institutum divina sapientia dignum esse negari non potest, et si quid aliud, hoc certe in Christiana Religione praeclarum et laudabile est, quod et Sinenses et Japonenses sunt admirati: nam et a peccatis multos deterret confitendi necessitas, eos maxime, qui nondum obdurati sunt, et lapsis maguam consolationem praestat, ut adeo putem, pium, gravem et prudentem confessarium magnum Dei organum esse ad animarum salutem: prodest enim ejus consilium ad regendos affectus, ad anim-

1) P. II. c. 5. q. 38. n. 1. et 4. — 2) Schmid's Liturgik der katholischen Religion. 2. Bd. S. 75, Passau 1885.

*advertisenda vitia nostra, ad vitandas peccatorum occasiones, ad restituendum ablatum et reparandum damnum, ad dubia eximenda, ad erigendam mentem afflictam, ad omnia denique animae mala aut tollenda aut mitiganda.“*

Jam si nostrum Poenitentiae institutum, qua actus humanus, tantae est efficacie in integrum hominis vitam, profecto non possumus non admirari et celebrare sapientiam Dei, qui actui illi addidit Sacramenti dignitatem et gratiam. — Gott hat dem, was, als ein ganz menschlicher Act aufgefasst, so viel für sich hat, und allen zum Edlen Aufstreben den Seelenbedürfniss ist, die Kraft himmlischer Weih ertheilt, dasselbe aus dem Kreise der Menschen in das höhere Leben der Kirche aufgenommen und mit dem sacramentalischen Character umgeben. Nun flüchtet sich der Fromme um so lieber zu denselben, weil er, indem er ein natürliches Seelenbedürfniss befriedigt, zugleich sich einer höheren mit göttlichen Gnaden ausgestatteten Anordnung unterwirft, und auch der Nachlässigere darf sich ihm nicht mehr entziehen. Die Verwaltung des Bekenntnisses ist der Kirche anvertraut; unter dem Siegel des unverletzlichsten Geheimnisses verschlossen, wird es der Erde entrückt, und Gott überliefert; die ihm wohlgefällige Gabe des zerknirschten Herzens und das herrliche Brandopfer des reuevollen Bekenntnisses werden ihm nach seinem Be fehle durch die Hand seines Priesters dargebracht; im Namen seines obersten Richters sagt dieser dem Reumüthigen: „Deine Sünden sind dir erlassen,“ und wie ein Engel Jehovas gebietet er dem Gewissen, dem Menschen weiter kein Leid anzuthun. Beruhigt kann nun der Mensch mit festem Schritte seine neue Bahn antreten. Die feste Zu versicht, Gott hat dir verziehen, du bist nun rein geworden, ist die Mutter sehr heilsamer Entschliessungen für die Zukunft, des kräftigsten Gebetes, der glühendsten Liebe. Derjenige liebt viel, der die Sünde aufrichtig bekannt, und das Wort gehört hat: „Dir sind deine Sünden nachgelassen,“ und diesem Worte fest vertraut. Eine neue, jungfräuliche Erde ist ein solches Herz, die Tenne Gottes

freut sich am Erntetag seiner Früchte. Ohne die Verachtung, dass er über die Vergangenheit beruhigt sein dürfte, bliebe der Mensch gelähmt und unfähig, etwas Bedeutendes im Guten zu leisten; die eine Hand von der Angst an die Vergangenheit fest geschmiedet, läge er da, kraftlos, die andere nach der Zukunft ausstreckend; sein Herz verzehrte die Unruhe“<sup>1)</sup>.

### Necessitas et utilitas instructionis ad frugiferam Poenitentiae administrationem.

**§. 7. Quemadmodum autem sacrum Poenitentiae ministerium summae est excellentiae et utilitatis, ex aequo fateri oportet, exercitium illius plurimis magnisque difficultibus involutum esse. Notum est illud S. Gregorii dictum: „Ars artium regimen animarum.“ Constat enim, in hoc tribunali occurrere, quidquid in hoc regimine est impeditissimum. In exteriori foro corpora potius reguntur, quam animae; leges quippe, quae illic irrogantur, eo spectant, ut exteriores actus moderentur; hic vero ipsae conscientiarum latebrae ac sinus abditi sunt investigandi, nec actiones tantum, verum etiam intentiones regendae, efficiendumque ut poenitentes aliter ac antea de rebus judicent, amentque quod oderant; oderint, quod amabant; spem nanciscantur, ubi desperant dejecti, atque voluntatem illic inveniant, ubi nihil nisi moerorem atque tristitiam reperiebant. Quae lumina! quae prudentia! quae vis! Gratia indiget plurima, et sapientia non modica, qui consitentibus operam dat. „Scientia scientiarum mihi videtur“, ait S. Gregorius Naz., „hominem regere.“ Num quis audebit illud aggredi opus, quin regulas in sancto tribunali servandas calleat artemque didicerit, illas variis poenitentium insirmitatibus applicandi? Nonne timendum est, ne ex ingenii potius libidine, quam**

1) Siehe: Die Beichte, eine historisch-kritische Untersuchung. Von Dr. Heinrich Klee. 10. — 84. Linzer Monatschrift; VII. Jahrgang. 2. Bd. P. 691. — 312.

ad normam sacrarum sanctionum exerceatur munus, inter omnia officia ecclesiastica difficultissimum? Miseris vero poenitentibus, aliquidne magis metuendum est, quam ne in manus confessariorum hujusmodi incident? Exercitium et experientia multum quidem conferunt ad rite et fructuose excipiendo confessiones, ast sine praevia regulari et methodi illas applicandi cognitione vix proficiunt. Et si dentur qui proprio ingenio ac studio sine duce et magistro proficiant, diffitendum tamen non est, haud omnes quinque talenta accepisse. Quapropter in votis habetur summis, ut quilibet sacerdos, sacer conscientiarum arbiter et judex, omnem in iis doctrinis, tum a sacris literis, tum a Sanctis Patribus Ecclesiaeque praesulibus preeceptis et addiscendis et animo memoriaeque imprimendas adhibeat diligentiam, ut istud misericordiae Sacramentum administretur et recipiatur secundum mentem Sanctae Ecclesiae Catholicae.

**Libri, qui de re poenitentiaria tractant.**

§. 8. Patres Ecclesiae Poenitentiam ejusque administrationem in pluribus operum suorum locis tractarunt. Haec opera eo majoris sunt momenti, quo magis exinde Ecclesiae sensus patescit. In hunc censum veniunt: *Originis homilia secunda in Leviticum*, et aliae in Matthaeum et Lucam; *Tertulliani liber de Poenitentia*; *Lactantii Institutiones divinae*, imprimis 4<sup>ta</sup>; *S. Gregorii Nisseni homilia in eos*, qui, alios acerbius judicant; *S. Ambrosii de Poenitentia*; *S. Pacianii epistola prima ad Sempronium*, et Paraeneses ad poenitentes; *S. Joannis Chrysostomi homiliae plures*; *S. Augustini sermo 352.* et liber de Symbolo; *S. Leonis M. epistole 84.* et 85<sup>o</sup> de modo administrandi Sacramentum Poenitentiae; *S. Gregorii M. Expositiones Scripturae Sacrae*, pincipue quae factae sunt in librum Job et in primuum librum Regum. Prae reliquis *S. Cypriani liber de Lapsis*, *S. Augustini Confessiones*, *S. Gregorii M. liber de Cura pastorali*, magno erunt usui confessario.

Patrum operibus succedunt libri ascetici, qui vitam spiritualem nutriri atque confortant. Hoc alimento confes-

sarii eo minus carere possunt, quo ipsi magis tum *seipso*s, tum deinde etiam alios ad christianam perfectionem ducere studeant. Hic omnium primi notantur: *V. Thomae a Kempis* liber de Imitatione Christi, *V. Laurentii Scupuli* liber de Pugna spirituali, *V. Ludovici Granadensis* opera spiritualia, praecipue: „Dux peccatorum“ — „Memoriale“ — „de oratione et meditatione“ — „de amore Dei“, *Ludovici de Ponte*, „Dux spiritualis“ — „de perfectione hominis christiani“, *S. Francisci Salesii* Philothea, seu Introductio ad vitam devotam.

Postremo consulere juvat libros praticos de re poenitentiaria tractantes, quos inter praecipue nominari merentur:

*S. Caroli Borr.*, Pastorum concionatorumque instructiones ad concionandum, confessionisque et Eucharistiae Sacramentum administrandum utilissimae. Coloniae. 1587.

*Eisengrein Martini*, Confessionale. Ingolstadii 1578.

*Polanci Joann.*, Directorium breve ad Confessarii ac Confidentis munus recte obeundum. Leodii 1613.

*Segneri Pauli*, Instructio confessarii. Dilingae 1699.

*Herzig Francisci*, Manuale confessarii. Aug. Vind. 1717.

*Lohner Tobiae*, Instructio practica de confessionibus rite ac fructuose excipiendis. Dilling. 1679. Tyrn. 1738.

*Fegerle Francisci*, Quaestiones practicae Confessarii. Friburg. 1732.

*Haberti Ludov.*, Praxis Sacramenti Poenitentiae. Aug. et Herbip. 1750.

*Reutter Joann.*, Neo-confessarius practice instructus. Coloniae Agrippinae 1752.

*Loarte Casp.*, Instructio confessariorum una cum institutione confessariorum, authore *Martino Fornario*. Mechliniae novissime edita, 1822.

*Du Jardin Thomae*, De officio sacerdotis qua Judicis et Medicis in Sacramento Poenitentiae. Herbip. 1758 et Mechliniae 1825.

*Denhoffi Card. et Eppi. Caesenat.*, Instructio pastoralis de Sacramento Poenit. Venet. 1762.

- Joannis Eppi. Castoriensis, Amor poenitens, sive de recto clavium usu. Lib. II. Venet. 1771.*
- Schneidenbach Bonif., De ratione solvendi et ligandi in Sacramento Poenitentiae Diatriba. 1774.*
- Wunhard Gabr., Instructio pract. Confessarii. Aug. Vind. 1776.*
- Doctrina de Sacramento Poenitentiae recte administrando, — quam nova Canonum collectione eandem in rem ex conciliis Germaniae locupletavit presbyter et monachus Benedictinus Congreg. S. Blasii in S. N. Typis San-Blasianis. 1778.*
- Sasserauth Reineri, Neo-confessarius. Colon. Agrip. 1781.*
- S. Ligouri Alphonsi, Homo apostolicus instructus in sua vocatione ad audiendas confessiones. Bassani 1833.*
- — — Praxis confessarii. Bassani. 1781.
- Methodus recte gubernandi parochiam et dirigendi animas in S. Trib. Poenit. Tyrn. 1803.
- Ueber di christkath. Bussanstalt. Freiburg in der Herderischen Kunst- und Buchhandlung 1821.
- Lenz Nic., Die Eigenschaften eines guten Beichtvaters Coblenz. 1832.*
- Willmann Michaëlis, Episcopi suffrag. Ratisb., Confessarius pro aetate juvenili. Solisbaci 1832.*
- Köhler's Georg, Anleitung für Seelsorger in dem Beichtstuhle. 7. Aufl. von Jacob Brand, Bisch. zu Limburg. Frankfurt a. M. 1833.*
- Ueber die geistliche Seelenführung im Beichtstuhle. Von Franz Häglspurger. Sulzbach 1839.
- Plura de hac re exhibent opera Theologiae pastoralis, moralis ac dogmaticae, uti:
- Sailer's Joh. Mich., Pastoraltheologie.*
- Powondra Thom., Systema Theol. past. Vien. 1819.*
- Tournely Honorati, Praelectionum theologiarum continua-  
tio, authore Petro Collet, presbyt. Congreg. Missionis Parisiis 4854 — 56.*
- S. Ligouri Alphonsi, Theolog. mor. 3 Tomi. Bassani. 1836.*

*Stepf Ambros.*, Theolog. moral. in compendium redacta,  
Oenip. 1830.

*Liebermann F. L.* Institutiones theologicae. Mogunt. 1831.

### Divisio materiae.

§. 9. Materia in hac instructione pertractanda partim circa *requisita* in confessario tamquam Poenitentiae administratore necessaria, partim circa *principia* in ipsamet hujus Sacramenti administratione a confessario observanda versatur. Tota igitur instructio duas exhibet partes, quarum prima de requisitis in confessario necessariis, altera vero de principiis in administratione hujus Sacramenti observandis tractat. Principia autem, prout vel omnes poenitentes generaliter, vel duntaxat certas poenitentium classes attinent, sunt aut *generalia* aut *specialia*; hinc secunda pars in duas sectiones subdividitur, quarum prior de generalibus, posterior de specialibus principiis agit.

---

## Pars I.

### **De requisitis in confessario necessariis.**

#### **Divisio.**

§. 10. Quae in confessario ad frugiferam Poenitentiae Sacramenti administrationem requiruntur, duplices sunt genera. Alia videlicet ipsam hujus Sacramenti administrationem spectant; et quidem a) interna: peculiares animi dotes et virtutes: b) externa: adprobatio et jurisdictione. Alia concernunt officium, quod ex audita sacramentali confessione resultat, nimurum inviolatae in secreto confessionis servando fidei. Unde haec pars tria complectitur capita, quorum I<sup>num</sup> de necessariis in confessario animi dotibus atque virtutibus, II<sup>dum</sup> de confessarii adprobatione et jurisdictione, III<sup>tum</sup> de inviolata in secreto confessionis servando fide seu de sigillo confessionis sacramentali agit.

## C a p u t I.

### *De animi dolibus atque virtutibus in confessario necessariis.*

#### **Animi dotes et virtutes.**

§. 11. Eximiae animi dotes et virtutes, quas Sacramenti Poenitentiae accurasier notio et dignitas in confessario supponit, ex rite aestimato triplici ejusdem qua *judicis*, *medici* et *doctoris* munere sponte promanantes, imprimis landantur a) *scientia*, b) *rectum* et *maturum judicium*, c) *prudentia*, d) *verus animarum zelus*, e) *sanctimoniam*.

vitae, f) servens orationis et g) meditationis sacrae studium. „Confessarius“, ait S. Laurentius Just., discretione sit providus, experientia probatus, ordinatus moribus, gravitate maturus, decoratus honestate, sacrarum scripturarum gnarus, austerus in se, proximo compatiens, orationi assiduus, corde mitis, eloquio tenax et in omni, si possibile est, spirituali disciplina profectus“<sup>1)</sup>. Et S. Franciscus Salesius, suavissimus simul ac peritissimus in hac arte et tribunali tum judicis tum medici et doctoris, de confessario scribit: „Debet esse vir plenus charitate, scientia, prudentia: et qualibet ex his qualitatibus deficiente res est plena periculi“<sup>2)</sup>. Jam ut de singulis saltem pauca dicamus, rei gravitas et praestantia omnino exigunt, idque vel ideo, quia quo luculentius patebit, majoris esse negotii, quam vulgo creditur, idoneum agere confessarium et animarum rectorem, hoc major erit sollicitudo, ad has animi dotes et virtutes enitendi. „Obsecro autem, ut verbis S. Hieronymi in epistola ad Oceanum utar, ne quis me in suggillationem istius temporis sacerdotum scripsisse, quae scripsi, existimet, sed in Ecclesiae utilitatem, . . . quasi speculum sacerdotii proponitur. Jam in potestate et conscientia singulorum est, quales se ibi aspiciant; ut vel dolere ad desormitatem, vel gaudere ad pulchritudinem possint“<sup>3)</sup>)

### Necessitas debitae scientiae.

**§. 12.** Dum de scientia confessario necessaria loquimur, non intelligimus eam, quae inflat et mater est vanae gloriae, sed scientiam salutis, comitem charitatis et magistrum humilitatis. A parte scientiae commendari debere confessarium, nemo dubitaverit. „Labia sacerdotis custodient scientiam, et legem requirent ex ore ejus, quia angelus Domini exercituum est“<sup>4)</sup>). *Scientia* a Poenitentiae ministro tanquam *judice* requiritur juxta leges canonicas: „Caveat spiritualis iudex, ut, sicut non commisit crimen nequitiae, ita non

---

1) De Obed. c. 20. — 2) Philoth. P. I. c. 5. — 3) Siehe Häglspingers geistliche Seelenführung im Beichtstuhle — 4) Mal. II. 7.

careat munere scientiae. Oportet enim, ut sciat cognoscere, quidquid debet judicare. Judiciaria enim potestas hoc expostulat, ut, quod debeat judicare, discernat<sup>(1)</sup>). Quam necessaria sit animarum medicis scientia, egregie demonstrat S. Gregerius: „Quis cogitationum vulnera occultiora esse nesciat vulneribus viscerum? Et tamen saepe, qui nequam spiritualia praecepta cognoverunt, cordis se medicos profiteri non metuunt: dum, qui pigmentorum vim nesciunt, videri medici carnis erubescunt<sup>(2)</sup>). Tanquam ministri sacramenti et animarum duces atque doctores magnopere ea indigent, ne Sanguinem Jesu Christi, cuius pretium Sacramento continetur, profane polluant indignis administrando: et ne ipsi lumine destituti animas in praecipitia ducant, secundum Redemptoris nostri effatum: „Caecus si caeco ducatum praestet, ambo in foveam cadunt<sup>(3)</sup>). „Si, ut loquitur S. Leo, vix in laicis tolerabilis videtur inscitia (eorum scilicet, quae ad cujusvis officium pertinent), quanto magis in eis, qui praesunt, nec excusatione digna est, nec venia<sup>(4)</sup>). „Quomodo enim, inquit S. Bernardus, excusari possit in eo, qui se magistrum infantium et doctorem insipientium profitetur? ignorans utique ignorabitur, imo et multos ignorare faciet et ignorari.“ — „Confessarius ignorans tantis obest, quantis praestet.“ — „Nullus ad sacra veniat indoctus. Aliter ordinaturis et ordinandis imminet Dei et Ecclesiae vindicta<sup>(5)</sup>). Hinc quam plurima Ecclesiae praesulum piorum non minus ac eruditorum monita et conciliorum decreta emanarunt, quibus sacerdotes serio monentur, ne studium artis tam difficilis, qualis Sacramenti hujus administratio est, ullo unquam tempore intermittent, memores ejus, quod Dominus per Prophetam loquitur: „Quia tu scientiam repulisti, repellam te, ne sacerdotio fungaris mihi<sup>(6)</sup>). Utinam perpenderent omnes, qui consitentibus aures praebent, quod S. Theresia cum in vita sua, tum in aliis libris memoriae commendavit! „Extremi periculi rem

---

1) C. 1. §. 3. D. VI. de poenit. — 2) Libr. Past. P. I. c. 1. — 3) Matth. XV. 14. — 4) Epist. 22. ad Const. — 5) Conc. Tolet. VIII. — 6) Osca. IV. 6.

esse, se dirigidum tradere sacerdotibus nec satis eruditis, iis praesertim, qui se plus scire putant, quam revera sciunt, quia hujusmodi, dum sibi confidunt, aliorum consilium non expetunt; quo sit, ut erratis, quae in ministerio Poenitentiae committunt, sine remedio relictis et sese et poenitentes damnationi objicant“<sup>1)</sup>). Memoratu sane digna sunt verba, quae Archipraesul Viennensis p. m. *Leopoldus Maximilianus Com. de Firmian*, literis die 14. Decembris 1828 datis, ad clerum juniorem fecit: „Für das apostolische Amt, das die Priester verwalten, gehört apostolische Erkenntniss und apostolischer Sinn; für den Dienst des Evangeliums, evangelische Wissenschaft und evangelischer Geist. Das ist die grosse Aufgabe für den heiligen Beruf, dem der Priester sich gewidmet hat; eine Aufgabe, die nicht durch die wenigen Jahre der Vorbereitung zum Priesterthume gelöst werden konnte, sondern wo zu das ganze Leben gewidmet werden muss. Erkenntniss und Frömmigkeit, Wissenschaft und Tugend müssen in dem Priester innig verbunden sein, wenn er seinem hohen Berufe entsprechen will. — — Wie kann der Priester als Diener des göttlichen Wortes (quod et in sacro Tribunal dispensat) dieses der Welt im Geiste und in der Wahrheit verkündigen, ohne wahrhaft in den Geist desselben eingedrungen zu sein? Was kann ihn hier leiten, als echte, gründliche Wissenschaft? Wie wird er die tausendfachen Schlangenwindungen des Irrthums verfolgen, wie die mancherlei Gestaltungen des Bösen erkennen und zerstören, wenn ihm nicht die heilige Wissenschaft das Auge seines Geistes öffnet, und ihm den Sinn und die Kraft der göttlichen Wahrheit offenbart? Ein unwissender Priester ist der blinde Führer der Blinden, der mit diesen in die Grube stürzt; er ist ein erloschenes Licht. Die Unwissenheit ist in allen Dingen die Mutter des Irrthums und der Vergehungen; aber nach allen Seiten hin verderblicher wird sie im Priester. Ein unwissender Priester übertritt die Canones der Kirche,

---

1) In Vita sua cap. 8. et in Via Perfectionis cap. 8. §. 1.

weil er sie nicht kennt; er verwaltet die heiligen Geheimnisse ohne Unterscheidung und Gewissenhaftigkeit, ohne Ehrfurcht und Erbauung, ohne Würde und Segen, denn sie sind für ihn bedeutungslos und tott; ohne Erkenntniss seiner Pflichten, und unsfähig, den Mangel an heiliger Amtstreue einzusehen, erfüllt er die wichtigsten Obliegenheiten seines grossen Berufes entweder gar nicht, oder höchst mangelaßt, und häuft Fehler auf Fehler. Er ist ein Aergermiss in der Kirche, ein Gegenstand der Verachtung und des Hohnes einer wissensstolzen Welt, und zugleich ergeht über den unwissenden Priester das Urtheil der Verwerfung von Gott: „Weil du die Wissenschaft verschmäht hast, so verschmähe Ich dich — du solst Mir nicht Priester sein,“ so spricht der Herr bei Oseas.

### Materia scientiae.

**§. 13.** Supposita igitur in confessario scientiae necessitate opus erit indigitare, quid illi sciendum. Quilibet confessarius scire tenetur, quae ad munus et officium suum pertinent. Propositio haec adeo est manifesta, ut nemo eam negare possit, nisi ipse sibi contradicere velit. Si cui enim citra noxam ignorare licet, quod est muneric sui, citra noctem quoque deesse poterit muneri suo; alterum quippe in altero continetur. Quare reliquum est duntaxat, ut confessarii officium ad examen revocemus. Confessarius judicem, medicum, et doctorem poenitentium agit. Quia *judec* sciat oportet, quae sit peccatorum expositorum gravitas, quis corum, quae gravia videntur, numerus, et quae sint circumstantiae, quibus vel species mutetur, vel pondus notabiliter augeatur; præsertim, quae sit dispositio poenitentis, num rite sufficienterque doleat, num ejus propositum tale sit, ut fides eidem haberi possit; pariter quid ipsi injungendum sit, ut tum justitiae divinae, tum etiam laesis juribus aliorum satisfiat; ubi præcipue doctrina de restitutione præsens negotium perarduum reddit. Denique interdum causae implicatae occurront, ubi cum firmum judicium non detur, magna dex-

teritas requiritur, ut judex ad veritatem saltem quo possit proprius accedat.

Qua *medicus* tum morbis, quibus quis revera laborat, mederi, tum imminentes praecavere sciat. Sub prima ratione peccatorum fontes, nexus, relationes, dominium, occasiones et irritamenta investigare, atque scire debet, quae remedia attentis omnibus circumstantiis p[re]e reliquis efficacia videantur. Ut vero morbos imminentes praecaveat, utique perspectum habeat necesse est, quae sit generatim conditio humani cordis, quae singulorum indoles, quae pericula et illicia removeri, quaeque subsidia singulis praescribi vel certe consuli debeant, ne funestissimam luem contrahant. Atque hanc sollicitudinem non illi tantum expetunt, qui a morbis suis reconvalescentes praemuniri debent, ne relabantur, sed pari modo etiam ii, quorum vita hucusque integra scelerisque pura fuit; imo labor multo gloriosior est, innocentes servare, ne corrumpantur, quam corruptos ad meliorem frugem reducere.

Demum ut munus *doctoris* rite exsequatur, opus est, ut ignorantes circa mysteria fidei scitu necessaria, circa modum eliciendi dolorem et propositum, circa modum rite confitendi, circa officia status sui etc. instruat, ut vanas excusationes, quales non raro afferuntur, refutet, dubia dissolvat, atque ut potens sit exhortari in doctrina sana, et eos, qui contradicunt, arguere<sup>1)</sup>.

Magnitudo harum cognitionum, de quibus modo locuti sumus, magis minusve perfecta esse potest, et quamvis maxime esset optandum, ut confessarii omnes ad eum perfectionis apicem pervenirent, quem canones eminentem scientiam appellant; quum tamen id de omnibus sperare non liceat, sufficit, si modo eam obtineant, quae ab iisdem canonibus *competens* vel *conveniens* vocatur, et in eo consistit, ut sciant saltem communia, in aliis vero, quae sunt minus usitata et intricatoria, saltem prudenter dubitare possint, quo sit, ut sententiam suam suspendant atque

---

1) Cfr. A. Staf. Theol. moral. Tom. IV. §. 620.

priusquam illam ferant, vel probatos autores vel doctiores viros consulant<sup>1)</sup>.

### Media acquirendi scientiam necessariam.

§. 14. Quum itaque tanta scientia confessarius sub triplex hac relatione indigeat, graviter peccat, qui sacri tribunalis munus sine debita scientia suscipit et exercet, nec ullam diligentiam adhibet ad eam sibi comparandam. Quare plurimum juvat exponere, quibus haec scientia acquiratur mediis. Dicimus autem, eam acquiri:

1) *Ordinato et continuo studio Theologiae catholicae tum dogmaticae tum moralis*, unito cum meditatione veritatum S. Religionis nostrae. Etenim confessarius *et nomine et auctoritate Christi* judicare, mederi et docere tenetur. Jam quisnam in sacro tribunali tutius judicat? Qui ex doctrinae catholicae spiritu, an qui ex vagis humanae doctrinae principiis ferre velit judicium? Quis certius medebitur? Qui ad exemplum Ss. Salvatoris vulneribus salutiferum divinae sapientiae balsamum potius, quam qui arida philosophiae hesternae ceu ex tripode dicta velit applicare? Quis rectius firmiusque docebit? Qui ex verbo Dei hominibus benignissime revelato sua depromserit, an qui macilenta qualiscunque obviae theoriae stamina, aut quod pejus, propriae phantasiae ludibria divendere non erubuerit? Fidei et morum doctrinam non secundum placita pseudophilosophiae, quam fert dies, sed secundum purum intemeratumque sensum Ecclesiae Catholicae animis propinare oportebit. Hac ratione efficacissima vitii fugiendi virtutisque sectandae media suppeditabuntur, et vera christianorum officia, tum, quae vocant generalia, tum specialia, elucescent. Meminerint itaque confessarii, catholicae Religionis doctores se esse atque ministros Christi, ut pascant fideles doctrina mysteriisque Christi Domini. — Magnopere etiam frequens lectio Concilii Tridentini confessariis commendatur, in primis capitum illorum, quae de justificatione agunt.

---

1) *Glossa in cap. 10. X. de electione et electi potestate. (1. 6.)*

**Der Priester ist ein Diener Jesu Christi, und somit ist es auch klar ausgesprochen, dass er Diener, nicht Herr des göttlichen Wortes ist. Nur einer ist Herr und Meister. — Sein Wort sollen wir lehren, Sein Wort, das lebendige, starke, das schärfer eindringt, als ein zweiseitiges Schwert, das Geist und Fleisch schneldet, wie es aufbewahrt ist in der Kirche, die da ist die Säule und Grundfeste der Wahrheit. Wehe dem, der davon nimmt, oder dazu thut! Zu Schanden werden sie in ihrer Thorheit, die falschen Propheten unserer Zeit, die, statt die Augen der Blinden zu öffnen für das Licht der ewigen Sonne, die einmal emporgestiegen über den Bergen, in unverminderter Klarheit leuchtet, und ungeschwächter Kraft ewiges Leben in die Thale der Erde sendet, ihr eigenes, dumpfes, sterbliches Lampenlicht in die Finsternisse der Armen hineinhalten und rufen: „Hier ist Christus.“ Aber Eins ist noth, dass wir in dieser, von ungeordneten und verwirrten Bestrebungen, von Aummassung und Irrthum, von Wissensdünkel und Vernunftstolz stürmisch bewegten Zeit, das Wesen und die Bestimmung der katholischen Kirche fest im Auge behalten, nämlich: die Grundfeste und Hinterlage der alten, einfältigen, christlichen Wahrheit zu sein, — die zwar verkannt und vergessen, gehöhnt und bekämpft, aber nicht vernichtet werden kann. Sie überdauert in ihrer stillen Lebenskraft alle die geräuschvollen, beweglichen, oft glänzenden und angestaunten Irrthümer der Zeit. In dieser erhabenen Sicherheit der katholischen Wahrheit haben sich ihre Diener vor nichts mehr zu hüthen, als im Anblicke der mannigfachen Verwirrungen die Besonnenheit zu verlieren, und Meinungen des Tags, Dogmen irgend einer Zeittheologie in die Mitte der Einen unwandelbaren Wahrheit zu verpflanzen, sich der alten einfältigen Bergpredigt Christi zu schämen, und sich in hohle Philosopheme zu verlieren, — die Mysterien des Christenthums stehen zu lassen, und lieber flache Moral zu lehren.**

Quae auctor anonymous christianis inculcat concionatoribus, pariter aequaliterque in confessarium cadunt adeo, ut non vereamur pauca hic referre. „Viele Priester kennen Gottes Wort nicht, sondern nur die Brosamen aus Schulcompendien. Viele leben ganz in ihrem eigenen philosophischen Lehrgebäude, und sind sich selbst Orakel. Viele haschen nur nach Floskeln, als wenn das Leben und Sterben des Menschen nur Gedichte wären. Dadurch wird jene Selbtsucht genährt, die — von Einem Centrum abgewendet nur sich selbst glaubt. Dieser Unterricht ermangelt aller Festigkeit, und fällt zusammen im Sturme der Leidenschaft und im Drange der Noth. Er erzeugt verachtenden Dünkel, womit man sich so gerne begnügt, und praktisch dagegen handelt. O nur der Glaube begeistert, nicht die Reflexion! Als Glaube im Volke lebte, zählte man der christli-

then Sieger Viele. — — Nicht in der Wissenschaft waren sie zunächst aufbewahrt; am hohen Himmel waren sie angeheftet. Gott war ihr ewiger Wächter! Sie winkten drohend, ermunternd oder segnend herab, und das Herz war vor ihnen, und vor ihrem heiligen Wächter mit Ehrfurcht erfüllt. — — Unantastbar standen sie dort geschrieben; wie's auch im Busen stürmte, kurz waren die Worte, schnell gelesen, tief und gewichtig der Worte Sinn. Ein Blick nur hinauf, und sie zündeten herab — fielen in die Ehrfurcht gewohnte Seele, und der Mensch war gerettet. — — — Diese Wahrheiten vom Himmel herabziehen, (sie in blosse Vernunft-Moral umgestalten) heiast ihnen Leben und Wirksamkeit nehmen. — — Man trenne daher die Moral nicht von der Dogmatik! — — — Auch sind solche vom Glauben isolirte Sittenvorträge immer wässrig. — — — Dergleichen Prediger sind dem Gärtner gleich, der den Baum, anstatt ihn in fruchtbaren Erdreich zu versetzen, in die Luft hängt, und an dessen Zweige und Zweiglein nachgemachte Früchte anbindet“ <sup>1)</sup>.

**2)** *Studio juris ecclesiastici, et sub aliqua ratione, juris quoque civilis*, quod confessarius, ut, quid cuique incumbat, designare possit, cognitum habeat necesse est. Multis enim in casibus juxta Canonem Ecclesiae et statuta civitatis, conscientiam attinentia decidere oportet. „Sciant hinc sacerdotes scripturas sanctas et canones; nulli sacerdotum liceat canones ignorare nec quidquam facere, quod Patrum regulis possit obviare“ <sup>2)</sup>.

**3)** *Lectione sacrae scripturae*, quam confessarius ad rem suam commode referre, intellectui poenitentis illustrando cordique movendo adaptare noverit. Sacrae literae non modo materiam institutionum admonitionumque nostrarum, sed et justam earundem impertiendarum methodum, veram cordis lingnam sat abunde exhibent. Qui attente sacras literas pervolverit, non poterit non admirari, quaenam et quanta paucis verbis imaginibusque sublimioribus expressa contineantur; quanta cum veritate et efficacia levioribus in lineamentis homines depingantur; quanta verborum simplicitate altissimae et partim novae ideae com-

---

1) Kath. Quartalschrift von Tübingen 1890 S. 195. — 2) c. 1, 4. D. XXXVIII.

prehendantur! Ut limbus, quo inclusas conspicis gemmas, levissime quoad fieri potest, thesaurum tegit, ita et sacra scriptura paucis et efficacibus iisque et simplicibus verbis sublimes nostrae divinae Religionis veritates pure et pellucide proponit. En gravem ejus brevitatem, miram foecunditatem, coelestem sublimitatem et ingenuam simplicitatem! Descendit ad simples corde, imbuitque sapientia pusillos. Modo exhibit leviora tantum indicia, ast ex qua profunditate ea profert! modo fidam loquitur linguam animi, allictique amore; modo terribili de Sinai voce conturbat, et vah minatur peccatori; loquitur adinstar amici, qui ingenuus omnisque simulationis nescius in sapientium et insipientium, proborum et improborum animos viam sibi parat. Quam multa ac varia in his thesauris recondita sunt adminicula! Dici non potest, quanta ex ea emergat utilitas. „Omnis scriptura divinitus inspirata utilis est ad docendum, ad corripiendum, ad erudiendum in justitia, ut perfectus sit homo Dei ad omne opus bonum instructus;“ scribit Apostolus<sup>1)</sup>). Beatus sane, qui in lege Domini meditatur die ac nocte! Talis fuit Thimotheus, qui ab infantia novit sacras literas, quae ipsum instruebant ad salutem. Quare quilibet sacerdos, et qui a sacris confessionibus est, hoc S. Hieronymi veluti sibi dictum auscultet: „Divinas scripturas lege, imo de manibus tuis lectio sacra nunquam deponatur; disce, quod doceas; obtine eum, qui secundum doctrinam est, fidelem sermonem, ut potens sis exhortari in doctrina sana, et contradicentes arguere“<sup>2)</sup>).

4) His studiis, acquirendi scientiam pro sacro tribunali necessariam, *subsidia* accedunt: omnium primo notitia proprii cordis ac indolis humanae in genere, dein consuetudo expertorum confessariorum, pariter lectio auctorum probatorum, qui materiam administrationem Poenitentiae concernentem diligenter exponunt, postremo sedula et attenta recognitio, quid ipsi nos pro varietate rerum et

---

1) I. Tim. III. 15. — 2) Epist. ab. Nep.

personarum in sacro tribunali egerimus, vel agere debuimus.

Praeter haec studia, quibus humana industria debita pro sacro tribunali scientia acquiri possit, unum superest, quod silentio praeteriri nefas est, scilicet *orationis studium*, quandoquidem vera scientia donum Dei est, desursum descendens a Patre luminum. „Si sapientiam invocaveris, scientiam Dei invenies“<sup>1)</sup>. „Si quis vestrum, ait S. Jacobus, indiget sapientia, postulet a Deo, qui dat omnibus affluenter“<sup>2)</sup>. „Optavi, inquit hominum sapientissimus, et datus est mihi sensus; invocavi et venit in me spiritus sapientiae“<sup>3)</sup>. „Si es theologus, vere orabis; et si vere oraveris, theologus vere eris“<sup>4)</sup>.

### Rectum maturumque judicium.

§. 15. Altera dos, qua praeditus sit confessarius, est recta maturaque judicii vis. Quae si defuerit, moralem poenitentis characterem, v. g. an sit tepidus, debilis, levis, malitiosus, induratus etc., rite aestimare non valebit, in imputatione actuum moralium singulorum concomitantes eorum circumstantias justo minus respiciet. Furtum necessitate extortum alii subest imputationi, quam ubi otium laborisque fuga in causa est; aliud est, si quis subitaneo mentis aestu concitatus proximum violaverit, quam ubi ex proposito et praemeditante animo id factum fuerit. In necessariis quaestionibus gravissima mittet, inhaerens e contra rebus secundiariis; dubiis obmotis in angustias actus, quid sit respondendum, vix statim inveniet; in operibus satisfactionis imponendis imprudenter aget, et absoluti nem impertietur, quibus differenda aut etiam omnino deneganda ea fuisset, et vice versa. Merito itaque requiritur, ut confessarius non solum rite sit instructus, sed etiam recto maturoque judicio polleat, ut possit de omnibus recte judicare; quae facultas aetate non suppletur,

---

1) Prév. II. 3. 5. — 2) I. 5. — 3) Sap. VII. 7. — 4) S. Nil de orat. c. 37.

quum interim, quae in administrando Poenitentiae **Sacramento** perperam designantur, potissimum ex ejus defectu originem trahant; quae temere gesta, dum latent, absque remedio fiunt cum multarum interitu animarum. Maturitas judicii cum aetate acquiritur, sed rectitudo judicii insita est ab auctore naturae. Quum autem soleat de suo quisque bene sentire, consulitur junioribus sacerdotibus, ne sibi ipsi hac in re fidant; viros doctos, probos ac prudentes, quibus ipsi noti sint, in consilium adhibeant. Horum placitis se accommodent, non tam ob id, quod eruditi sint in his, quae de Poenitentia et casibus conscientiae tradunt Doctores, (ad hoc enim sufficit nonnihil ingenio valere et memoria), quam quod natura comparati sint ad rectum de rebus iudicium ferendum.

### Prudentia multa.

§. 16. In audiendis confessionibus eximia et multa quoque opus est prudentia. Non autem hic agimus de falsa et adulterina prudentia, quam Apostolus vocat *prudentiam carnis*, quae nihil nisi humanum et temporale spectat, propriis commodis, propriae utilitati et ambitioni jugiter invigilat, atque ad id humanis mediis, humano artificio adnititur. Haec siquidem prudentia mors est, ut idem Apostolus testatur, quia Deo inimica est. Sed loquiinur de vera illa, quae desursum est, descendens a Patre lumen, quae est prudentia spiritus, quae plus commercii habet cum coelo quam cum terra, et quae in conducendis animabus ad eum modum regitur, quo utuntur agentes iter per Arabiae solitudines, nempe observando stellas potius, quam singnatam vestigiis semitam per arenas, fluctuum instar, ventis jactatas atque confusas.

Si prudentia in genere consistit in facultate optimorum mediorum ad fines consequendos eligendorum; ille solummodo confessarius prudens dicendus est, qui facultate pollet, poenitentes ita tractandi, ut finis hujus sancti officii obtineatur. Finis vero nullus alias est, quam gloria Dei et

**salus animarum**, in quem finem colliment omnia **sacerdotis conamina**; quod tunc tantum fieri poterit, ubi **specialibus cuiuslibet indigentii accommodatissima adhibuerit media**. Nam etiasmi prudentia haec eundem **semper finem sibi praefixum habeat**, pro diversa tamen poenitentium **indole et conditione diversissimas formas induit ad exemplum Apostoli dicentis: „Omnibus omnia factus sum, ut omnes facerem salvos“<sup>1)</sup>**.

Dicimus confessario virtutem hanc maxime esse necessariam, tum ad rite obeunda officia ministerii sui propria, tum ad vitandos inumeros prope defectus, qui, nisi prudentia moderetur ea, quae agenda sunt, saepissime incuruntur. „Sine lumine discretionis incurrit, qui currit,“ ait S. Bernardus. Sane prudentia opus est in quaestionibus ponendis, quibus peccator interpellatur; in instructionibus et adhortationibus tam generalibus, quam specialibus cuiusvis indoli, aetati, statui reliquisque indigentii apprime adcommodatis; in satisfactionibus pro qualitate criminum et poenitentium facultate „quantum spiritus et prudentia suggesterit“ salutaribus et convenientibus injungendis; ac denique in **absolutione danda aut differenda aut deneganda**. — Sunt et alia multa, ubi opus est prudentia spiritus, puta in casibus nonnunquam intricatoribus resolvendis, in duhiis eximendis, in consiliis dandis etc., sed de his omnibus suo loco agetur. Hoc sufficiet recensuisse, quod S. Bernardus in hanc rem summatum expressit: „Prudentia est ceterarum virtutum moderatrix ordinatrixque affectuum, et morum doctrix, qua sublata, virtus non jam virtus, sed vitium erit. Discretio siquidem omni virtuti ordinem ponit, ordo modum tribuit, et decorem, et perpetuitatem“<sup>2)</sup>.

### Media acquirendae prudentiae.

**§. 17. Ad necessariam hujus prudentiae virtutem comparandam requiritur ante omnia, ut confessarius ob oculos**

---

1) Cor. IX. 22. — 2) Serm. 40. in Cant.

semper habeat finem altiorem, in quem poenitentium confessiones excipit; nimirum illum, qui in Dei gloriam hominumque salutem tendit eo ipso, quod aut animas aberrantes Deo lucrifaciat, aut coelestia solamina cordibus angore et moerore confectis instillet. Ubi enim ille sanctus finis abest, ibi prudentia quoque nulla est spiritus, quae ad vitam ducit, sed prudentia tantum carnis, quae mors est, Deoque inimica. Quo pluris nostra interest quoddam vitae quotidianaे negotium, eo majori utimur circumspectione in eligendis illius perficiendi mediis; idem etiam in sacro Poenitentiae administrandae negotio valebit adeo, ut, quo major est sancti illius finis assequendi ardor, hoc sagacius sit studium optimorum ad eum obtinendum mediorum eligendorum et applicandorum. Quare non immerito sanctus ille ardor parens prudentiae vocatur.

2. Praeter scientiam, a qua decisiones suas mutuantur prudentia, requiritur in confessario *naturalis mentis bonitas*, ut prudens evadat; et quidem α) *rectus judicii senous*, ut negotium ea ex parte, qua opus est, suscipiatur, et res concipientur, quales sunt; β) *perpicacia*, ut omnes advertantur circumstantiae, quae aliquo in negotio considerandae sunt, et praesentia obversentur principia, quae singulis illis circumstantiis sunt applicanda; ut facile expediantur consilia contra obices, qui adversantur; ut evitentur vitia hinc inde arctum virtutis tramitem obsidentia: γ) *efficacia et vis*, ut fallacibus concupiscentiae et vitii argumentationibus resistatur, nec primo cuivis cedatur obstaculo, sed forti animo opus ad finem perducatur.

3. Praefatis naturae dotibus sufficienter exornatus confessarius, in sacro suo munere *sedulam et pro ratione negotiū convenientem considerationem* instituat eorum, quae agenda vel omittenda sunt. Una tantum circumstantia, si non consideretur, satis est, ut tota actio corrumpatur, et temerarium efficiat eum, qui illam disposuerat. Unicus sufficit miles extra ordinem positus, ut totius cohortis oriatur perturbatio; una satis est dissona vox, ut musicus concentus sordecat, atque unicus in aedificio defectus illud de-

formare potest. Sic attentio ad omnes circumstantias adeo in sacro tribunali necessaria est, ut sine illa prudentia subsistere nequeat.

4. Ad prudentiam sibi comparandam plurimum juvat, ut confessarius *experientia* exerceatur. Licet enim experientia supplere nequeat defectum scientiae, inficias tamen ire non possumus, eam magnopere esse adjumento, quia, cum ea, quae in praxi accidere possunt, numero careant, fieri non potest, ut omnia et singula meditatione praevideantur, sed diuturno tantum usu possunt addisci. Spirituum et conscientiarum dispositiones non minus differunt, quam corporum. Quemadmodum medicus, qui caret experientia, nequaquam potest aegrotum eadem prudentia tractare, quam qui illius temperamentum expertus est, et experientia doctus quaenam illi apta sint remedia cognoscit: ita confessarius, qui audiendarum confessionum usum nondum adeptus est, nequit ita perfecte, ut alias experientia edoctus, animas dirigere atque curare. Et quamvis in poenitentis conscientia nihil non commune delitescat, semper difficile est homini experientia vacuo, particularibus casibus generalia applicare principia. Aegros crebro videndo facilius morbi cognoscuntur, et saepius pharmaca propinando, quaenam optima sint, addiscitur. Ex propriis erroribus lumen aliquod percipitur, et cum inani aliqua specie decepti suimus, deinde doctiores evadimus; atque hoc modo experientia prudentiam gignit. Quae ut obtineatur, opus erit, ut sacerdos poenitentiarius, praesertim primis curae animarum annis, auditas confessiones recognitet, salvo puritatis sensu, atque methodum, quam sequendam putavit, mente repeatat; rationem sibi ipse reddat, num forsan quandoque praepropere, aut lenius, aut scrupulosius, aut severius judicaverit; an non alia magis apta satisfactionis opera injungere potuisset, an non aliquid maioris momenti interrogare omiserit, aut ad dignitatem et capacitatem poenitentis justo minus attenderit, etc.

5. Quando sibi ipse non sufficerit, *aliorum sapientium ac piorum expetat consilia*, qui scilicet usu et exercitio frequentiori prudentes evaserunt; hinc *docilitas* ad prudentiam

requiritur. Nam conscientiae casus, qui occurre<sup>r</sup>e possunt, omnes neque libris comprehendere neque sola meditatione determinare licet. „Qui sapiens est, audit consilia“ et „ubi multa consilia, salus“<sup>1)</sup>. „In multitudine presbyterorum prudentium sta, et sapientiae illorum ex corde conjugare“<sup>2)</sup>. „Audiens sapiens sapientior erit, et intelligens gubernacula possidebit“<sup>3)</sup>. „In his, quae ad prudentiam pertinent, maxime indiget homo ab aliquo erudiri. — — — et ideo convenienter docilis ponitur pars prudentiae“<sup>4)</sup>.

Praesertim in rebus gravioribus et difficilioribus magisque intricatis manifesta sit prudentia, et ad prudentiam via sternitur, quando confessarius admodum lente et considerate procedit, non subito judicat, et ad maturam rei deliberationem et ad consilium ab aliis petendum poenitenti diem alium, quo veniat, assignet. „In summis quidem rebus, ait S. Gregorius M., citum non oportet esse consilium, in quibus suae prudentiae inniti non debet, nec esse sapiens apud semetipsum“<sup>5)</sup>.

Viri autem, quos pro morum regimine consulendos esse dicimus, docti sint et pii. „Pie scientes et scienter p*ri*<sup>ii</sup>“ juxta illud S. Augustini. Licet enim vir doctus generatim moralis disciplinae regulas calleat, eas praepostere particularibus casibus applicabit, et saepe mala consilia suggeret, quando et ipse pietate animi deficit. Conscientia illius horologium est perturbatum, quod corrigendum est ad normam illius, quod habet vir justus.

6. Postremo mediis positivis adipiscendae prudentiae negativum illud accedit, quod impedimenta hujus tollere studeamus, quorum praecipua sunt *passio*, *praecepsitatio*, *pertinacia*; adde etiam vitia omnia, praesertim ea, quae temperantiae adversantur. Passio enim obscurat mentem; praecepsitatio impellit in devia pleraque et abrupta, nec ulla praevisione uti sinit; pertinacia obstruit aditum bonis consiliis, et peccatum quocunque tenebras in animum offun-

1) Prov. XII. 15. XI. 14. — 2) Eccli. VI. 35. — 3) Prov. 1. 5. — 4) S. Thom. Summ. theol. 2. II. q. 49. a. 8. — 5) Libr. Past. P. II. —

dit. Unde piaeclare S. Ambrosius ait: „In acquirendis consiliis plurimum valet vitae probitas, virtutum praerogativa, frugalitatis gratia; quis enim in coeno fontem requirat? quis ex turbida aqua potum petat?“<sup>1)</sup>.

Et „quia non sumus sufficientes cogitare aliquid ex nobis, quasi ex nobis, sed sufficientia nostra ex Deo est“<sup>2)</sup>, idcirco gratiam Illius suppliciter exposcamus postulemusque, ut Ipse concedat nobis Spiritum intelligentiae et scientiae, Spiritum consilii et fortitudinis, in primis donum discretionis spirituum.

### Verus animarum zelus.

§. 18. Verus animarum zelus animo confessarii aequa scientia et prudentia intellectus, est necessarius. Est vero ille nihil, aliud, quam charitas ipsa erga Deum et proximum, qua saluti aliorum in Dei gloriam adlaborare satagimus. Flamma est, quae ex justi corde erumpens foveat eorum pietatem, quos jam dispositos invenit, oppugnat renitentes, neque illos quiescere patitur, donec eos ad officium revocaverit. „Quis comeditur zelo domus Dei? Qui omnia, que forte ubi videt perversa, satagit emendare, cupit corriger, non quiescit, si emendare non potest, tolerat, gerit“<sup>3)</sup>. Quanto et quam servido zelo tum gloriae Dei, tum salutis animarum exarserit Salvator optimus, quis quaeso, cogitatione assequi, nedum sermone explicare poterit? Quis putas, fuit sacri illius cordis ardor? quod amoris incendium? cum Ipse passionem suam et mortem acerbissimam praecogitans, qua universos homines redempturus erat, et de illa discipulis proloquens: „Baptismo, inquit, habeo baptizari, et quomodo coarctor, usque dum perficiatur. Ignem veni mittere in terras, et quid volo, nisi ut accendatur?“<sup>4)</sup>.

1) Libr. 2. Off. c. 11. — 2) II. Cor. III. 5. — 3) S. Aug. in Psalm. LXVIII. — 4) Luc. XIII. 49, 50.

Hunc eundem ignem toto pectore hauserat S. Paulus, quando ipse de se dicebat: „Quis infirmatur, et ego non infirmor? quis scandalizatur, et ego non uror?“<sup>1)</sup>). Non dixit, ut recte observat S. Chrysostomus: et ego non molestia afficiar, sed dixit: „et ego non uror“, urendi verbo summum dolorem ostendere volens<sup>2)</sup>). Quando idem ad Thessalonicenses scribebat: „Nunc vivimus, si vos statis in Domino“, quae verba perpendens S. Chrysostomus, „vide inquit, quantopere sanctus hic Apostolus studebat, ut res fratrum recte se haberent, qui nec vivere quidem se existimabat, si illi non essent salvi. Homo, qui fuerat raptus ad tertium coelum et delatus in paradisum, qui fuerat participes mysteriorum ineffabilium, et tantam apud Deum assecutus est fiduciam, illorum tamen bonorum sensum non valde accipiebat, nisi etiam vidisset fratres suos esse salvos“. Hoc igne toti erant accensi et incensi Sancti Apostoli omnes, hoc zeli ardore flagrabant tot quam plurimi SS. Patres, Sacerdotes et Confessores, quorum nomina scripta sunt in libro vitae. Utinam et nos hoc sancto igne accensi nonnisi Dei gloriam et salutem animarum sitiremus! Qui hac virtute privatus existit, duntaxat raro et cunctanter, ne dicam cum taedio, sacro tribunali assidebit, et ubi quacunque ratione coactus munere fungitur, ignis est sine calore, sol sine luce. Et quemadmodum in vitiis omnibus nihil nequius est zelo profano ac nefario, ita nihil in virtute perfectius ac laudabilius christiano; uterque purissimus et subtilissimus est, ut ita dicam, succus, alter quidem nequitiae, alter vero sanctitatis. Confessarius, qui vero salutis animarum zelo non animatur, facile occupabitur ab amore sui proprio, affectionibusque corruptis, quae illum sequuntur.

### Conditiones veri animarum zeli.

§. 19. Ast verus animarum zelus pluribus sese commendat et manifestat dotibus, quas S. Bernardus tamquam

---

1) II. Cor. XI. 29. — 2) In Encom. S. Romani M. apud Sur. in c. 8.

**veri animarum zeli conditiones** refert: „*Zelum tuum inflammet charitas, informet scientia, firmet constantia. Sit fervidus, sit circumspectus, sit invictus, nec temorem non habeat nec careat discretione, nec timidus sit*“<sup>1)</sup>, et alibi: „*Zelus absque scientia, dum prodesse festinat, invenitur obesse*“<sup>2)</sup>). Quoniam autem de *scientia* et *prudentia* jam supra egimus, non nisi *reliquas* hic commemoramus dotes, quae etiam tamquam *speciales virtutes* in confessario requiruntur. Numeratur:

a) *sollicitudo charitatis*, quae acediam non fert, non parcit operae, non timet periculum „laborat usque ad vincula“<sup>3)</sup> omnia tentat, minus accidente tentamine alio aliud ingeniose excogitat, neque unquam deterretur. Miraris summam piae matris charitatem et sollicitudinem erga filiolum suum gravi ac lethali morbo decubentem; quietis nescia omnia alleviationi valetudinique restituendae apta media inquirit, moeret, ingemiscit, coelum precibus enixis rogat, ut salvum videat, quem diligit infantem. An minori sollicitudine feratur *sacerdos Dei* — *Vicarius amoris Christi* — erga poenitentem gravi vulnera animae sauciatum? Confessarius salutis aliorum studiosus omnes amplectitur peccatores, divites aequo ac pauperes, nobiles et plebejos: sine defatigatione nititur extrahere de faecibus terrenis, et sublevare ad Deum *animas*, sese accommodans quorumcunque infirmitati, nullo nauseantis signo edito, ac refugientis attractare vulnera. „*Amor*“, inquit S. Gregorius M., „si est, magna operatur; quod si operari renuit, amor non est“.

b) *Patientia et mansuetudo*, quae ubi defuerint, longe abest, ut vel ardentissimum saluti aliorum adlaborandi studium quidquam proficiat, ut potius frustrato fine noceat. „*Moyses, dux populi Dei, erat mitissimus vir super omnes homines, qui morabantur in terra*“<sup>4)</sup>. Jesus Christus verbo et exemplo nos hortatur: „*Discite a me, quia misericordia vestra est. Tales erant Apostoli, quos suo spiritu repleverat Dominus, ut essent pastores animarum. „Fratres“, scribit Apostolus, „etsi praecipitatus fuerit homo in aliquo delicto, vos*

<sup>1)</sup> Serm. 20. — <sup>2)</sup> De convers. ad Cler. n. 88. — <sup>3)</sup> Tim. II. 9. — <sup>4)</sup> Num. XII. 3. —

qui spirituales estis, hujusmodi instruite in spiritu lenitatis, considerans te ipsum, ne et tu teneris“<sup>1)</sup>). Unde memores esse nos oportet praecepti Apostolici: „Induite vos sicut electi Dei viscera misericordiae, benignitatem, humilitatem, modestiam, patientiam“<sup>2)</sup>). „Charitas patiens est, benigna est, non quaerit, quae sua sunt, non irritatur, potius omnia suffert“<sup>3)</sup>). Patientia et mansuetudine sacerdos tum praecepit indiget, ubi cum hominibus timidis, scrupulis agitatis, ruidibus et inurbanis, in narrationibus suis prolixis, vel saepius recidivis, ipsi agendum est. Prae reliquis consuetudinarii compassionem merentur. Etiam si saepius spem conceptam frustraverint, ipsorum tamen salus, quamdiu spirant, non est desperanda; non enim nostrum est nosse tempora vel momenta, quae Pater posuit in sua potestate. Unde de novo semper iisdem contestari commiserationem, consilia et motiva emendationis suggestere, eosque non intermissa charitate urgere oportet, ut tandem serio resipiscant, et quamvis absolvi nequeant, benigne tamen dimittendi sunt, ne forte durius repulsi exacerbentur, et redire timeant. „Si confessorius“, inquit S. Gregorius, „animae penitus impurae aditum ad sancta sanctorum interdicere cogitur, tenera cum charitate eodem momento in ejus conversione laboret, amaramque medicinam, qua poenitentem eximere nequit, amore, mansuetudine et lenitate studeat dulcorare“<sup>4)</sup>). Et S. Franciscus Xav. monet: „Talem te tuis praebetas, qualem bonus Pater improbis filiis, ut nunquam eis consulere desinas, quamvis cernas multis eos vitiis coopertos“<sup>5)</sup>.

c) *Fortitudo*, qua valeas irrumpere iniquitates<sup>6)</sup>). Quamvis enīma confessarium plurimum ornent benignitas, patientia et mansuetudo, — utpote Evangelii praecōnēm, qui misericordiam, et benignitatem Dei palam annunciet peccatori, eumque sentire faciat, quam dulcis et suavis sit Deus, ut a trita sceleris via ipsum absterreat, moveatque ad genuinam cordis conversionem, — tamen abesse minime debet sacerdotalis gravitas et fortitudo, quae nihil imminuit de ea fide-

<sup>1)</sup> Gal. VI. 1. — <sup>2)</sup> Col. III. 12. — <sup>3)</sup> In Cor. XIII. — <sup>4)</sup> Libr. Past. P. II.

<sup>5)</sup> Libr. I. ep. 7. — <sup>6)</sup> Eccl. VII. 6. —

litate, quam Deus a confessario requirit, neque de inviolabilitate adhaesione, quam legi debet. „**Bona est misericordia, sed non debet esse contra judicium**“<sup>1</sup>). Haec fortitudo potissimum usum venit in admonendo, ubi sine ullo hominum respectu est usurpanda; in obligando ad restitutionem rei vel famae injuste ablatae, ad resarcendum damnum illatum, ad tollendum causas, quae in proxima peccandi occasione poenitentem constituant, licet illae peccatori tam utiles sint, quam homini oculus, manus et pedes secundum doctrinam Iesu Christi; in apparandis remedii poenitenti salutiferis quamvis amaris; in imponenda satisfactione idonea et menti Ecclesiae consentanea; denique in absolutione vel differenda quin inno deneganda, ubi necesse fuerit. — Verum dum fortitudine aliud extremum mollis nimiumque indulgentis miserationis vitamus, cavendum est, ne in aliud extremum aequa periculorum, *inclemens* scilicet *duritiae* incidamus. Fortitudo efficiat, ne confessarius justitiam, quam sacro officio suo debet, laedat, e contra benignitas et miseratio procul repellant vehementiam, asperitatem et duritatem, quae nimium rigorem et severitatem sibi arrogare velit. Manifestet semper poenitentiarius auctoritatem patris tenerumque affectum matris. Misericordia peccatorem consoletur ex justitiae principiis, et justitia arguat eum cum fortitudine intra misericordiae limites. Quapropter, ut S. Greg. M. inquit: „Utraque summopere sunt tenenda, ut (confessarii) nec in disciplinae rigore benignitatem mansuetudinis, nec rursum in mansuetudine vigorem deserant disciplinae: quatenus nec a compassionem pietatis obdurescant, cum contumaces corrigunt, nec disciplinae vigorem moliant, cum infirmorum animos consolantur; regat ergo disciplinae vigor mansuetudinem, et mansuetudo ornet vigorem, et sic alterum commendetur ex altero, ut nec vigor sit rigidus, nec mansuetudo dissipata“<sup>2</sup>).

---

<sup>1)</sup> S. Augustinus in Exod. p. 88. — <sup>2)</sup> Libr. Mor. 10. c. 12. —

**A**nimarum zelus, quem modo descriptsimus, procul dubio divina gratia suffultus, non potest non saluberrimos in Dei gloriam hominumque salutem fructus producere; atque ubi malis mederi nequit, ingemiscit, et si nihil aliud vallet, saltem cordis dolorem et lacrymas, sincerae charitatis testes, Deo offert. Sic regius Psaltes dicebat: „Tabescere me fecit zelus meus, quia oblii sunt verba tua inimici mei“ <sup>1)</sup>. et S. Apostolus: „Tristitia, inquit, mihi magna est et dolor continuus cordi meo; optabam enim ego ipse anathema esse a Christo pro fratribus meis“ <sup>2)</sup>; et Ipse Dominus Jesus, videns civitatem, flevit super illam dicens: „Quia si cognovisses et tu, et quidem in hac die tua, quae ad pacem tibi: nunc autem abscondita sunt ab oculis tuis, quia ecce venient dies in te, et circumdabunt te inimici tui vallo“ <sup>3)</sup>. Sic igitur verus divinae gloriae humanaeque salutis zelator, quando Majestatem divinam peccatorum contumacia dehonestari, quando animas perire, inimicos Dei insolescere et mala augeri et praevalere videt, velut angelus pacis amare flet, ac in umbra alarum divinae protectionis se recondit, donec pertranscat iniquitas.

### Sanctimonia vitae.

**S. 20.** Confessarius, cum vi muneric sui existat judex et censor morum et alienae vitae, irreprehensibilis sit oportet; et ordo postulat, ut vita illius sit exemplum virtutum, quas in poenitentibus exigit. „Irreprehensibiles esse convenit, ait Hormidas, quos praeesse necesse est corrigendis, nec quidquam illi deesse personae, penes quam est Religionis summa et substantia disciplinae“ <sup>4)</sup>. „Sacerdos, cui omnis offertur peccator, ante quem statuitur omnis languor, in nullo eorum sit judicandus, quae in alio judicare est promptus“ <sup>5)</sup>. Debet praeponderare vita sacerdotis, sicut praeponderat gratia; nam qui alias praeceptis suis ligat, debet in se legitima prae-

---

1) Psalm. CXVIII. 129. — 2) Rom. IX. 2. — 3) Luc. XIX. 42. 43. — 4) Epist. ad Episcopos. — 5) C. I. §. 2. D. VI. de poenit.

*cepta custodire* <sup>1)</sup>). „**S**i virtutibus, dicebat S. Chrysostomus splendere curemus, ad nos trahemus omnes, qui venire elegerint ad salutem. Omni tuba documenta operum clariora sunt, vitaque munda ipsa luce fulgentior est, nec obscurari potest, etiam si mille fuerint obloquentes. Si mansueti, misericordes, pacifici, humiles ac mundo corde fuerimus, non minus efficaciter, quam per ipsa miracula, spectatores nostros ad veritatem trahemus“ <sup>2)</sup>. Et S. Gregorius: „**I**lla vox lubentius auditorum corda penetrat, quam dicentis vita commendat, quia tunc, quod loquendo imperat, ostendendo adjuvat, ut fiat“ <sup>3)</sup>. Quod S. Franciscus Salesius monebat de concionatoribus, debere illos praedicare non solis auribus, sed oculis quoque auditorum suorum, id aequa valet de confessariis. Non sufficit, si hi in sacro tribunali loquantur auribus poenitentium, loqui quoque extra sacrum tribunal debent eorum oculis, modo quidem ipsis multo difficiliori, sed multo etiam efficaciiori, scilicet exemplis probae sanctaeque vitae. Vera igitur pietas christiana est dos principalis, qua praecique splendescere debet confessarius, qui in sacro tribunali sedens divinam solvendi et ligandi potestatem exercet; qui et vi officii alios docet aeternam salutem in timore et tremore operari. Si enim ipsis conversatio manifeste improba est et immoralis, in antecessum jam judicatur, nequaquam serio dictas esse illas admonitiones, quas impertitur et institutiones. Perit omnis confidentia, et si quis circumstantiis pressus ejusmodi viro confitetur, interna aestimatione prosequi eum et audire non valet. Nam „cujus vita despicitur, restat, ut et praedicatio contemnatur“ <sup>4)</sup>. Accedit, quod bonum poenitentis propositum nihil magis faciliusque evertere, eumque in relapsum praecepitem agere soleat, quam exemplum confessarii, qui quod aliis consuluit, non facit, facit autem, quod dissuasit prohibuitque. Pulchre de hoc S. Augustinus: „**A**ttendit enim ovis etiam fortis praepositum suum male viventem; si declinet oculos a regulis Domini,

---

1) S. Ambr. Ep. 82. — 2) Hom. 15. in Matth. cap. V. — 3) Libr. Past. P. II. c. 8. — 4) S. Bern. serm. 1.

incipit dicere in corde suo: *Si praepositus meus sic vivit, quis ego sum, qui non faciam, quod ille facit? Sic omnis, qui male vivit in conspectu eorum, quibus praepositus est, quantum in ipso est, occidit et fortis oves*<sup>1)</sup>. —

Si vero simulat virtutem, vitamque improbam tegere nititur, citius seriusve tamen ab hominibus laicis, qui *vitia cleri oculo admodum acuto perspiciunt, in opprobrium et dedecus suum ceu talis agnosceretur, qualis est; aut etiamsi hoc non fiat, impius confessarius, — ut taceam Deum, quem non effugiet neque in hoc neque in futuro saeculo, — perparum etiam proderit. Solum, quod ex corde est, in corda iterum influit eaque movet. Quomodo autem dehortationes a malo ex corde esse possunt, si cor ipsum misero servitio peccati detinetur?* Quomodo aliis fervore sancto virtutem commendabit, ex cuius ipsius animo exulat, et qui eam nonnisi ex sterili sua ethica christiana pernoscit, nec ex *Spiritus sancti promptuario sumit?* Quomodo, qui sibi ipse imperandi impotens est, apud alias necessario illi officio: „*Vince te ipsum*“ insistere poterit? Quomodo obviabit nonnullorum inferioris et altioris conditionis laicorum prae judicio, confessarius vi muneris teneri ad tantam severitatem, ut plebs coērceatur? ni ipse in omni virtutum genere emineat, „*ut perfectus sit homo Dei ad omne opus bonum instructus*“<sup>2)</sup> „*Bene vivendo et bene docendo populum instruis, quomodo debeat vivere; bene autem docendo et male vivendo, Deum instruis, quomodo debeat te condernare*“<sup>3)</sup>. Quot igitur de causis tenetur confessarius, sancte vitam traducere!

At vero quaenam singillatim in confessario sanctimonia, dum Poenitentiae administrat Sacramentum, requiritur?

a) A *lethalis peccati labe immunem esse decet confessarium*. Licet enim a ministri *sanctitate sacramentorum effectus minime dependeat, sed ex solis meritis Jesu Christi, nihilominus magna indignitas est horrendumque sacrilegium, quod, qui repulit gratiam, hanc aliis elargiri contendat.*

---

1) Serm. 46. de Pass. — 2) II. Tim. III. 17. — 3) Auth. op. imp. Hem. 42.

28

Peccatori dixit Deus: „Quare tu enarras justias meas, et assumis testamentum meum per os tuum? Arguam te et statuam contra faciem tuam. — — Intelligite haec, qui obliviscimini Deum, ne quando rapiat, et non sit, qui eripiat“ <sup>1)</sup>. Quapropter si confessarius intra se peccatum grave deprehenderit, ne afferat ad administrationem salutiferi hujus sacramenti conscientiam maculatam, neque sordidis manibus dispenset divinam gratiam, debet omnino conscientiae plaga primo sanari per confessionem sacramentalem vel per cōtitionem, ne cogatur Judicis sui audire amaram reprobationem: „Medice, cura te ipsum“.

b) Debet in virtutis praxi confirmatus esse propter ingentes tentationes, quibus hoc illum objicit ministerium. Neque enim corruptus aēr cubiculi, ubi jam diu aeger phthisici contabescens jacet, magis corpori periculosus est, quam spiritui quorundam peccatorum enarratio. Igitur si illi tantum, quibus robustum est temperamentum et optima valesudo, aegris assidere possunt, eorum attrectare vulnera, et cum illis morari, quin eorum salus in periculum adducatur, fatendum est necessarium, illos tantum citra salutis aeternae periculum regere posse ulceratas conscientias, qui diutina bonorum operum exercitatione sese diligentissime in virtute solidarunt. — Qui antea cum horrore temptationem repellebat, hanc non amplius reformidat, ubi videt malum, quod sibi suadetur, exemplo non carere, et dummodo paululum pronus sit, eos abjicit pudoris sensus, quibus coērcebatur, si quos invenerit, qui illum impellant. An igitur non eximia confessario virtus et bonitas videtur esse necessaria tanto muneri exequendo? Excellens sane fuit Jeremiae sanctitas, et tamen, cum illum Deus juberet familiarius agere cum peccatoribus, memorem esse voluit, ne dum eos studeret capere, ipsem praeda fieret. „Convertentur ipsi ad te, et tu non converteris ad eos“ <sup>2)</sup>. Sed ex omni peccatorum genere nullum magis contagione sua timendum est, ac facilius sese communicat, quam quod est castitati contrarium. Si ergo

---

1) Psalm. XLIX. 18. 22. — 2) Jer. XV. 10.

inhonestos sermones audire, licet inviti, non possumus, quia subinde pravae cogitationes suboriantur, quid erit, cum data opera confessarius mentem animumque totum adjiciet ad turpissima quaelibet flagitia excutienda? Imitandus Loth erit, quem sacrae testantur literae et oculis et auribus permanisse illibatum. „Aspectu et auditu justus erat“ <sup>1)</sup>. Praecipue sacerdotes juniores ex hac parte sibi caveant. „Nemo adolescentiam tuam contemnat, sed exemplum esto fidelium in verbo, in conversatione, in charitate, in castitate“ <sup>2)</sup>.

c) Sit in confessario horror omnis peccati; nam timor peccati efficit, ut vel levissimas illius species vitemus. „Per timorem Domini declinat omnis a malo“ <sup>3)</sup>

Qui isthic describitur, est homo ille, quem requirimus, ut *alios* regat. Ille enim pervadit animae humanae sinus usque ad compages et medullas, cogitationes et motus cordis discernit, omnia illius machinamenta considerat, et per hanc spiritualem anatomen, quae ad *peccatores regendos* adeo necessaria est, vulnerum profunditatem scrutatur, morborum originem detegit, modum quo contrahuntur, investigat, et tuta praescribit, quid ad eos curandos evitandosque faciendum sit.

Ceterum haec, quae de sanctimonia vitae tamquam dote principali diximus, efficere non debent, ut confessarii animos despondeant, et a suscepto munere deterreantur, sed excitare potius, ut indies magis se sanctifcent, et tanto ministerio se dignos reddant.

### Orationis studium.

**§. 21.** Pariter confessarii dotibus accensetur studium orationis, cuius necessitatem Christi Domini et Apostolorum praecepta et exempla commonstrant. Certe vel ipsa infirmitas, qua sicut et alii homines, ipse etiam sacerdos circumdatus est, et hostium acerbitas, quorum insultibus exponitur, sublimitasque ac difficultas muneris ab ipso obeundi, satis evincunt orationis necessitatem, qua divinam gratiam exoret, sine cuius subsidio nec cum virtute degere, nec hostium im-

---

1) II. Petr. II. 8. — 2) I. Tim. IV. 12. — 3) Prov. XV. 27.

42

petus propulsare, nec munera sibi injuncta digne peragere posset. „Sine me nihil potestis facere,“ ait Salvator optimus, et ejus Apostolus: „Neque qui plantat est aliquid, neque qui rigat, sed qui incrementum dat, Deus“ <sup>1</sup>). Sicut necessarium est, ut palmes succum trahat ex stipite, stipes ex radice, radix ex terra, ita et homini necessaria est virtus Dei, gratia Christi, quam ferventi consequimur oratione. Hunc in finem primum sane nostrum officium est, ut de nobismet ipsis difidentes, humiles et non intermissas ad Deum preces fundamus, quandoquidem praeter allatas rationes conversio peccatoris non humanae industriae, sed gratiae divinae opus est. „Deus enim habet sine dubio humanorum cordium, quo placet inclinandorum omnipotentissimam potestatem“ <sup>2</sup>). „Maledictus, qui confidit in homine, et ponit carnem brachium suum. — Benedictus vir, qui confidit in Domino, et erit Dominus fiducia ejus“ <sup>3</sup>). „Etenim meum est consilium et aequitas, mea est prudentia“ <sup>4</sup>). Hinc ergo saepissime flagitemus: „Vias tuas demonstra mihi, et semitas tuas edoce me. Da mihi sedium tuarum assistricem sapientiam, et noli me reprobare a pueris tuis. Quoniam servus tuus sum ego, et filius ancillae tuae, et homo infirmus et exigui temporis, et minor ad intellectum judicii et legum“ <sup>5</sup>). In causis intricatis et gravioribus devotio etiam singularis instituatur, ut dicamus cum piissimo Josaphat: „Cum ignoremus, quid agere debeamus, hoc solum habemus residui, ut oculos nostros dirigamus ad Te“ <sup>6</sup>).

Nemo igitur excipiat confessiones, nisi prius mentem elevaverit ad Deum, et perpenderit, cuius personam vicesque suppleat, quanti momenti sit munus susceptum, quanto pretio quaeviis anima Christo constititerit, quam severum timet judicium, si opus Dei negligenter tractaverit; quam vero copiosa merces expectanda, ubi suo officio omni cum cura, fidelitate et attentione functus fuerit. Utcumque labor

---

1) I. Cor. III. 7. — 2) S. Aug. — 3) Jer. XVII. 5. — 4) Prov. VIII. — 14.  
5) Sap. IX. 4. sep. — 6) II. Paral. XX. 12.

**nobis molestus videatur, non deficiamus precibus, tempore enim suo metemus, non deficientes.** Quapropter rogamus Deum enixis precibus ex toto corde, ut sapientiam et prudentiam, patientiam et mansuetudinem, et modestiam nobis elargiatur cum puritate, ne dum alios purgamus, ipsi impuri evadamus. Rogamus Deum pro poenitentibus ad nos accendentibus, ut det ipsis sinceratatem, veram contritionem, seriam mentis et cordis conversionem, et in bono perseverantiam. Meminerit confessarius, monet S. Carolus Borromeus, pro eorum, quos in confessione audierit, sincera conversione deprecari. Ipsi poenitentes orant saepe pro confessorio suo, novus hic illi sit stimulus ad deprecandum pro poenitentibus suis. „Orate pro invicem, ut salvemini“<sup>1)</sup>.

### Sacrae meditationis studium.

**§. 22.** Si, nemine addubitantे, *scientia et vitae sanctimonia* est conditio, sine qua non idonei bonique confessarii, propalam est, confessarium sacrae meditationis exercitio carere non posse; quare ultimo loco necessariam in confessario dotem vocamus *meditationis studium*. Sine illa quippe vix quisquam ad verae et solidae pietatis metam pertingere potest. Sicut enim effectus sine causa, et finis absque medio, et portus absque navigatione obtineri non potest; ita perfectio christiana veraque sanctimonia vitae, ad quam potiori ratione sacerdos, et ut diximus, confessarius conniti debet, absque meditationis exercitio obtineri nequit; quod vel ipsa experientia satis compertum est. Sed necesse est quoque, ulterius eam progredi ac tantam effici, quae se etiam in alios abundantanter possit effundere. Nutrix geminato indiget alimento, quo et se ipsam sustentet, et simul lactenti proli sufficiat. Ita se res habet in confessariis. Ipsi convenit duplex ille spiritus, quem sibi poposcit Elisaeus. „Obsecro, ut in me fiat duplex spiritus“<sup>2)</sup>, spiritus, in cuius virtute evadant perfecti et perficientes. Utrumque longe facilius consequetur,

---

1) Jac. V. 16. — 2) Reg. II. 9.

qui *sacro* huic exercitio incumbit, quam qui illud negligit. Experimur enim quotidie, quod sacrae literae testantur: „Corpus, quod corrumpitur, aggravat animam, et terrena inhabitatio deprimit sensum multa cogitantem“ <sup>1)</sup>). Unde ne mens nostra tepefiat, vel rerum terrenarum pondere inflectatur, aliud certe non restat, nisi ut gratiam Dei, quae est in nobis per impositionem manuum, ope meditationis quotidie resuscitare satagamus, ne forte et nobis contingat, ut, quos ministros Christi et dispensatores mysteriorum Dei esse oportet, efficiamur „nubes sine aqua, quae a ventis circumferuntur, arbores autunnales infructuosae, bis mortuae, eradicateae etc.“ <sup>2)</sup> Et quis sibi blandiatur, absque frequenti meditatione ad majorem perfectionem, ne dicam ad perfectio-  
nis verticem consenserum se esse? Etenim per meditationis exercitium *cognitio veritatum divinarum in nobis perficitur*, fides animatur, spes roboratur, et charitas inflammatur magis adeo, ut vi et efficacia divinarum veritatum succrescente, seu, juxta verba Psalmistae, in meditatione exardescente igne, p*ii animi* affectus excitentur, bona proposita concipientur, quibus ad majorem perfectionem eluctemur. Verum superest alia quoque ratio, quae sacerdotem et confessarium urget, ut saluberrimo hocce exercitio saepe saepius utatur, quatenus scilicet ibi discit, qualem se poenitentibus praebere debeat, quid et quomodo eos doceat, adhortetur et ad virtutis stadium dirigat, quin imo excitato perfectionis cuivis statui propriae desiderio, meditationes et considerationes ipsae usui esse possunt poenitentibus, quos in hoc orationis genere instruere convenit, cujus per se alias capaces non essent.

### Ratio meditandi.

**§. 23.** Quum tantae excellentiae et utilitatis sit meditationis sacrae exercitium, operae pretium judicamus, rationem, qua quis meditationi vacare queat, breviter percensere <sup>3)</sup>). Sequimur in hac parte ea, quae a S. Francisco Salesio

---

1) Sap. IX. 15. — 2) Jud. 12. — 3) Erinnerungen an die geistlichen Uebungen im Jahre 1842, Grätz 1842. In his pagellis ratio meditandi perbene exponitur.

in secunda Philotheae suae parte de illius orationis mentalis ratione et methodo sapientissime, et cum maximo pietatis sensu dicuntur.

Primum, quod ab eo praescribitur, est orantis *praeparatio* juxta illud Ecclesiastici: „Ante orationem praepara animam tuam, et noli esse quasi homo, qui tentat Deum” <sup>1)</sup>. Haec autem praeparatio in eo consistit, a) ut nos in Dei conspectu et praesentia collocemus, idque eliciendo actum fidei circa omnipraesentiam Dei coelum terramque sua immensitate replentis; *sive* ipsum Deum per eandem fidem apprehendendo non modo, ut omnibus rebus praesentissimum, sed speciali etiam modo, ut intime nobis inexistentem, nosque divinitatis suae praesentia vivificantem, juxta illud Apostoli. „In ipso vivimus, movemur et sumus” <sup>2)</sup>. Unde et David illum nuncupabat Deum cordis sui. — *Sive* etiam considerando Christum Dominum Redemptorem, utpote qui secundum humanitatem suam jam inde e coelis omnes, qui in mundo sunt, homines contemplatur et considerat, quamvis nos eum non videamus, sicut Stephanus eum vidit, cum pro nomine illius mortem oppeteret. — *Sive* denique ipsummet Christum secundum eandem humanitatem nobis adstantem proponendo, aut sub sanctissimi Sacramenti speciebus realiter praesentem adorando. Aliquo ex his mediis utere ad animam tuam in Dei praesentia constituendam; nec vero omnia haec media uno tempore simul usurpes, sed tantum singillatim unum, idque breviter et simpliciter. b) Post divinae praesentiae seriem et attentam cogitationem subsequi debet humilis et supplex *divinae opis invocatio*, „cum sufficientes non simus cogitare aliquid ex nobis, quasi ex nobis, sed sufficientia nostra ex Deo sit” <sup>3)</sup>. Dicat igitur orans cum regio Propheta: „Ne projicias me a facie tua, et Spiritum sanctum tuum ne auferas a me” <sup>4)</sup>. „Revela oculos meos, et considerabo mirabilia de lege tua.” „Da mihi intellectum et

---

1) XVIII. 23. — 2) Act. XVII. 24. — 3) II. Cor. III. 5. — 4) Psalm. L. 13.

scrutabor legem tuam, et custodiam illam in toto corde meo etc." <sup>1)</sup>), et alia id genus verba. Utile quoque erit, invocare auxilium et intercessionem sanctissimae Deiparae Virginis, nec non S. Angeli Custodis et aliorum Sanctorum, erga quos peculiari devotione quis affectus est. c) Suadent demum quidam, ut materia, quae ex praevia lectione vel aliunde hausta est, sive ope imaginationis, sive per fidem in intellectu — quod cuiusvis arbitrio relinquitur, — ad vivum proponatur non aliter, ac si mysterium, quod perpendere cogitamus, revera coram nobis perageretur. Exempli gratia: Dominum Jesum in cruce fixum meditaturus, finges te in monte Calvariae praesentem adesse, et quicquid in die passionis factum et dictum est, coram oculis tuis spectare. Aut si velis, imaginaberis, eo ipso loco, in quo tu es, Domini crucifixionem fieri, eo prorsus modo, quo eam Evangelistae describunt.

2. Hac praeparatione breviter praemissa, ipsius meditationis praecipua pars aggredienda est, quae in actibus tum *intellectus* tum *voluntatis* consistit. In actibus quidem *intellectus*: mysterium propositum meditando, illiusque veritates circumstantiasque omnes attente considerando; plerisque in hoc negotio multum juvamus, occurrentes circumstantias attendendo, juxta notum versiculum: „Quis, quid, ubi, quibus auxiliis, cur, quomodo, quando.” Generatim haec indagatio non in meram speculationem, sed in pios semper animi affectus desinat, quibus voluntas ad agendum movetur. Huc praecipue *spectant* affectus; v. g. doloris de peccatis, timoris judiciorum divinorum, spei in divina misericordia, desiderii gloriae coelestis, dilectionis et charitatis in Dèum et proximum, et alii similes, qui in voluntate ipsa, firma producere et efformare debent proposita, tum devitandi peccata, tum virtutes consecrandi, tum etiam utendi mediis ad utrumque propositum consequendum opportunis.

---

1) Psalm. CXVIII. 18. 23.

**3.** Subsequitur ipsius meditationis conclusio, quae constat tum gratiarum actione pro gratiis in meditatione acceptis, tum oblatione eorumdem affectuum et propositorum, una cum meritis Christi Domini, tum denique supplicatione, qua ipsius gratiae divinae continuatio et augmentatio instanter postuletur, cuius ope in propositorum praecceptorum executione fideliter perseveretur.

### Materia meditationis.

**§. 24.** Innumera plane sunt, quae mentem nostram piissimis erga Deum sensibus replent. Ast veritates divinitus revelatae primas tenent partes, quarum quedam proxime timorem vel spem nostram excitant, aliae suapte natura divinum amorem in nobis accendent, tum illum, quem amorem gratitudinis, tum quem charitatem vocant. Ad priorem classem novissima nostra<sup>1)</sup> pertinent; ad classem vero alteram mysteria incarnationis, vitae et passionis Iesu Christi, instituta ab eo Sacraenta etc. ipsaque divinitas, cuius infinita majestas, bonitas, sapientia et reliqua attributa, serio et attente considerata, mentem nostram piissimis charitatis, gratitudinis, gaudii, admirationis sensibus ad Deum extollunt eriguntque. — S. Franciscus Salesius meditationem eam maxime consuluit, quae circa vitam et passionem Domini Nostri Iesu Christi versatur. „Si enim,” inquit, „saepe eam meditando consideres, tota anima tua illo repletur, ipsius agendi modum addisces, et ad exemplar et normam illius omnes actiones tuas conformabis. Ipse est lux mundi; in ipso ergo, per ipsum, et ob ipsum illustrari et illuminari debemus: est item arbor desiderii, sub cuius umbra requiescere et refrigerari nos oportet: est vivus fons Jacob, in quo omnes nostrae maculae et naevi ablui debent. Pueri, loquentes matres suas frequenter audiendo, et unacum ipsis balbutiendo, illarum linguam et loquelandi

---

1) Eccl. VI. 40. Deut. XXXII. 29.

scunt. Sic nos apud Salvatorem nostrum per meditationem frequenter agentes, ac verba, actiones et affectus ejus observantes, illius gratia juvante, discemus loqui, agere et velle, ut ipse. Hic pedem figamus oportet, — — nec enim per aliam, quam per hanc, ad Deum patrem ire portam possumus. Nam sicut speculi aequor vultum et oculos nostros non referret, nec in se detineret, nisi retrorsum stanno et plumbo inductum foret: ita nec divinitas in mundo hoc inferiore commode a nobis considerari posset, nisi sacrae Salvatoris nostri humanitati eadem foret conjuncta et unita; hujus vero vita et mors tale objectum et materia sunt, ut nullum magis, convenientius, suavius, deliciosius et utilius eo in ordinariam nostram meditationem seligere possumus. Unde non frusta Redemptor noster, panis, qui de coelo descendit, appellatur; nam sicut panis ad omnes reliquos cibos adhiberi solet, sic et Salvatorem in omnibus orationibus et actionibus nostris meditemur, consideremus et requiramus”<sup>1)</sup>.

### Reliqua adjuncta.

**§. 25.** Ad meditationem eo, quo decet, modo instituendam, quaedam adhuc ex mente praefati S. Praesulis observanda sunt.

a) Ut ad meditationis exercitium commoda aliqua aptaque eligatur hora; qualis est matutina, animo tunc negotiorum et conversationum incursibus nondum implicato, et ad ipsius diei veluti primitias Deo offerendas melius disposito.

Dum de tempore, quo duret, quaeritur, generatim ratio habenda est tum occupationum, quibus quis detinetur, tum etiam virium et facultatum, non tamen absque Directoris spiritualis consilio.

b) Ut locus etiam aptus, et quantum fieri potest, ab exterioribus distractionibus liber delegatur; idque juxta mo-

---

1) Philoth. P. II. c. 1.

nitum Salvatoris nostri Jesu Christi, dicentis: „Tu autem cum oraveris, intra in cubiculum tuum, et clauso ostio super te, ora Patrem tuum” <sup>1)</sup>.

c) Ut, antequam ipsa meditatio inchoetur, objectum, quod meditandum est, in aliquo pio libro prius perlegatur; quod etiam utilissime fieri posset pridie post examen serotinum, et sic ea, quae meditatione consideranda sunt, et melius intellectu concipientur, et tenacius memoriae adhaereant, et ita evagationibus et distractionibus aditus omnis occludatur.

d) Ut praecipuus in meditationibus locus detur affectibus et propositis, quae non sint nimis generalia, sed circumstantiis et casibus particularibus attemperentur, ita ut si fieri possit, ipsamet die in praxin mittantur, et effectum obtineant. E. g. Si in meditatione aliquis Christi Domini erga calumniatores et inimicos clementiam et charitatem considerans, ad illius exemplum consectandum excitetur, proponatque sibi adversarios diligere, iisque benefacere: hoc etiam in particulari sibi faciendum proponat erga hunc vel illum, a quo talem injuriam passus aut offensam accepit, vel cuius animum sibi nequiorum expertus est, ut scilicet eum ipsomet die convenire apud se decernat, verbisque ad mitigandum animum aptis alloqui, et etiam aliquo charitatis officio aut obsequio paevenire.

e) Denique ut ab oratione non statim animus in extiores occupationes totus effundatur, sed paulatim, et si id commode fieri queat, servato aliquantulum silentio, ut sic pii affectus in animo concepti diutius retineantur, et altiores in corde radices agant. Alias enim non absimilis est viro „consideranti vultum nativitatis suae in speculo; consideravit se, et abiit, et oblitus est statim, qualis fuerit” <sup>2)</sup>.

1) Matth. VI. 6. — 2) Jacob. I. 23. — Cfr. Staph., Theol. mor. Tom. IV. P. 118. seq. — M. Ludovici Abelly Parisini, Episcopi Ruthenensis, Sacerdos Christianus. Tyrn. 1747. p. 68.

## De uitatio vitiorum in munere sacri tribunalis obviorum.

**§. 26.** Expositis jam dotibus atque virtutibus ad munus sacri tribunalis obeundum necessariis, de quibusdam vitiis, quae multum obstant, quominus poenitentium confessiones rite ac fructuose excipiantur, loqui fas est. Haec enim quo clarius spiritui ecclesiastico et sanctitati muneris agnoscentur contraria, eo certius sperare licet, fore, ut perspecta illorum turpitudine ac vi nocendi, devitentur. Sunt vero vitia, quae in gravissimo et sacerrimo confessionum excipiendarum munere non ab omnibus evitantur: a) internum animi frigus et ignavia, b) vanitas, c) imbecillitas hominum timor, d) partium studium, e) lucri studium, f) inconsiderantia et imprudentia, g) alta proprii judicii opinio et fastus, h) rigor et laxitas, i) animi demissio et anxietas.

### Internum animi frigus et ignavia.

**§. 27.** Internum animi frigus erga salutem poenitentium a causis variis originem dicit; modo est immoderatum litterarum continuandarum studium, (quod forsitan in paucioribus locum habet), modo est nimia rei domesticae et agriculturae sollicitudo, (quod in non paucis), modo est sensus vere mundanus, modo est defectus cognitionis, in quam et qualem operis partem confessarius sit vocatus, modo est pigritia et ignavia, quae requiem amat, si laborem adit.

Quod animi frigus erga poenitentium salutem vario modo se manifestat: a) Si confessarius tempus quod confessionibus excipiendo impendit, *molestiae* et *oneris* tempus consideret, et non sine aperto interni taedii signo aures poenitentibus praebeat; tunc enim sincerus cordis affectus ex confessionali exulat. b) Si poenitentium multitudo eum impatientem reddat. c) Si poenitentes frigidis quibusdam verbis admonitos subito dimittat. d) Si officio suo, vi cu-

ius se totum quantum fiduciae suorum offerat, per alios potius quam per se ipsum satisfacere velit. e) Si gregem sibi concreditum diebus festis vicinas urbes aut monasterii ecclesias frequentantem, et ab alienis animarum pastribus consilia et auxilia potentem, lubenti animo videat. f) Si afflictos, qui aegritudinem suam suasque tentationes accuratius exponere et ita alleviare velsint animum, ut angores suos coram parocho suo effundant, instruat paucis, dimittatque asperis verbis. g) Si sapientia contentus, quam leviter in scholis hausit, profundiorem Dei hominumque cognitionem non quaerat, et non adlaboret penetrare in internae piae vitae aditum, in quo solo mysterium verae animarum directionis reclusum et revelatum invenitur.

Ne huic vitio succumbamus, parumper in memoriam revocemus, quanta sit excellentiae, quanti fructus et utilitatis ministerium sacri tribunalis, et quanta sit obligatio illud recte et exacte obeundi. Quid prodest, ut sacerdos peccatores praedicationibus et exhortationibus ad conversionem et poenitentiam impulerit, si prae fastidio et negligenter eos tanquam sibi molestos et importunos repellens, misericordiae januam ipsis praecludat? Sane de talibus pastoribus summus animarum Pastor, Jesus Christus, justissimam conquerendi rationem habebit, quod cum ipse exemplo suo praeiverit, et aperte dixerit: „Omne, quod dat mihi Pater, ad me veniet. Et eum, qui venit ad me, non ejiciam foras, quia descendit de coelo, non ut faciam voluntatem meam, sed ejus, qui misit me”<sup>1)</sup>), quod, inquam, illi exemplum hoc imitari neglexerint, neque in salute et perfectione animarum procuranda summo Pastori suo cooperari contenderint. Quae omnia jure merito pastori animarum persuaderi deberent, ut non tantum promtissimum se exhibeat ad confessiones ultro accurrentium et potentium audiendas, sed etiam, ubi eos rarius accedere advertit, ad crebriorēm hujus tam necessarii ac salutiferi Sacramenti

---

1) Jean. VI. 57. ss.

usum omni adhibita industria ac conatu invitet et incitet. Sic enim iterum exemplo suo summus Pastor, Christus, docuit, qui ovem perditam tam sollicite quaesavit, nec a quaerendo destitit, donec inventam in ovile reduceret. „Fratres mei,” ait S. Jacobus, „si quis ex vobis erraverit a veritate, et converterit quis eum, scire debet, quoniam qui converti fecerit peccatorem ab errore viae suae, salvabit animam ejus a morte, et operiet multitudinem peccatorum“<sup>1)</sup>). Quid enim gratius esse poterit Deo Patri, cuius imago in hominibus devastata renovatur, et filius prodigus reducitur; quid Deo Filio, cuius oves tanto pretio emtae, perditaeque reducuntur; quid Spiritui sancto, cuius templa diruta et polluta reparantur et conciliantur? Si mercatores ad illas nundinas, in quibus magnum lucrum, licet frequenter falso sperant, magna celeritate accurrunt, totisque diebus in tabernis haerent, et emptores exspectant, quanto magis confessarius ad confessionale, in quo tam inaigne et certum, tum animarum tum meritorum proprietatum, lucrum sperare potest, accelerare, atque in eo, quamdiu poenitentes tamquam emptores salutis suae adsunt, perseverare debet. Si Christus ad Centurionis puerum vocatus: „Mox,” dixit, „veniam et curabo eum,” quidni idem, confessarius ad suos poenitentes curandos vocatus, faciat et dicat? O quantum solatium capturus est confessarius, si promptum se in hoc obsequio praebuerit, sicque de ipso quoque, ut olim de Christo, dici potuerit; „Et omnis turba quaerebat eum tangere (ei confiteri), quia virtus de illo exhibat, et sanabat omnes“<sup>2)</sup>! Quem in finem non parum proderit, si pastores animarum saluberrimam S. Chrysostomi exhortationem frequenter perpendant, sequentibus verbis expressam: „Pependamus ovium pastores illos, qui Cappadocum regione sunt, quali et quanta pro pecorum suorum studiis patiantur. Illi saepe numero universum triduum nive obruti perdurant. Dicuntur autem et qui in Lydia sunt, non minora

---

1) V. 29. — 2) Luc. IV. 19.

mala ferre, dum integros menses difficilem illam solidudinem pessimarumque bestiarum plenam vagando circumueni. Si tantum erga pecora diligentiae impendunt pastores illi quam, quaeso, excusationem habebimus, quibus animae rationales concreditae sunt, quod profundum hunc somnum dormimus? respirare enim omnino oportebat; quiescer autem omnino et non circunquaque percurrere, innumeris que etiam mortibus seipso pro ovibus istis exponere id demum non est boni pastoris. An ignoras gregis hujus dignitatem? An illius gratia Dominus tuus innumera non fecit? an non postremo et sanguinem fudit? Tu vero regis quiem quaeris? et quid pastoribus istis pejus esse poterit an non perpendis, quod oves istas circumstant lupi multamaricatores et severiores? an apud temet ipsum non reputas, qua mente opus sit ei, qui talem praefecturam sit administratur? et homines quidem, qui populis praesunt, quando de rebus fortuitis consulturi sunt, diebus non contenti, noctes etiam vigilando adhibent, nos vero, qui ipsorum coelo certainam habemus, ipso quoque die dormimus? Quis, quaeso, ab eo nos suppicio eripiet, quod isti debetur?" — <sup>1)</sup>)

### Vanitas.

**§. 28.** Vanitatis studium confessarii, qui gloriari cupi in multitudine sibi confitentium, merito inter vitia in munere confessionali evitanda numeratur. Coram Deo et conscienti nihil interest, quotnam quis habeat, quos penitentes dirigit, sed quomodo dirigit. Juvat potius confessiones paucitate factas audire, quam multas temere peractas, cum praesertim confessio aditum aperiat ad Ss. Altaris Sacramentum Vanitatis ejusmodi studioso confessario non inepte applicabis sacrae scripturae verba: „Multiplicasti gentem, sed non magnificasti laetitiam“ <sup>2)</sup>). Vanitas saepe mater aemulationi puerilis, ex qua nascitur *invidia confessiorum*, cum alio

---

1) Hom. 29. in Epist. ad Rom. — 2) Isai IX. 8.

rum tribunalia poenitentium caterva stipata vident; *licentia censoria nota perstringendi eorum confessiones excipiendam modum*, ut illis abrogent auctoritatem; *inanis oblectatio*, qua perfruuntur, cum poenitens ipsis aperire non abnuit, quod aliis non audet. Inde etiam illae confitentium factiones proficiuntur, qui in uno alioque confessario gloriantes Corinthiis illis equiparantur dicentibus: *Ego sum Pauli, et ego Apollinis etc.*<sup>1)</sup>.

Ut poenitentarius noxam illam, et a confessionali omnino eliminandam aemulationem et zelotypiam, qua affectus aegre fert, si poenitentes aliis confiteantur, diligentissime devitet, meminerit quaeso, quae subjicimus: a) Nemo venit ad confessarium, nisi Pater coelestis traxerit eum; si autem hic poenitentem ad alium traxerit confessarium, quam causam habere potest querelae neglectus confessarius, maxime si solum Dei beneplacitum voluntatemque quaerat, quam seque in non auditio perficere et implere potest. b) Etiam si proximi seu poenitentis salutem sincere quaerat, gaudere potius, quam tristari de discessu deberet, cum se ipsum minimum omnium esse sibi persuadere queat, adeoque prudenter praesumere possit, poenitentem ab alio confessario et peritus et efficacius curatum iri. Forte etiam non vult Deus eo instrumento uti ad ejus sanctificationem et salutem. c) Nihil ipsi etiam de merito decedit per discessum poenitentis, cum et voluntas ipsius bona, qua audire paratus erat poenitentem suo merito non sit caritura, et praeterea dum alteri confessario, ad quem transit poenitens, de fructu obtento gratulatur, ejusdem se quoque participem facit juxta illud Davidis pronunciatum: „Particeps ego sum omnium timendum te et custodientium mandata tua“<sup>2)</sup>.

Praeter vanae gloriae studium, quo confessarius in numero poenitentium gloriatur, aliud vanitatis vitium notamus, quod circa opera egregie facta, labores pro Dei honore susceptos, laborumque ipsorum fructus versatur. Proh

---

1) Cor. III. — 2) Psal. CXIII. 68.

dolor! non desunt qui lingua propria, tanquam aptissimo instrumento utuntur, hujusmodi facta enarrandi. Quanvis illud interdum aliis ad similia opera provocandis, aut ad Deum glorificandum excitandis conferre possit, tamen nisi presentissimae cautelae adhibeantur, intentioque ad Deum solam erecta sedulo teneatur, periculum undeque imminet. In lubrico graderis, in medio laqueorum pertransis, proindeque sollicite cave tibi ipsi, quisquis de te ipso loqui cupis et nisi urgeat evidentissima proximi utilitas seu necessitas, hoc tibi dictum reputa: Fuge, quiesce, tace. „Nihil de te quam loquaris,” ait S. Bernardus, „quod laudem importet, quantumcumque familiaris sit ille, cum quo loqueris, immo potius plus labora celare virtutes, quam virtutia“<sup>1)</sup>). Et S. Basilius: „Fugiamus inanem gloriam, dulcem spiritualium operum expilatricem, jucundum animarum nostrarum hostem, tineam virtutum, blandissimam bonorum nostrorum depradatricem, eandemque mellis illitu fraudis veneni sui coloratricem, et mortiferi poculi porrectricem“<sup>2)</sup>). Pestiferi hujus vitii illecebras ut sacerdos christianus effugiat, memor sit oportet effati apostolici: „Quid habes, quod non accepisti? si autem accepisti, quid gloriaris, quasi non acceperis?“<sup>3)</sup>) et S. Bernardi, qui docet: „Spiritus est, qui sanctificat. Spiritus, non dico tuus, sed Dei. Etsi prodigiis aut signis effulgeas, in manu tua fiunt, sed virtute Dei. An blanditur popularis favor, quod verbum bonum et bene forte deponeris? Sed Christus donavit os et sapientiam: nam lingua tua quid nisi calamus scribae? Et hoc ipsum mutuo accepisti; talentum creditum est, repetendum cum usura“<sup>4)</sup>).

### Imbecillis hominum timor.

§. 29. Imbecillis hominum timor, iisque blandiendi proclivitas sacerdotem confessarium commaculat, dum ex metu offendendi poenitentis non audet ita cum eo agere, ut regu-

1) Inform. bon. vit. — 2) In Const. cap. 11. — 3) Cor. IV. 7. — 4) Serm. 18. in Cant.

iae sacri tribunalis poscunt. Veretur scilicet eum de delicto, cuius se accusat uberior et quantum necesse est, interrogare, — veretur postulare et exigere, ut vitet et deserat occasionem proximam peccati, — veretur eum commonere de status et conditionis suae obligationibus et officiis; atque forte absolutionem sacramentalem, quam petit, ubi opus sit, non audet differre, negare. Huic vitio potissimum succumbunt, qui audiunt confessiones potentium et nobilium, eorumque, a quibus aut dependent, aut beneficii quid jam acceperunt, vel in futurum sperant.

Verba sacrae scripturae: „Non facies, quod iniquum est, nec injuste judicabis. Non consideres personam pauperis, nec honores vultum potentis“<sup>1)</sup>) confessarius non obliviscatur. In confessionali non sit personarum acceptio, sed potentibus et in dignitate constitutis aequa ac inferioribus et humili loco natis, nonnisi veritas dicenda est. Confessarii officiorum suorum memores et amantes, nunquam audeant adulari, ubi arguere et castigare opus est, nunquam benedictionem loquantur iis, quibus Deus eam denegat. Poenitenti utut dignitatibus conspicuo, ubi status ejus moralis id poposcerit, pari cum energia turpitudo vitae corruptae est ob oculos ponenda, apta satisfactio injungenda, aut etiam absolutio deneganda, vel vero proroganda. Ut autem malus iste pudor vanusque timor ab animo sacerdotis confessarii eliminetur, discat a) mundum et ea, quae in mundo sunt, humili facere, studeatque imitari virtutem illius, qui, ut loquitur Apostolus, „negavit se esse filium filiae Pharaonis, magis eligens affligi cum populo Dei, quam temporalis peccati habere jucunditatem“<sup>2)</sup>). b) Non quid mundus cogitet, sed quid Deus judicet, apud se perspiciat, et ab illius unius mutu totus pendeat, ac in omnibus, quae facienda vel omitenda sunt, non hominum opinionem, sed Dei solius voluntatem attendat, Deoque soli, non vero hominibus placere appetat, memor illius dicti apostolici: „Si adhuc hominibus

---

1) Lev. XIX. 15. — 2) Hebr. XI. 24.

placerem Christi servus non essem“<sup>1</sup>). c) Denique ardentem in animo soveat charitatem, et facile humani timeris et pudoris sensum effugabit. „Charitas siquidem perfecta foras mittit timorem“<sup>2</sup>).

### Partium studium.

§. 30. Cum confessarius non aequali promptitudine et aegrotos et sanos audire solet, cum *dirites* prae *parvibus*, *juniore*s prae *senibus*, *foeminas* prae *viris* in suam curam adoptat spiritualem, partium studium a munere sacro alienum manifestat; nam qua animarum pastor omnium sine discrimine saluti invigilet, omnibus omnia fiat, ad exemplum S. Pauli, neminem a suo charitatis sanctae amplexu repellat. Qui enim veram erga Deum et proximum charitatem serio semel concepit, et finem, quem debet, sibi propositum habet, ad confessiones hominum rusticorum, rudium atque simplicium excipiendas aequa paratum promptumque se exhibebit, ac quando personarum nobilium et honoratiorum confessiones excipiendae forent. Nam ut taceam, eum, ubi ipsius partium studium innotuerit, aegro afficere reliquos, convicia sibi contrahere, imo in suspicionem incurrere, ac si minus pura in confessionali consilia soveat; meminerit, quaeaso, quod Dei beneplacitum animarum salus et proprii meriti augmentum ob sinceriorem intentionem et generosiorem sui victoriam multo copiosius obtineatur; ipseque confessarius tum Deum, cuius est cum simplicibus sermocinatio, teste Salomone,<sup>3</sup>) tum Christum, qui pro omnibus aequaliter mortuus est, perfectius imitetur. Merito ergo confessarius, qui ejusmodi in se aversiōnem erga incultos, et pauperes personas senserit, illam sibi S. Jacobi exhortationem applicabit: „Fratres mei, nolite in personarum acceptione habere fidem Domini nostri Jesu Christi gloriae. Etiamsi introierit in conventum (aut confessionale) vestrum aureum annulum habens in ueste candida, introierit autem et pauper in sordido habitu, et

---

1) Gal. L 10. — 2) I. Joan. IV. 18. — 3) Prov. III. 32.

intendatis in eum, qui indutus est veste praeclara, et dixeritis ei: Tu sede hic bene; pauperi autem dixeritis: Tu sta illic, aut sede sub scabello pedum meorum, nonne iudicatis apud vosmetipos, et facti estis judices cogitationum iniquarum? Audite fratres mei dilectissimi, nonne Deus elegit pauperes in hoc mundo, divites in fide et haeredes regni, quod Deus repromisit diligentibus se<sup>1</sup>). S. Ambrosius de Salvatore sanctissimo scribit: „Ibi noluit pergere, ne in Reguli filio videretur magis divitiis detulisse, hic ipse perrexit, ne videretur in Centurionis famulo conditionem despexisse servilem“<sup>2</sup>). „Si enim divitem honoras, propter personam ipsius honoras eum, si autem pauperem honoras propter personam Christi“<sup>3</sup>). Qui non quaerit nisi Deum et animarum salutem, quemadmodum has omnes aequaliter et sine discrimine amat et ad salutem adducere cupit, ita omnes aequali complectetur cura et sollicitudine. „Sapientibus et insipientibus debitor sum; non est acceptio personarum apud Deum“<sup>4</sup>). — Nihilominus tamen ob singularem poenitentis indolem et spem, secundum ordinem charitatis, ita licebit saepius alium prae aliis curare, uti Jesus Christus pro erudiendis discipulis plus temporis impendit, ac pro reliqua multitudine.

### Lucri studium.

**§. 31.** Hoc vitium, quod opinione citius animum confessarii occupat, sacrum Poenitentiae actum considerat tanquam occasionem donorum recipiendorum, et aliorum familiaritati se insinuandi, beneficia ecclesiastica acquirendi, etc. Sacerdotes tales non in capturam animarum, sed in capturam argenti vel auri, vel honoris, vel vanae, gloriae retia laxant, et quia, ut votorum suorum compotes fiant, non raro turpisimo hominum timore irretiti, nimis lenes et faciles se praebent; comminationes Dei apud prophetam Isaiam incurunt: „Vae, qui dicitis malum bonum et bonum

---

1) Cap. II. 1. — 5. — 2) In Evang. Jean. IV. — 3) Auct. Oper. Imperf. hom. 82. — 4) Rom. I. 16.

malum ponentes tenebras lucem et lucem tenebras, ponentes amarum in dulce et dulce in amarum“<sup>1)</sup>). „Accepta munera multaque eorum accipiendorum cupiditas oculos sapientium excaecant, et justorum sensum corrumpunt“<sup>2)</sup>), occludunt os, quo minus ea, qua dicenda forent, animi libertate prodamus. „Qui accipit xenia et dona, quasi mutus in ore avertit correptiones“<sup>3)</sup>). Hinc ejusmodi sacerdotes non audent poenitentibus veritatem aperire, nec aequum ferre judicium de conscientiae ipsorum statu, excogitant vel amplectuntur commodiores opiniones, quae sunt, ut propheta loquitur<sup>4)</sup>, tanquam pulvilli molles, qui illis mali sui cognitionem auferentes omnem etiam spem ause-runt curationis. „Ad authoritatem, libertatemque curatoris animarum insignis est momenti, nemini eorum, quos dirigere in salutis via, et ubi aberraverint corripere retrahere que debet, esse obnoxium titulo praebitionis et alimen-torum. Vereque de hoc genere donorum dici solet: Qui cap-it, capit. Fiduciam videlicet amittit, quidquam jure censorio agendi cum eo, cuius patronali reverentiae clientis humilitate se astringi passus est.“<sup>5)</sup> Cavendum sane magnopere est sacerdotibus confessariis, de quibus hic loci nobis sermo est, ut ab avaritiae peste, quae est idolorum servitus, et a cupiditate, quae radix omnium malorum est, se elongent, atque in confessionibus excipiendis unice in Dei gloriam et animarum salutem intenti, nec *ab homano corde* inanem gloriam, nec *ab ore* laudem, nec *a manu recipere* donationem quaerant<sup>6)</sup>.

„Videte et cavete ab omni avaritia“<sup>7)</sup>), inquit Christus Dominus, cunctos fideles, sed maxime discipulos et ministros suos alloquens. Gravius quippe atrociusque hae pestiferae lues in illis damnantur, quam in iis, qui eorum dictis et exemplis ab his coerceri debuerunt. Scribit enim venerabilis Beda, quod nonnulli sacerdotum, dum ignem cupi-

---

1) Isai. V. 20 — 2) Deut. XVI. 19. — 3) Eccli. XX. 21. — 4) Ezech. XIII. 18. 19. — 5) S. Franc. Xav. ep. nov. libr. 4. ep. 4. — 6) S. Greg. Mor. libr. 9. c. 34. — 7) Luc. XII. 18.

ditatis igni supernae dilectionis anteponunt, igne supernae ultionis absumantur.

### Inconsiderantia.

§. 32. Hanc noxam confessarius multis variisque modis incurrit. Reum se hujus peccati facit, qui in administrando Poenitentiae Sacramento vel temere vel ex proposito nectere quaerit vincula, quae aut bonae ipsius famae, vel plane virtuti periculosa sunt. Quidam confessarii e. g. se immiscent, quin necessarium foret, variis familiae negotiis, ibique omnia ad mentem suam ordinare cupiunt, hacque ratione diversarum dissensionum ansam praebent. Alii, ubi sibi confitentes invisunt, querelis eorum de aliis consentiunt, aut accuratissime cum ipsis investigant et examinant actiones aliorum confessariorum et poenitentium, qua agendi ratione amorem erga proximum laedunt, et honorem sibi ipsis debitum in periculum vocant. Alii *nimia familiaritate* in sibi confitentes utuntur, atque hoc modo non solum, dum per mutuum amorem agglutinati sunt, Dei amorem tanto imminuunt, quanto sensibili suo et periculosu amore proficiunt, sed etiam auctoritati sua detrahunt et poenitenti nocent, quippe propter familiaritatem nimiam auctoritas et reverentia perit, exhortationes illius exiguo fructu audiuntur, adeo, ut propter lenitatem confessarii a poenitente liberius peccetur. — Imprudentissimi autem et maxime temerarii confessarii sunt, qui *intimorem quamdam familiaritatem cum sexu foemineo* inire non verentur, et ejus frequentiori, licet nondum illico, consortio frui amant<sup>1)</sup>. Quam facile subintrad animum sacerdotis inordinata cupido, quae puro ipsius fervori derogat! et multo facilis, quam creditur; ex aestimatione et reverentia, qua devotulae aliquae foeminae erga confessarium suum ducuntur, paulatim suboritur amor, probus quidem et spirituallis, ut vocant, qui tamen non raro in mere sensualem degenerat. Sensim, sine sensu, tinea in veste nascitur, et eam

---

<sup>1)</sup> Cfr. Ludov. Granat. Dux peccatorum. P. 641. Colen. 1610.

redit; sic pariter sensim ex conversatione cum muliere ori-  
tur libido. „Quanti et quales Episcopi et clerici post confes-  
sionum et victoriarum calcata certamina, inquit S. Augu-  
stinus, post magnalia et signa mirabilia usquequaque mon-  
strata, noscuntur cum his omnibus naufragasse, cum vo-  
lunt in navi fragili navigare. Quantos leones domuit una in-  
firmitas delicata, id est luxuria, quae cum sit viles et mi-  
sera, de magnis praedam facit!“ <sup>1)</sup>. Et alibi: „Credite mihi,  
episcopus sum, veritatem loquor in Christo, non mentior,  
cedros Libani et arietes gregum cecidisse vidi sub hac spe-  
cie amicitiae spiritualis, de quorum casu non magis prae-  
sumebam quam Gregorii Nazianzeni et Ambrosii“ <sup>2)</sup>. „Quo  
minus quis timet, eo majus est periculum; quo magis  
quis considit virtuti suae, eo certior est lapsus. In hac par-  
te expedit plus bene timere, quam male fidere, infirmum se  
ut homo agnoscat, et fortis existat, quam fortis videri velit,  
et infirmus evadat“ <sup>3)</sup>. „Saepe familiaritas vicit, quos vitium  
superare non potuit, saepe occasio peccandi voluntatem fa-  
cit et fecit“ <sup>4)</sup>. Imo etiamsi tales confessarii coram Deo et  
conscientia sua puri et immaculati sint et maneant; facile  
tamen bona eorum fama periclitatur, si saepius ejusmodi  
foeminis conversantes et familiaribus colloquiis inhaerentes  
conspiciuntur. Confessarius et umbram dishonesti fugiat, eo  
quod homines tam facile mala de sacerdotibus cogitent. Ce-  
terum non desunt exempla lascivarum et versutarum foemi-  
narum, quae Poenitentiae instituto abutuntur, ut cogitandi-  
rationem juniorum sacerdotum scrutentur, sicque libidinis  
suae manifestandae occasionem nanciscantur. En novum mo-  
tivum, cur quilibet sibi a sic dicto devoto foemineo sexu ca-  
vendum esse censeat. „Quare danda est opera, inquit S. Ba-  
silios, ut quantum fieri poterit, mulierum colloquia con-  
gressusque fugiamus; sin id non possit, in eo enitendum est  
certe, ut quam rarissime illa et quam brevissime fiant“ <sup>5)</sup>.

<sup>1)</sup> De Verbis Domini. — <sup>2)</sup> De Cohabitatione clericorum et mulierum —  
<sup>3)</sup> S. Cypr. — <sup>4)</sup> S. Bern. — <sup>5)</sup> In Const. c. 64.

Etenim, ut legitur in libro S. Cypriano adscripto: „Sunt ali-  
quae necessitates, quae nos quoque privatum foeminas vide-  
re compellunt, ac etiam divini operis vel praexcepti imperant  
efficaciam, ut visamus, ut solatia praebeamus, ut hora-  
menta vitalia salubriter intimemus; nec tamen et in his ofli-  
cīis minor cura agenda est pro moribus nostris, ut clarescant  
in nostra operatione indicia puritatis; severitas non desit,  
quae cum clericō foeminam possit astringere, ut ipsam no-  
stram consolationem suscipiat cum tremore, et ita sentiat  
visitationis effectum, ut clericū veneretur”<sup>1)</sup>). Et ad cal-  
cem libri hujus author adhortationem finit his verbis: „Se-  
veritas in vobis erga foeminas vigeat, auctoritas polleat, vi-  
gor teneatur, gravitas veneretur. Et ut semel omnia colliga-  
mas, ad clausulum breviarium relegimus vobis, quod ad  
compendiosam plenitudinem redigens Paulus Apostolus insi-  
nuat: „De cetero, fratres, quaecunque sunt vera, quaecun-  
que pudica, quaecunque justa, quaecunque sancta, quaecun-  
que amabilia, quaecunque bonae famae, si qua virtus,  
si qua laus disciplinae; haec cogitate, quae accepistis et di-  
dicistis, et audistis et vidistis in me: haec cogitate, et Deus  
pacis et dilectionis erit vobiscum. Amen.”

### Alta judicii proprii opinio et fastus.

**§. 33.** Confessarii quidam speciosum praetendentes titu-  
lum, soli Deo se debere rationem reddere, pro libitu ēt pro-  
prio marte, quin attendant ad regulas christianaē charitatis  
et prudentiae, decidunt in occurrentibus conscientiae casi-  
bus. Tam altam de se imbiberunt opinionem, sibique ita  
sapere visi sunt, ut vel probatissimorum auctorum judicium  
spernere non vergantur. Magistri esse volunt, quin fuerint  
discipuli, de nulla re dubitant, et in quavis re audacter fe-  
runt judicium. His opponimus praeclera confessariorum eru-  
ditorum ac piorum exempla, qui libris non paucas impen-

1) Libr. de Singularit. clericorum.

dunt horas, quia intelligunt, eruditii quoque confessarii scientiam dubitatione et ignorantia permixtam esse; qui differunt aliquando judicium, quia difficultatibus deterrentur, aliosque subinde consulunt, quia alieno se indigere consilio arbitrantur. Si hi documento non sunt confessariis, qui adolescentiam fere a studiis alienam duxerunt, et qui libris vale extreum dixerunt, ex quo ad excipiendas fidelium confessiones fuerunt admissi, saltem illis erubescendi causa esse possunt, et efficere, ut illorum temeritas omni proressus careat excusatione. Nunquam etiam majus periculum errandi, quam cum pertinaciter quis propriae sententiae adhaeret. „Maec siquidem in proprio sensu obstinatio veluti lepra quedam est, ut loquitur S. Bernardus, eo periculosior, quo magis occulta; — — haec illorum est, qui sequentes errorem suum, et obstinati in eo, nullis volunt acquiescere consiliis; hi sunt unitatis divisores, inimici pacis, charitatis expertes, vanitate tumentes, placentes sibi, et magni in occasis suis.” Utinam saperent et intelligerent, quam nociva sit ipsorum praesumtio et pertinacia in proprio iudicio, cum aliorum illud iudicio paeponunt in iis, quibus par foret, alieno subjicere, ne deciperentur. „Tunc sacerdos irreprehensibiliter graditur, cum exempla Patrum praecedentium indesinenter intuetur, ait S. Gregorius; cum Sanctorum vestigia sine cessatione considerat, et cogitationes illicitas deprimit, ne extra ordinis limitem operis pedem ponat” <sup>1)</sup>, „Deus superbis resistit; humilibus autem dat gratiam” <sup>2)</sup>.

### Laxitas et rigor.

§. 34. Inter naevos confessarii laxitatem nonnullorum, aliorumque rigorem non immerito nec absque ratione numeramus. Sunt, qui Laxistae audiunt, qui omni, qua possunt opera, humanae naturae patrocinantur adeo, ut nisi per tenorem in extremas angustias se conjectos videant,

---

1) Past. Part. II. c. 9. — 2) Jac. IV. 6.

plus usto legem moralem christianam emoliant, ne dicam effugiant, tam in adhortationibus et admonitionibus, quam in consitiis dandis dubisque solvendis, atque adeo leves imponunt satisfactiones, quae fini earum haud quaquam respondere dignoscuntur. Per se patet, quanta malorum strages per hanc aliorum conscientias dirigendi methodum enascuntur. Et quidem tales confessarii specioso titulo benignitatis gloriantur, verum reipsa caeci sunt et duces caecorum, qui tum sibi tum aliis horrendam soveam struunt. „Par erit poena et magistro et discipulo” <sup>1)</sup>. „Plerique, ait S. Basilius in Isaiam, scripturam ipsam in aquam convertunt, permiscentes, quae suo intellectu excogitant, in extremam perniciem auditorum. Dum enim admittuntur, ut indulgendo eorum voluptatibus demereantur, ipsorum gratiam per suaves sermones oblectando, alunt illorum vitia in perditionem, enervantes auctoritatem et vigorem scripturarum viciosos utiliter perstringentem, ad auditorum subversionem enarrantes multitudinem erga homines benignitatem plane ineruditam, condonationes item peccatorum nullo sale conditas, et talia quaedam, quibus magnopere effeminant animas.” — <sup>2)</sup>.

E contrario Rigorismus modernam hominis fragilitatem omnino non attendit; quae mere consuluntur, tanquam rigida praecepta effert, atque non attentis rerum personarumque adjunctis omni mitigationi locum adimit. Qui hoc modo procedunt, nesciunt sane, cujus sint spiritus. Generatim, qui nimium petit, omnia pessumdat, et per hunc inhumandum rigorem aliud non obtinetur, quam ut poenitentes ipsum Sacramenti usum perhorrescant, vel omnino in desperationem acti, omne vitae melioris consilium dimittant. „Per ejusmodi assertiones rigidas, et nimis strictas in rebus universis, nequaquam eruuntur homines e luto peccatorum, sed in illud profundius, quia desperati; demerguntur” <sup>3)</sup>.

---

1) S. Hier. in Jerem. cap. XXIV. — 2) Cfr. Czech. II. 17. seq. XIII 16. seq. — 3) Gerson. P. III. libr. 4. de vita spirit. lect. 4.

Neque illud reticere possumus, saepe fieri, ut ii ipsi, qui erga alios tantam severitatem exercent, et camelum (funem) absque omni commiseratione per foramen acus protrudunt, erga semetipsos nimium quantum benigni inveniantur<sup>1)</sup>. Quare in hac causa medium teneamus viam, ita ut legem Christi, ubi revera urget, absque omni quidem humano respectu veneremur, quin tamen linum sumigans per nimiam rigiditatem nostram extinguatur. Absit quidem omnis laxitas in hoc sacro munere administrando, verum absit et omnis rigor! Memores simus mansuetudinis Jesu Christi, qua Ipse tractavit peccatores, vera cum poenitentia ad Ipsum accedentes. Et si contingat nos errare, potius de benignitate, quam de nimia severitate reprehendamur. Utinam aurea S. Antonini verba nullo non tempore ante oculos teneremus: „Melius est Domino reddere rationem de nimia misericordia, quam de nimia severitate. Circa tuam vitam esto austera, circa aliorum autem benignus. Audiant te homines parva mandantem, et magna videant facientem.”

### Animi demissio et anxietas.

§. 35. Vitiis, quibus confessarius expers, et dotibus, quibus instructus sit oportet, recensitis, unum restat, ut animum addamus piis illis confessariis, quos nimius difficultatum et periculorum sancti tribunalis metus saepenumero in animi demissionem et auxilium conjicit. Ex metu hoc alii abstinent ab audiendis confessionibus, etsi illas magno cum fructu et religionis emolumento audituri essent; alii nonnisi parce, et non satis exacte ad eas se resolvunt; alii recusant audire eos, quorum conscientiam nimium gravatam et conversionem nimis difficilem esse credunt. Huic naevo medendo occurses humili in Deum fiducia, cujus infinita est potentia, quive, dum te indignum licet ad tremendum hoc ministerium elegerit, pro infinita

---

1) Matth. XXIII, 4.

**a**spiciens sua et in te bonitate eo promissis suis obligavit ad dandas gratias et subsidia, quibus munus hoc, quantumvis arduum et periculosum, digne impleas. Reminisce-  
re, solemne esse Deo, ut ad declarandam et manifestan-  
dam potentiam suam maxima quaeque et gravissima per  
minimos et debilissimos efficiat. „Infirma mundi elegit, ut  
fortia confundat, — — — ut non glorietur omnis caro in  
conspicu ejus“ <sup>1)</sup>). Qui considerit in Domino in perplexita-  
tibus summis, in rebus difficillimis subito et mirabiliter il-  
lustratur et adjuvatur. Si non quaeris nisi Deum, invenies  
eum, et cum illo et per illum accipies lumen et vires. Qui  
mihi honoris est auctor, ait S. Leo, ipse mihi fiet admini-  
strationis adjutor, et ne succumbat sub magnitudine gra-  
tiae infirmus, dabit virtutem, qui contulit dignitatem“ <sup>2)</sup>).

## C a p u t II.

### *De Approbatione et Jurisdictione ad confessiones excipiendo necessaria.*

#### *Approbatio et Jurisdictio.*

**§. 36.** Quae praecedenti capite docuimus, co spectant,  
ut confessarius sacrum tribunalis ministerium digne, et cum  
fructu obeat. Verum ut *valide* hoc Sacramentum admini-  
stret, requiritur: 1) character sacerdotalis, sive potestas or-  
dinis sacerdotalis, quandoquidem solis sacerdotibus primi  
(Episcopis) et secundi ordinis (presbyteris) duntaxat a Deo  
collata est potestas, peccata in Poenitentiae cathedra remit-  
tendi et retinendi, usque solis, quo tempore ad Sacerdotium  
promoventur, dicitur: „Quorum remiseritis etc.“ cfr. §. 4. Ac-  
cedit, quod gratia, quae per Sacraenta conferitur, a Christo  
capite derivatur, qui sua passione nobis eam promeruit: de-

1) L Cor. I. 28. 29. — 2) Serm. I.

cuit ergo illos solos, qui potestatem habent in corpus Christi verum, ministros esse Sacramentorum, per quae eadem gratia derivatur in corpus mysticum; illi autem sunt soli sacerdotes, quales fuerunt Apostoli in Coena initiati ad Christi corpus consecrandum. Ergo illi soli sunt Sacramentorum ministri, juxta verbum S. Pauli: „Sic nos existimet homo, ut ministros Christi“ <sup>1)</sup>, et potissimum Sacramenti Poenitentiae, per quod homines idonei fiunt ad suscipiendum corpus Christi verum in Eucharistia. 2) *Jurisdictio*; et quidem juxta hodiernam Ecclesiae praxin, missio ad certam Ecclesiam, sive assignatio gregis, in quem potestatem exerceat, ab ipsa Ordinatione sacra separatur, ita, ut hac inauguratus, fiat presbyter, non autem animarum pastor et judex. Conceptus pastoris conceptum gregis, cui praesit, assignati, involvit; hinc potestas Ordinis per se sola nondum sufficit, ut quis extra mortis periculum Sacramentum Poenitentiae *valide* administret, sed praeter characterem sacerdotalem illi in Ordinatione collatum, jurisdictio quoque necessaria est.

*Jurisdictio* generatim dicitur potestas: quam habet aliquis in alium sibi subditum; in praesenti autem quaestione definiri potest: *Potestas, qua sacerdos, ut judex, in alterum, tanquam in subditum, sententiam fert in foro conscientiae,* seu ut aliis placet: *concessa a legitimo Ecclesiae magistratu facultas, potestatem de peccatoribus in foro interno judicandi, in ordinatione ad presbyteratum collatam, in certas personas exercendi.* A potestate Ordinis potestas jurisdictio-  
nis differt, ut habilitas ad exercendum judicis temporalis munus a collatione muneris judicialis ipsa.

*Approbatio*, si nude sumitur, est tantum testimonium authenticum, quo sacerdos declaratur idoneus ad excipien-  
das confessiones; hinc differt approbatio a jurisdictione, quia haec est actus voluntatis, dans potestatem completam absolvendi, illa vero est actus intellectus, consistens in judicio de idoneitate sacerdotis ad confessiones excipendas. Verum

1) Cor. IV. 1.

iiis, qui approbatione indigent, eodem instrumento, quod approbationem eorum attestatur, illico jurisdictione quoque Sacra menta administrandi, confessiones excipiendi, absolvendi, ab ipsis Episcopis concedi solet, unde fit, ut passim cum jurisdictione confundatur, prout antiquitus jam factum fuisse arbitramur. Et hoc sensu accepta definitur: Testimonium juridicum, quo Episcopus fidem facit, se ad confessiones in sua dioecesi excipiendo tales sacerdotem *approbasse et depudasse*. Approbationi praemittitur examen, nisi forsitan aliunde constet Episcopo de idoneitate sacerdotis.

### **Jurisdictionis internae discrimina seu divisio.**

**§. 37.** Jurisdictione interna, quae forum conscientiae spectat, alia est ordinaria, alia delegata. Ordinaria illa audit, quae alicui competit ratione beneficii aut officii, quod adjunctam habet animarum curam. Eam proinde habent, quantum ad sacerdotes secundi ordinis, a) parochi, et qui his equiparantur, scilicet capellani locales, vicarii perpetui, parochiarum administratores in parochianos suos; b) superiores regularium in personas sibi subjectas, videlicet in Ordinis confratres.

Jurisdictione delegata est ea, quae sacerdotibus beneficio curato carentibus, nec officium aut saltem precarium tantum habentibus, ex commissione consertur, v. g. cooperatoribus seu vicariis parochorum temporalibus, presbyteris regularibus regimen monasticum non habentibus, parochis extra suam parochiam alienos parochianos absolvere volentibus.

### **Necessitas.**

**§. 38.** In ministro Poenitentiae, ut *valide* absolvat, praeter Ordinis potestatem requiri jurisdictionem, dogma catholicum est. Docet enim Concilium Tridentinum: „Quoniam igitur natura et ratio judicij illud exposcit, ut senten-

tia in subditos tantum feratur, persuasum semper in Ecclesia Dei fuit, et verissimum esse synodus haec confirmat, nullius momentū absolutionem eam esse debere, quam sacerdos in eum profert, in quem ordinariām, aut subdelegatam (delegatam) non habet jurisdictionem<sup>1)</sup>). Ratio, quam adhuc synodus, haec est, Poenitentiae Sacramentum in judicij forma a Jesu Christo fuisse institutum, et judicem ferre non posse judicium in eos, qui sibi subjecti non sunt, et ad ipsam non pertinent. *Natura et ratio judicij illud exposcit, ut sententia in subditos dantaxat feratur.* Secunda ratio, quae Concilium assert, in eo sita est, quod Ecclesiae persuasum semper fuerit, absolutionem a sacerdote datam nullam esse et irritam, nisi ad Ordinem accedat jurisdictionis potestas. Ita docuit Concilium Lat. IV. anno 1215. habitum, in celebri Canone: „Omnis utriusque sexus,“ ita Florentinum in decreto ad Armenos. Haec omnibus retro seculis Graecorum non minus quam Latinorum persnasio fuit. Notum est enim ex veteri disciplina, sine Episcopi licentia sacerdotes non posuisse aut poenitentiam imponere, aut absolutionem impetrare. Sic Conc. Carth. III. anno 397. celebratum exhibet Can. 32.: „Presbyter inconsulto Episcopo non reconcilietur poenitentem, nisi absente Episcopo et necessitate urgente.“ Similis Canon occurrit in concilio Iliberitano anno 301. et Carth. II. 390, Can. 4. Ne quis vero haec de poenitentia et absolutione publica tantum intelligenda esse opinetur statuta Herardi Touronensis in oppositum premunt, ubi Canone 7mo ad instar commentarii sic habetur: „Ut presbyteri de occultis jussione Episcopi poenitentes reconcilient. Jam vero occulta peccata publicae poenitentiae plerumque subjecta non fuisse, ex historia ecclesiastica constat. Ex dictis itaque patet, in ministro Sacramenti Poenitentiae praeter Ordinis potestatem nunquam non requisitam fuisse jurisdictionem, utpote distinctam ab Ordine. Ordo enim aequalis est in omnibus sacerdotibus; esse autem

---

1) Ses. XIV. cap. 7, can. 11.

possunt sacerdotes, qui nec ordinariam nec delegatam jurisdictionem habent.

Dicunt autem, sacerdotem, potestatem dimitendi peccata accipere in sua Ordinatione, cum Episcopus manus ipsi imponendo dicit: Accipe Spiritum sanctum, quorum remiseris peccata etc. Resp. Accipit potestatem radicalam, incompletam, et quodam modo habitualem, ut quidam loquuntur, non autem potestatem actualem et expeditam. Cum absolutio sit actus judicialis<sup>1)</sup> necesse est, ut sacerdos habeat, in quos sententiam dicat: hinc potestas absolvendi a Christo quidem profecta est, et vi Ordinis infunditur, sed exerceri non potest, nisi ad sint subditi, quos illi adsignat Ecclesia. Exemplum ad hoc explicandum idoneum adhiberi solet. Rex multis potest judicandi auctoritatem concedere, sed ea lege, ut provinciarum praefecti subditos illis assignent; neque illi tamen a praefectis judicandi potestatem recipiunt, sed a Rege ipso. Consimili modo sacerdotes non ab Ecclesia, sed a Christo Domino vim et potestatem habent absolvendi, sed eam potestatem applicat et determinat Ecclesia, quia qui potestatem dedit Christus, subditos non assignavit ipse, sed Ecclesiae reliquit suae determinandos, et pro sua sapientia relinquere debuit. Sine illa primaria et radicali potestate, quam sacerdotes in sua inauguratione accipiunt, jurisdictione, quam tribueret Ecclesia, nulla esset et vana. Ecclesia eos tantum mittere potest, qui idonei sunt, ut mittantur. Ideo sacerdoti subditi assignantur, ut possit potestatem vi Ordinis collatam exercere; potestatis exercitium potestatem supponit<sup>1)</sup>.

---

1) Cfr. Cl. Christianopolum in libro „della Nullità delle assoluzioni nei casi riservati Cap. 2. §. 103. P. 188. et seq. Item Liebermann Theolog. dogm. et Linner Monatschrift. V. Jahrg. 8. Bd. V. 103. seq. — Ueber Jurisdiction und Approbation von Professor Dr. Boner in Trier, vide Zeitschrift für Phil. und kath. Theologie. Köln. 1894, 9. Heft. —

### Approbationis et jurisdictionis collatio.

§. 39. Circa approbationem Concilium Tridentinum<sup>1)</sup> statuit: „Nullum etiam regularem posse confessiones secularium, etiam sacerdotum, audire, nec ad id idoneum reputari, nisi aut parochiale beneficium, aut ab Episcopo per examen, si illi videbitur necessarium, aut alias *idoneus judicetur*, et *approbationem* obtineat.“ Jam vero quaeritur, quo sensu vocabulum approbationis hic loci intelligendum veniat, utrum videlicet strictiori, quo approbatio nil nisi judicium authenticum de sacerdotis idoneitate ad excipendas confessiones innuit, an vero latiori significatu, quo *simul* et jurisdictionis concessionem involvit. Qui priori vocabuli significationi suffragantur: approbationem quidem ab Episcopo solo, vigore Decreti supradicti dandam esse non negant, ast jurisdictionem ad munus confessarii valide exercendum quoad presbyteros, qui beneficio curato carent, a parocho loci, in quo Sacramentum Poenitentiae administratur, repetendam esse astruunt. Eam tamen sententiam *salvis episcopatus juribus amplecti* nemo potest, nisi consiteatur simul, hanc ipsam subdelegandi potestatem parochis non vi proprii juris, sed ex Episcopi concessione et delegatione tantum competere, ita, ut si Episcopo placuerit meliusque visum fuerit, jurisdictionem secluso parocho per se ipsum immediate conferre, (quemadmodum hodiecum communis viget praxis), in Decretum Concilii Tridentini minime impingatur, neque genuinis parochorum juribus quidquam derogetur. Bene autem usa est sacra Synodus vocabulo *approbationis*, quia pro utraque praxi pariter valet, qua scilicet Episcopus vel ipse per se, vel per parochos presbyteris, qui beneficium cum annexa cura animarum consecuti non sunt, jurisdictionem conferre solet. Approbationis enim vocabulum etiam latiori significatu, quo jurisdictionis concessionem simul importat, usu venire Bullae et Constitutiones pontifi-

---

1) Sess. XXIII. cap. 15 de Reform.

iae tam ante quam post Concilium Tridentinum emissae abunde commonstrant, et in specie praedicto Concilii Tridentini Decreto apprime convenire, et tenor ejusdem docet et usus confirmat. Nam effectus beneficii parochialis obtenti, cui *jurisdictio* ipsa inhaeret, effectui approbationis, ab Episcopo rite obtentae, ad valide excipiendas confessiones aequiparatur. Atque adeo, dum Concilium requirit, ut „*idoneus judicetur, et approbationem obtineat*,“ priori termino actum intellectus, quo Episcopus sacerdotem idoneum ad excipiendas confessiones declarat, posteriori autem actum voluntatis, quo completam potestatem confert, exprimere procul dubio videtur. Unde quoque explicari potest, quod Juris canonici Doctores approbationis vocabulum passim latiori sensu accipient, id quod in stylo Cancellariae dioecesium plurimarum fieri solet. Huic sensui S. Carolum Borromaeum suffragari existimamus, quem §. II. institutionum suarum pro Confessariis, ad Concilium Tridentinum<sup>1)</sup> provocans statuat: „ut nullus sacerdos secularis vel regularis audeat administrare Sacramentum Poenitentiae, nisi prius obtenta approbatione et facultate nostra, prout statuiter in Concilio Tridentino. Cum vero in laudato Concilii capite haec tantum verba occurrant; ut idoneus judicetur et approbationem obtineat,“ quae a S. Carolo permutantur cum his: „nisi prius obtenta approbatione et facultate nostra,“ in propatulo est, S. Praesulem vocem *approbationis* a Concilio Tridentino in praefato capite adhibitam, accepisse sensu latiori, quo nimurum *facultatem, potestatem jurisdictionis* involvit. Quo sensu approbatio, ut supra §. 36. diximus, est testimonium juridicum, quo Episcopus fidem facit, se ad confessiones in dioecesi sua excipiendas talem sacerdotem idoneum approbasse et deputasse.

Haec approbatio obtineri debet ab Ordinario loci, in quo quis confessiones audit, vel ab ejus Vicario, cum utique ad cuiusvis Episcopi officia spectet, providere, ut non nisi idonei confessarii exponantur. Quare etiam Concilium

---

1) Sess. XXIII. c. 15.

numero plurali utitur, ut significet, in diversis dioecesibus diversas requiri Episcoporum approbationes.

His praemissis approbatio una cum jurisdictione confertur:

1) **Parochis**, et qui illis equiparantur, per beneficij aut officij, quod curam animarum adnexam habet, collationem, quibus nihilominus tamen literae jurisdictionis parochialis traduntur.

2) **Cooperatoribus** aut vicariis temporalibus parochorum per authenticum ab Ordinario vel ejus Vicario collatum testimonium. Sic literae jurisdictionis cooperatibus dari solitae in archidioecesi Viennensi ita sonant: „Conceditur tibi sacerdoti examinato et approbato facultas, ut in Ecclesia parochiali N. N. cooperatorem agere, curae animarum vacare, confessiones sacramentales utriusque sexus — — excipere valeas.“ Licet his terminis jurisdictionis ad locum determinatum restringatur, nihilominus tamen illi confessiones in tota dioecesi *valide* audire possunt, non item *licite*, nisi consensus parochi loci accesserit. — Simili modo sacerdotibus simplicibus, qui curam animarum non agunt, facultas confessiones excipiendi ab Episcopo vel ejus Vicario datur<sup>1)</sup>. Atque haec communissima hodiecum obtinet praxis. Quodsi vero in quibusdam dioecesibus parochorum cooperatibus ab ordinario *approbatio* tantum (sensu strictiori), a parocho vero jurisdictione impertiatur, id ex Episcopi concessione et ad idipsum delegatione fieri dicendum est, ea lege, quod approbatio sit veluti conditio necessaria ad obtainendam jurisdictionem ita, ut haec sine illa nulla sit. Jurisdictionis enim penes Episcopum residet, sicut concors est sacrae scripturae divinaeque traditionis doctrinae, et ex historia ecclesiastica abunde patet<sup>2)</sup>.

3) **Jurisdictionis** etiam ratione consuetudinis acquiritur, quam et novit et toleravit Episcopus, cum finitimi pastores

1) Consule Benedict. XIV. Institut. Eccles. Institut. 88, ubi multa sunt, quae ad hunc locum pertinent. — 2) Cfr. Binterim I. B. 1. Th. S. 52a; item V. B. 2. Th. S. 187. — Pelliccia libr. V. c. 1. §. 2. libr. I. sect. 2. c. 4. — Schmidt's Liturgik, II. B. S. 90.

diversae licet dioecesis mutuis sese ultro citroque juvant subsidii. E contra vero confessarius non habet tacitam Superioris, Episcopi vel Vicarii consensum, quatenus hic ignorat, quid fiat, licet credendi locum habeat, futurum; ut si ille certior fieret, facultatem in ejusmodi circumstantiis concederet. Non enim valet consensus praesumptivus aut sine notitia Superioris.

4) Pariter confertur sacerdoti cuiuslibet in quaecunque peccata jurisdictione ratione articuli mortis poenitentis. De quo infra.

5) Denique conceditur quandoque jurisdictione eo, quod Ecclesia jurisdictionem in confessario deficientem sub certis conditionibus suppleat. Sunt vero conditiones hae: a) ut ad sit in eo, qui jurisdictionem exercet, *titulus coloratus*, id est qui veri tituli speciem habet, v. g. si sacerdoti officium vel beneficium, cui jurisdictione adnexa est, externe collatum sit, haec tamen collatio ob occultum vitium, puta, ob occultam simoniam, invalida sit, vel si sacerdos jurisdictionem antea habuerit, haec vero occulte exspiraverit; b) ut *error (inculpatus)* sit *communis*, id est talis, quo quis in loco, quo confessiones audit, jurisdictionem ordinariam aut delegatam habere *communiter*, et *publice* creditur, etsi reapse eam non habeat<sup>1)</sup>. His positis valet confessio, *ei facta*, qui ob titulum coloratum, et ex communi errore inculpato habere creditur jurisdictionem, quam non habet; quia Ecclesia jurisdictionis defectum supplet ob bonum commune, et ad damna gravissima<sup>2)</sup>, quae ex invaliditate actuum orirentur, evitanda, modo non obstet impedimentum naturale ex parte illius, qui sacerdotem agit confessarium. V. g. si foemina vel laicus sacerdotem se gerat, nullae prorsus erunt ejusdem absolutiones, quia Ecclesia defectum hunc supplere nequit<sup>3)</sup>.

1) Cfr. Theolog. mor. S. Alph. de Lig. libr. VI. n. 572. — 2) Cfr. Theolog. Pictav. Tract. de Poenit. — 3) Cfr. dissertationem supra landatam: Ueber Jurisdiction und Approbation von Prof. Dr. Boner in Trier.

Ceterum dubitari nequit, graviter peccare illos, qui jurisdictione per Ecclesiam supplenda confisi, sapientissimos Ecclesiae canones vel leviter vel ex turpibus motivis violant.

### Jurisdictionis restrictio.

§. 40. Si praeter Ordinem requiritur Jurisdictio, haec debet a Superioribus ad inferiores descendere, ergo ab illis limitari potest. Qui potest non concedere, potest etiam concedere cum limitatione vel restrictione. Christus etiam ministeriorum ordines instituit, ut non distinctio tantum, sed etiam subjectio graduum esset, et inferiores essent subordinati potestati superiorum. Cum itaque jurisdictionio ad absolutionem valide impendendam necessario descendat ex parte termini a Superiore ad inferiores, ergo Superiores etiam hanc jurisdictionis potestatem restringere possunt. Hinc quia ex illorum, quos Spiritus sanctus posuit Episcopos regere Ecclesiam Dei, judicio et conscientia pendet, quos in partem sollicitudinis pastoralis vocare velint; ipsorum quoque arbitrio relinquitur, quatenus jurisdictionio, quam concedunt, pro temporum rationumque varietate vel amplianda vel restringenda videatur. Revera haec jurisdictionio diversimode restringi consuevit vel *ad certum locum*, vel *ad definitum tempus*, vel *ad certas tantum personas*, vel denum *quoad certa peccata ipsumque absolutionis modum*. Verum ut confessarius tuta incedat via, ubi de veritatibus adeo necessariis agitur, juvat rem uberius exponere.

### Restrictio jurisdictionis.

#### a) ratione loci et temporis.

§. 41. Jurisdictio tantum valet ad locum, pro quo, et ad temporis spatium, in quod data est. Hinc nulla est absolutione, quae non prius obtenta jurisdictione impertitur, α) in aliena dioecesi, vel β) elapso tempore, ad quod jurisdictionis potestas restricta fuit. Quamobrem sacerdos pro Archi-

dioecesi Viennensi tantum jurisdictione donatus, extra ejusdem dioeceseos limites valide Sacramentum Poenitentiae administrare nequit. Qui vero jurisdictione instructus ad certum dioeceseos locum designatus est, juxta consuetudinem ac praxin pro tota dioecesi jurisdictionatus existit, ita ut etiam in aliena intra limites dioecesis sita parochia valide, et cum parochi licentia, licite absolutionem conferre queat. — Qui beneficio curato praest, amissso illo, etiam jurisdictione destituitur, hinc nova opus habet. Cooperatoribus antequam statutum jurisdictionis tempus evolutum est, de novo ejusdem prorogatio petenda est; jurisdictione enim durare nequit ultra tempus praescriptum ab eo, a cuius voluntate pendet. Ceterum non amittitur jurisdictione solum lapsu temporis, sed etiam per excommunicationem majorem et suspensionem.

#### b) ratione personarum.

§. 42. 1) Jurisdictionis restrictae genus quoad personas illud est, quod sacerdos, qui ab Episcopo approbationem et jurisdictionem obtinuit, Monialium confessiones excipere non valeat, nisi in obtenta facultate hujus rei mentio explicita habeatur. Id praecipiunt Constitutiones Gregorii XV. „Inscrutabili“ et Clementis X. „Superna.“ Verba posterioris sunt: „Generaliter approbatos ab Episcopo ad audiendas personarum secularium confessiones nequaquam censerri *approbatos* ad confessiones Monialium sibi subjectarum, sed egere quoad hoc *speciali Episcopi approbatione* (sensu latiori), atque approbatos pro audiendis confessionibus Monialium unius monasterii, minime audire posse confessiones Monialium alterius monasterii. Itidem confessarios extraordinarios, semel deputatos atque approbatos ab Episcopo ad Monialium confessiones pro una vice audiendas, haud posse expleta deputatione in vim approbationis hujusmodi illarum confessiones audire, sed toties ab Episcopo esse approbandos, quoque casus deputationis contigerit.“ Huic constitutioni etiam hodierna Ecclesiae praxis suffragatur.

*Ex verbis citatis quoque patet, approbationis vocabulum sensu latiori, quo approbationi simul et jurisdictione inhaeret, sumendum esse.*

2) Alterum genus personarum, quas confessarii ceteroquin jurisdictionati, noxis expiare non valent, constituunt *complices*, quibuscum peccati contra sextum Decalogi praeceptum reos se fecerunt, nisi in articulo mortis, et tunc solum in defectu alterius sacerdotis. Qui secus fecerint, ipso facto excommunicationem Summo Pontifici reservatam incurront; ipsae vero absolutiones invalidae et irritae sunt nulliusque valoris. Praecipitur hoc Bulla Benedicti XIV., quae incipit: „Sacramentum Poenitentiae” ddº. 30. Augusti 1741. Locus, qui hanc materiam spectat, habet: „Omnibus et singulis sacerdotibus — — — interdicimus et prohibemus, ne aliquis eorum extra casum extremae necessitatis, nimirum in ipsius articulo mortis, deficiente tunc quocunque sacerdote alio, qui confessarii munus obire possit, confessionem sacramentalem personae complicis in peccato turpi atque in honesto contra sextum Decalogi praeceptum commisso, excipere audeat, sublata propterea illi ipso jure quacunque auctoritate et jurisdictione ad qualemcumque personam ab hujusmodi culpa absolvendam, adeo quidem, ut absolutio, si quam impertierit, nulla atque irrita omnino sit, tanquam imperita a sacerdote, qui jurisdictione ac facultate ad validē absolvendum necessaria privatus existit, quam ei per praesentes has nostras adimere intendimus. Et nihilominus, si quis confessarius secus facere ausus fuerit, majoris quoque Excommunicationis poenam, a qua absolvendi potestatem nobis solis nostrisque successoribus duntaxat reservamus, ipso facto incurrat; declarantes etiam et decernentes, quod nec etiam in vim cujuscunque jubilaei, aut etiam bullae, quae appellatur „Cruciatae sanctae” aut alterius cuiuslibet indulti, confessionem dicti complicis hujusmodi quisnam valeat excipere, eique sacramentalem absolutionem elargiri.” Attamen idem Pontifex per aliam subinde constitutionem, quae incipit: „Apostolici muneric partes”, declaravit, sacerdotem in articulo mortis complici suo absolutionem impetriri posse, quamvis alius sacerdos haberri possit, si alioquin poenitenti probabile

periculum infamiae immineret, quae caveri vel depelli aliter negaret<sup>1)</sup>)

Verba praefatae Bullae juxta regulam juris sunt strictae interpretationis, et ad alios casus extendi non debent, qui in illa non continentur. Quapropter a) cum de persona complici tantum in peccato turpi contra sextum Decalogi praeceptum sermo sit, ad alia peccata extensio non valet. Nihilominus consultum esse ducimus, ut neque personam in alio aliquo peccato complicem facile audiat, sed potius ad alium confessarium dirigat, ne finis Sacramenti Poenitentiae impediatur. b) Quod vero attinet peccatum contra sextum Decalogi praeceptum, absit, ne illis assentiamus, qui luxuriam consummatam expetunt, cum et impudici tactus, et alii actus qui imperfecti dicuntur, vere peccata contra praeceptum sextum commissa constituant. c) Insuper confessarius, qui complicem suam scienter absolvit, ipso facto excommunicatione summo Pontifici reservatam contrahit. Et quidem summus Pontifex severè prohibuit, ne etiam audieretur confessio sacramentalis complicis; ad incurriendam tamen censuram sententia illius absolutio requiritur<sup>2)</sup>. d) In articulo mortis sacerdos propositentem complicem licite et valide absolvit, si alius sacerdos, etiam simplex, vel absolute deeat, vel sine gravi infamia vel scandalo vocari non poteat. Viciusim vero, si alius sacerdos, praesto sit, vel imminentis scandalum vel infamia potuerit removere, cum absolutio a sacerdote complice imperita equidem valida declaratur, absolverea tamen ipso facto incurrit populum excommunicationis reservatae.

2) Commissis sacri tribunali jurisdictione non sufficit ad reconciliandas recidivantes ab heresi, formaliter nempe et exterioriter manifestata, sed specialis Episcopi facultas pro absolutione ab heresi formaliter danda, necessario requiritur. Vide §. 47.

### Casus practici.

§. 43. 1. Bertholdus neomysta jurisdictione nondum dominus post primiarum solennia a cognato graviter de-

<sup>1)</sup> Vnde Benedictus XIV. de Syn. dioc. Libr. VII. c. 14. n. 4. 2) Benedict. XIV. Lit. encycl. anno Jubil. ad Poenitentiarios: Inter præteritos.

cumbente rogatur, ut ipsius confessionem excipiat. Num licite, an valide? R. Neutrum, si alias haberi possit sacerdos jurisdictionatus, aut mortis periculum non adsit.

2. Theodorus, cooperator Archidioecesi Viennensi adscriptus, parentes suos visendi causa Pragam proficiuntur. Num poterit ibidem valide absolvere? R. Negative. Nam Archiepiscopus Viennensis non habet jurisdictionem ordinariam in Archidioecesin Pragensem, inde non potest eam delegare, et Theodorus hoc ipso ibidem non habet subditos. Petenda est igitur jurisdictione ab Archiepiscopo Pragensi, vel ab illo, qui delegandi jus habet.

3. Parochus Andreas Laxenburgensis parochianos suos, quibuscum sacram peregrinationem Marianas Cellas instituit, ibidem pro confessione audit et absolvit. An licite valideque? R. Omnino, quia in proprios subditos ordinariam habet jurisdictionem, quae non dependet ab alterius dioeceseos Episcopi approbatione. Si tamen publice in ecclesia fieret, non requisita licentia parochi localis, peccaretur contra decentiam.

4. Parochus Hüttdorfensis dum in aliena parochia versatur, rogatur a quodam illius parochiae aegroto, ut consenti pro sacro tribunali aures praebat, et aliis praeterea aegroto administrari solitis Sacramentis muniat. Facietne Parochus utrumque licite et valide? R. Licet spiritualis fori interni jurisdictione, tenore instrumenti desuper dari soliti, pro certo loco concedi soleat, tamen haec pro tota dioecesi ad valide exercendum Sacramentum Poenitentiae valet juxta praxin vigentem, et Archiepiscopi Viennensis consensum. Ut autem licite hoc Sacramentum administretur, requiritur, ut cum parochi fiat praescitu. In nostro vero casu specialiter adeundus est parochus loci ob petendam facultatem, Viaticum et Unctionem extremam dandi, quia horum Sacramentorum administratio ad jura parochialia spectat.

5. Paschalis cooperator Baadensis, Professor denominatus, loco suo cedit. Num adhuc confessionibus excipiendis sese ibidem offerre valebit? R. Neutquam, nam cum amotione a munere cooperatoris jurisdictione exspirat novaque petenda est.

c) ratione peccatorum. — Reservatio casuum conscientiae.

**§. 44.** Cum restrictio jurisdictionis confessionalis afficit quedam peccata, oritur casum conscientiae reservatio, quae definitur: subtractio potestatis absolvendi a certis quibusdam peccatis, salva potestate absolvendi ab aliis, ita ut minister ceteroquin legitimus sine speciali concessione ab illis absolvere nequeat. *Peccata*, a quibus sacerdotes inferiores, nonnisi cum speciali Superioris, qui jurisdictionem restrinxit, licentia absolvere possunt, *casus reservati* dicuntur. Casus reservati sunt *papales*, *episcopales*, et *regulares*, prout casum reservandorum potestas Summo Pontifici, Episcopis, et Regularium Superioribus competit. Jus *casus conscientiae* reservandi superioribus Ecclesiae antistitibus competere, doctrina est catholica, ut historia ecclesiastica testatur, et Ecclesiae definitio probat. Etenim primis Ecclesiae temporibus cautum erat, ne presbyter poenitentem reconciliaret inconsulto Episcopo, nisi eo absente, et urgente necessitate<sup>1)</sup>. „Apud presbyterum, si quis gravi lapsu in ruinam mortis incideret, placuit agere poenitentiam non debere, sed potius apud Episcopum”<sup>2)</sup>. Ergo gravius crimen jam tunc Episcopo reservatum erat. Thomassinus de veteri et nova ecclesiastica disciplina<sup>3)</sup> plura exempla affert, quae Ecclesiae praxin, secundum quam Episcopi atrociora, etiam *occulta*, sibi reservarunt peccata, commonstrant. Neque hinc recessit posterioris aevi disciplina, et si presbyteris favorabilior, quam antiqua. Unde concilium Londinense anno 1200. statuit can. VII., ut, „qui in dispendium cuiuslibet scienter pejeraverit, non absolvatur, nisi ab Episcopo, vel ejus auctoritate.” Idem habent, concilia Nemausense anno 1284., Revennatense anno 1286., Avenionense anno 1316., atque id secuti sunt omnium loco-

---

1) In conc. Eliberit. 301. can. 32. — Carth. II. 309. can. 4. Carth. III. 397. can. 32. cfr. §. 28. — 2) Conc. Eliberit. cap. 32. — 3) P. I. libr. 2. c. 14.

rum Episcopi, ut Odo de Solliaco, Benedictus IX. extravag.  
 1. *De Privilegiis*, Clemens V. cap. *Religiois*, eodem titulo.  
 Ergo semper stetit illud Origenis: „Laicus peccans indiget quandoque non solum sacerdote, sed et Episcopo”<sup>1)</sup>). Optime haec exposuit Concilium Tridentinum, ubi legitur: „Magno per vero ad christiani populi disciplinam pertinere sanctissimis Patribus nostris visum est, ut atrociora quaedam et graviora crimina non a quibusvis, sed a summis tantum sacerdotibus absolverentur; inde merito Pontifices Maximi pro supra potestate sibi in Ecclesia universaliter tradita, causas aliquas criminum graviores suo potuerunt peculiari judicio reservare<sup>2)</sup>). Neque dubitandum est, quando omnia, quae a Deo sunt ordinata, hoc idem Episcopis omnibus in sua cuique dioecesi, in aedificationem tamen, non in destructionem, liceat, pro illis in subditos tradita super reliquos inferiores sacerdotes auctoritate, praessertim quoad illa, quibus excommunicationis censura annexa est<sup>3)</sup>). Ac ne quis contenderet, haec ad forum conscientiae non pertinere, sed ad exteriorem tantum disciplinam Ecclesiae, Concilium statuit: „Si quis dixerit, Episcopos non habere jus reservandi sibi casus, nisi quoad externam politiam, atque ideo casum reservationem non prohibere, quominus sacerdos a reservatis vere absolvat, anathema sit”<sup>4)</sup>).

<sup>1)</sup> Nota: Româos Pontifices jam sexto seculo quoad casus, ut dictum, suo arbitrio reservante solitos suos, denunciat S. Gregorius III, quemdem ignorat absuere quamvis multa a violatione Episcoporum iuribus. Ita autem<sup>5)</sup> Joannem Larissenem Metropolitam, si quid ageret contra, quam a Sede Apostolica praescriptam fuisse, privandum statuit communione sacrorum, quam non recuperaret, exceptio ultimo vitae sue tempore, nisi concessa Romani Pontificis iussione<sup>5)</sup>. Homicidas ante annos circiter nongentos, quod observat Martenius<sup>6)</sup>, veblae impetratae causa ad summum Pon-

1) Hom. 10. in Libr. Num. — 2) Ses. XIV. cap. 7. de Poenit. Sacram.

3) Sess. XIV. can. 11. — 4) Ep. 7. libr. 8 col. 631. tom. II. opp. ed.

Paris. — 5) Vide etiam S. Leonem M. Epist. 12. ad Anast. Thessalonicensis. c. 1: et ult. — 6) De Antiq. eccles. rit. T. I. libr. 1. c. 6. art. 6!

*Uffices missos fuisse constat*<sup>1)</sup>. Cum autem homicidium esset ex genere eorum criminum, quae in quibusdam Ecclesiis veniae locum non relinquebant, fortasse cum haec disciplinae austeras emolliri ac mitigari coepit, id retentum est, ut eorum graviorum criminum rei nonnisi a Sede Apostolica veniam consequerentur. Nam ea semper ipsius lenitas benignitasque fuit, ut etiam, cum antiqua vigeret disciplinae severitas, ipsa tamen justis de causis veniam interdum daret in crimibus, quae alicubi ordinaria lege uni Dei iudicio reliqui, non autem ab Ecclesia dimitti solebant. Ita Tertullianus, posteaquam in Montani errores inciderat, Zephirinum Pontificem reprehendit, quod veniam daret moechis, quibus illam aliae Ecclesiae antea denegare consueverant.

### Finis reservationum.

**§: 43.** Reservationis finis est, ut ejusmodi peccata vel gravius puniantur, vel efficacius corriganter. Priori casu peccata reservantur ob annexam censuram; posteriori, a) ut poenitens magnitudinem sceleris magis edoceatur, et ad odium et detestationem peccati fortius excitetur. b) Ut difficultate absolutionis per Superiorem obtinenda, ab ejusmodi naeviis vehementius deterreatur. Sicut enim facilitas absolvendi facilitatem peccandi parit, ita e contrario difficultas in obtinenda absolutione magnopere a peccatis revocat. c) Ut majores noxae majori peritia tractentur. Quod enim in morbis physicis fieri solet, ut morbis acerbioribus medendis operam dent medici longe doctiores, quos multa experientia commendat, id pariter convenit, ut fiat in sanandis animae morbis, quorum curatio cultioribus, et experientia magis exercitatis confessariis committatur. — Verum ad finem reservationis obtinendum, animadvertisendum est, a) ne casus reservati nimium multiplicentur; nam quotidianum vilescit; quo fieri non potest, quin finis majoris erga id genus peccatorum odii et detestationis excitandae pereat. Porro β) reservationes sint accommodatae tum indigentis temporum, tum vitiis in primis grassantibus, et in

---

1) Ex libr. 8. de Gest. Sanct. Rotonens. c. 1. sec. IV. Benedict.

genere, cogitandi sentiendique mori. Hinc Clemens VIII. n Constitutione anno 1601. edita sapienter docuit: „Et ne locorum Ordinarii, quibus jus hoc reservandorum casuum competit, plurium, quam opus sit, reservationibus, subditis aut confessariis in animarum salute procuranda cooperantibus, sint onerosi, monentur omnes, ut paucos, eosque tantum, quos ad christianam disciplinam retinendam, animarumque sibi creditarum salutem pro cuiusvis Dioecesis *status* et *qualitate* necessario reservandos esse judicaverint, reservent.” Accedit, quod homines pro diversis temporibus etiam vitiis diversis inclinent. Quapropter bene jam monuit S. Carolus, aevi sui decus splendidissimum, „quod pro temporum varietate casuum reservationem ab Episcopo aliquando mutari expedit”<sup>1)</sup>. Pariter γ) facultas a reservatis absolvendi nec omnibus nec promiscue, sed delectis tantum concedatur sacerdotibus, quorum prudentiae et experientiae confidere licet, quandoquidem alia vicia difficultius, facilius alia curantur, adeo ut etiam his illisve gravioribus peccatis peritiores medici remedium adhibeant. Denique δ) intentioni Ecclesiae parum convenire videtur, quod passim a laicis ignorentur, a quibus absque dubio multi absterrerentur, si poenas sibi intentas edocti cognoscerent.

#### Conditiones casuum reservatorum.

§. 46. Ut peccatum reservationi subjaceat, certas habere debet conditiones. Numerantur autem sequentes:

1) Sit peccatum *grave* seu *mortale*. Etsi enim, ut Sylvius loquitur, cuiusvis generis peccata reservari possint, si solum spectetur potestas, quia ad sacramentalem absolutionem necessaria est jurisdictione, quae cum a Superioribus descendat, ab eis limitari potest, Ecclesia tamen nec ullum reservat veniale, tum quia reservatio haec plurimos ab utili venialium confessione arceret, tum quia eadem reservatio inutilis foret, cum venialia, alia quam con-

---

1) In Conc. Mediolan. V. c. 10.

sessionis via dimitti possint. Id indicat Concilium Tridentinum, cum reservationi, prout antiquitus factum est, *atrociora* tantum et graviora crimina subjacuisse docet: quamquam Canon XI, ubi, quae fidei sunt, distinctius assignantur, decernit anathema iis, qui negant, Episcopos habere jus sibi reservandi casus, nulla facta *atrociorum* mentione. Nihilominus generaliter receptum est, posse reservari a Superioribus peccata simpliciter; sed vere mortalia. — Sic etiamsi penitus spectentur, quae reservari consueverunt, facile apparebit, ea omnia, si minus in se, at saltem in misericordia, quos parere solent, effectibus, certum gravitatis genus involvere. Unde quae a mortali excusant, reservationem impediunt.

**2) Sit *externum***, ita quidem, ut peccati actus — gravis per se, sive ex objecto suo, et non tantum ob agentis intentionem graviter malam — *externe* se prodat; nam peccatum mortale internum reservari non expedit, quia hoc esset injicere laqueum intolerabilem fidelibus, qui saepe sunt anxii, num cogitationibus internis consenserint nec ne; quibus proinde id genus reservationis in destructionem potius, quam in aedificationem cederet. Ita Benedictus XIV. de Synodo dioecesana<sup>1)</sup>. Necesse tamen non est, ut peccatum sit publicum, vel in alicujus notitiam venerit; satis est, ut *exterius* sit commissum, quamvis penitus occultum.

**3) Sit *completum* in specie sua.**

Ratio est, tum quia reservatio, utpote odiosa et poenalis, restringi debet, tum quia, si Superior opus etiam tentatum reservare voluisset, non deerant verba, quibus mentem suam exprimeret dissertius. Hinc si reservatum sit homicidium voluntarium, is duntaxat reservationi subjacet, qui vere et facto occidit, non vero qui homicidium animo proposuit, suamque occidendi voluntatem factis, verbis, aut nutibus demonstravit; aut qui venit ad verbera vel vulnera, si mors secuta non sit, aut necdum sit secutura. No-

1) Libr. V. c. 5. n. 5.

tandum tamen est, quod nonnunquam actus non consummati, et ipsa criminis attentatio expressis verbis reserventur. Sic in dioecesibus quibusdam *provocatio sola* ad duellum e*cjustam acceptatio*, quavis conflictus non sequatur, — iten *procuratio abortus*, effectu etiam non secuto, reservatione subjicitur. Simili modo in Archidioecesi Vienensis *crimes incendiarii et venefici* reservationi subest, etsi praeter agentis intentionem effectus non sequatur. Hinc supra allata cōditio peccati reservati eatenus valet, ut in specie sua si completum, nisi aliter fuerit in statuto expressum.

4) Sit *immediate*, non autem mediate tantum *impulsa* *bile*. Reservatio non afficit eum, qui actionem jussit, aut ac eam incitavit, sed eum, qui eam patravit, nisi mandante et exequentes ex aequa reservationis lege contineantur, ut priisci dixerunt: „Solvo mandantes, quando non iura reservant.” Sic *herus*, qui servum suum jussit alterum occidere *obstetrix*, quae puellat persuasit, ut ad procurandum *abortum medicamenta* adhiberet, reservationi non substituit quamvis homicidium et procuratio abortus casibus reservatis adnumerentur.

5) Sit *certum*, videlicet absit dubium, an peccatum quod certo constat esse reservatum, a poenitente commisum, vel an revera grave fuerit, vel tantum veniale; quia reservatio, cum sit odiosa, debet restringi ad casus certos non dubios. V. g. Catus ex proposito sclopetum explosit in Sempronium, quietem et vulneratum vidit, sed cum extempore fugam cepit, nescius haeret, num Sempronius revera mortem subliterit. Vel puella aliqua hebes et in doctrina christiana plane rudis sibi abortum prolis procuravit, et nunc interrogat, an id factum peccaminosum sit nec ne. Haec peccata, ut in se (puta homicidium voluntarium, procuratio abortus) reservationi subjecta sint, his in circumstantiis reservatione eximi posse videntur ob defectum certitudinis facti et juris.

Quid vero, si dubitet confessarius, an peccatum sub lege reservationis contineatur, sive an Superior, peccatum quod exponitur, reapse sibi reservaverit? Controversia est

nec facile definiri potest, utra disciplina potior sit, num  
quae dubium circa reservationem reservat, an quae maius  
non reservares cum id a personalium et rerum circumstan-  
tia dependeat. Generaliter loquendo in hujusmodi negotiis  
mitiorem partem, qua multo minoribus abnoxiam incommo-  
dis praetulerim; cum enim reservatione sit odiosa, stricte  
est accipientia et restringenda ad casus certos, non dubios.  
Ad minus consulendum est poenitentibus, ne ob dubia trac-  
tentur perinde, ac certo rei. Pars distinguendum, utrum  
confessarius ideo dubitet, quia verba reservationis nescit,  
an vero, quia ambigua sunt, et variae interpretationes admit-  
tunt. In primo casto prius inquirat in legem; in secundo uta-  
tur iure suo: Ceterum qui in hoc dubio juris accuratius di-  
stinguit, pro ipso usu sequentes regulas subjiciunt: a) Si  
praemissa justa imaginatione casus, quem poenitens adsert,  
est *probabilis* reservatus, supponi nequit, Superiorum con-  
sentire, ut confessarius simplex ab eo absolvat. b) Si vero  
reservatione omnibus perpensis *minus* probabilis videtur, Theo-  
logi passim docent, peccatum hoc modo incertum non reser-  
vari. c) Si denique dubium *strictè tali* occurrit, ita ut pro  
neutra parte rationes praeponderantes militent; tum si solida  
spes adest, illud *mediis*, quae praestò sunt, vinci posse; res  
antequam absolutio detinatur, pro viribus dissentiat; si vero  
dubium invincibile videtur, reservatio cessat<sup>1)</sup>. Ceterum  
optandum fore, ut mentem suam ea de re Superioris ape-  
rire, quo certo constaret, quae eorum intentio esset. Du-  
biuum autem, quantum ignorantia *poenitentis*, peccatum suum  
esse reservatum, (exceptis casibus reservatis ob censuram)  
non impedit, quod minus reservatione implicetur, utpote cum  
finitis reservationis semper locum habeat. Nam finitis reserva-  
tionis non est tantum, ut fideles a culpis gravioribus abstere-  
reantur, sed etiam ut recipiant a Superioribus poenitentias,  
monita ac remedia opportuniora, quae notissimæ et prudentio-

1) Vide: Exposit. Casuum reserv. in dioecesi Brixinensi. Edita a J. A. Staf. 1834.

ribus adhiberi oportet, unde etiam in ignorantibus reservationem non cessat omnino finis reservationis.

6) Sunt, qui ad incurriendam reservationem requirunt ut peccatum a *puberi* i. e. a mare post annum decimum quartum, a puella post annum duodecimum impletum, commissum fuerit. Ratio illorum non est, quod ea aetas ad reservationem absolute necessaria sit, sed quia plus indulgentia meretur aetas levis et immatura, quae vix satis gravitatem peccati ponderare potest. Verum quemadmodum evenire poterit, ut reservatio stante pubertate non adsit, si nimis interna actus malitia, qualis n. 1, requiritur, defuerit, sic pariter nihil impedit, quo minus reservatio locum habeat, licet in pubertate patratum sit, quippe quando peccatum ex genere et ex agentis voluntate graviter mala mortale fuerit. Quare aetas pubes per se non requiritur ad incurriendos casus reservatos, nisi per expressam aut tacitam voluntatem reservantis.

Praeter has recensitas conditiones, quibus judicium confessarii dirigatur, num peccatum sub lege reservationis contineatur nec ne*;* regula valet universim, quod reservatio sit juxta communem juris regulam strictae interpretationis, quia res est odiosa et penalisa. Hinc in materia reservationis favendum poenitenti, quantum salva verborum proprietate potest; restringatur odium reservationis, quatenus haec strictiori sensu intelligi potest; non valet in reservatione argumentum a fortiori, v. g. si lectio librorum Calvinianorum prohibita est, ergo multo magis auditio praedicationis Calviniana; poterit illa, non item haec prohiberi. His praemissis facile intelliges versiculos, quibus prisci doctrinae moralis magistri conditions causum reservatorum comprehenderunt:

Compleatum, externum, certum, mortale; favores  
Auge, restringe odia, a potiori ratio nulla est.  
Mas annos habeat bis septem, foemina bis sex.  
Solvo mandantes, quando non jura reservant.

### Casus summo Pontifici reservati.

**§. 47. Reservationes pontificiae vix non omnes annexam sibi habent censuram, ita ut *directe* et *principaliter* sola poena summo Pontifici reservetur, peccatum vero *indirecte* tantum, quatenus poenitens ab illo absolvi nequit, nisi excommunicatio, quam incurrit, prius sublata sit. Exstat tamen exemplum reservationis pontificiae, absque addita censura, nempe calumniae, qua quis innocentem sacerdotem de sollicitatione ad turpia in sacro tribunali facta, falso accusat<sup>1)</sup>). — Requiritur vero ad incurriendam censuram a) ex parte delinquentis aliqua saltem *cognitio* illius. Poena scilicet ecclesiastica inobedientiam praesupponit et contumaciam, qualis non censemur adesse in eo, qui censuram suo delicto annexam nescivit. Aliud de irregularitate obtinet, per quam quis ex certis vel defectibus vel delictis ad ministerium altaris inhabilis redditur, quamque etiam ignorantes contrahunt. b) Attamen non requiritur *cognitio certa* et *prorsus clara*, sed sufficit etiam subobscura. Similiter *ignorantia crassa* et *supina* vel omnino *affectata* neminem excusat<sup>2)</sup>). c) Vicissim vero, ut passim astruunt, *gravis metus*, quem quis depellere non potest, ab incurriendis censuris excusat; quia qui nonnisi gravi metu compulsus aliquid perpetrat, quamvis lethaliter peccet, non tamen contumax habetur<sup>3)</sup>). d) Demum neque impuberes censuras incurront, exceptis tamen, interdicto in communitatem lato, item excommunicatione ob percussionem Clerici, nec non ob violationem clausurae monasterialis.**

Ut autem casus summo Pontifici reservati vim suam in singulis exserant dioecesis, quantum ad confessarios necessare est, ut per Episcopum loci sacerdotibus ad munus confessionale deputatis promulgentur. Hinc statuta dioecesana, literae jurisdictionis et specialia Episcoporum mandata, in

---

1) Benedict. XIV. Const.: *Sacramentum Poenitentiae.* — 2) c. 2.  
de const. in VI. (1. 2.) — 3) Cfr. Theolog. mor. S. Alphonsi de Lig.  
Liber. VII. n. 46, 47, 48.

quibus ejusmodi casus notantur, consulenda sunt. Atque hoc respectu in Archidioecesi Viennensi casus summo Pontifici reservati designantur, qui in Const. Benedict. XIV. „*Sacramentum Poenitentiae*“ de dato 1. Jun. 1741, et in Declaratione desuper: *Apostolici muneris partes*, 8. Feb. 1745 exprimuntur, videlicet: 1) *Absolutio complicis in peccato turpi*, attenuata extra articulum mortis et defectum inculpabilem alterius cuiuscumque sacerdotis; 2) *Calumniosa denuncatio*, qua quis confessarium innocentem falso et malitiose apud judices ecclesiasticos de sollicitatione ad turpia contra VI. Decalogi praeceptum accusat. Laudata enim instrumenta pontificia, in quibus supradicti casus continentur, expresse recepta sunt, et in literis pro exercendo munere confessionali dari solitis diligenter commendantur. Quod vero ipsam sollicitationem ad turpia spectat, peccatum hoc, utut enorme, reservatum non est, ast locorum Ordinarii ad severe puniendos hujusmodi sacerdotes delinquentes *eiam ex commissione* et *mando* summi Pontificis procedere tenentur. 3) Huc quoque refertur, quod relate ad clandestinas Religioni et imperiis infensissimas *societales* sic dictas *Carbonariorum* in Bulla Leonis XII. publici juris factum est <sup>1)</sup>). 4) Quod attinet *haereticam formalem* nempe et exterius manifestatam, *achisma* et *apostasiam a fide*, quae criminis excommunicationem summo Pontifici reservatam involvunt, si peccans praeviam hujus censure notitiam habuit <sup>2)</sup>), ab his nullus confessariorum absolvere valet, nisi prius facultatem obtinuerit ab Episcopo, qui eam vi facultatum quinquennialium concedit.

Expositionem uberiorem casus primi et secundi vide §. 42. n. 8. et §. 231. Quantum ad casum quartum, pro tyronibus aequentia subiiciens: 1) *Haeresip formalem* definunt, esse errorem copra fidem voluntarium et pertinacem in homine christiano. Requiritur

---

1) Cfr. Kitz Litteratur-Zeitung, Juni 1826. — 2) Paulus II. Constit. *Etsi Domini gregis*, (de 1448) in c. 3. Extray. commun. de poenit. et remiss. (5.9.): Sixtus IV. (Constit. *Etsi Dominic* *gregis*, de 1473. in c. 5. codex; Cöpc. Trid. Sesq. XXIV. cap. 6. de Reform. — Benedict. XIV. Pastorale item de Syn. dioecos. Libr. IX. cap. 4. n. 9.

ergo in primis *error contra fidem, seu contra veritatem, quae ab ecclesia tanquam dogma fidei divinae est proposita.* Hinc ubi ecclesia aliquam propositionem et quidem cu[m] falsam et erroneam, non tamen cu[m] haereticam damnat, qui assertioni taliter damnatae inhaerere pergit, lugubriter quidem errat, in sensu tamen stricto noncum haeretica dicitur. Ex parte voluntatis vero requiritur pertinacia, dum quia, etiamsi in interiori mentis recessu de falsitate suae sententiae persuasus sit, vel tamen, si veritatis amans foret, eam facile perspicere posset, nihilominus asserta sua propugnare pergit, et spiritu contradictionis ductus, non in veritate indaganda, sed solum in rationibus contraria retundenda occupatur. Haec voluntatis pertinacia plerumque cum ignorantia affectata jungitur; nec enim opus est, ut quis veritatis, cui obnittitur, plene sibi conscientius sit, sed quisquis ex perverso animi affectu errori quo inhaeret, et meliorem instructionem aspernatur, absque dubio notam pertinaciae incurrit. 2) Haeresis formalis et exterius manifestata, ut diximus, excommunicationem summo Pontifici reservatam involvit, si peccans praeviam hujus censurae notitiam habuit. In Germania, tamen Episcopi vi quinquennialium tum per se tum per vicarium specialiter deputatum possunt ab haeresi, et apostasia a fide, et schismate absolvere, non tamen eos, qui ex locis fuerint, ubi sacrum Officium exercetur etc. — Ubi haeresis publica et notoria fuerit, idem Episcopi Germaniae etiam pro foro externo absolvunt, tumque, sublata scilicet censura, peccatum ipsum non amplius reservatum censetur.

Ceterum juvat, nonnullos alios casus censura summo Pontifici reservata notatos vel breviter attingere, quo magis fideles absterreantur a patrandis hujusmodi criminibus, praesertim quoad ea, quae valde atrocia sunt, et nihilominus interdum patrari solent. Et quidem

1) *Excommunicationem* Pontifici reservatam praeter supra allatos casus involvunt: violenta et injusta manuum injectio in Clericum, si gravis fuerit<sup>1)</sup>; — sacrilega effractio et spoliatio ecclesiarum<sup>2)</sup>; — duelli, etiam non solemnis, commissio; cooperatio ad illud; item spectatio facta ex professo<sup>3)</sup>; — Simonia realis circa ordines, beneficia, et ingressum Religionis; item simonia confidentialis<sup>4)</sup>; — indi-

---

1) c. 29. e. XVII. q. 4. Cfr. clem. 3. de poen. (S. 8.) — 2) c. 22. X. de sent. excomm. (S. 39.) — 3) Trid. Sess. XXV. cap. 10. Benedict. XIV. 1752. De testabiliem. — 4) Benedict. XIV. 1741. Pastoralis.

gnum mercimonium circa stipendia Missarum. Laici in hoc delinquentes excommunicationem, clerici ipso facto suspensionem incurunt<sup>1)</sup>.

2) *Suspensionem* ipso facto inter alia incurrit sacerdos, qui, non accepta ab Episcopo jurisdictione, Sacramentum Poenitentiae administrat tamquam ex privilegio<sup>2)</sup>. Item qui ausus fuerit, sponsos alterius Parochiae sine licentia illorum Parochi conjugere aut benedicere<sup>3)</sup>.

3) Interdicitur ipso facto, qui munus ecclesiasticum alia ratione, quam per viam canonicam obtinuit. Demum notandum, Clericum, qui censuram violaverit, incurrere irregularitatem.

### **Jurisdictio, quantum ad casus summo Pontifici reservatos.**

§. 48. In concilio Tridentino Episcopis conceditur facultas absolvendi in quibuscunque *casibus occultis* Sedi Apostolicae reservatis. Dicit enim Tridentina synodus: „Liceat Episcopis in irregularitatibus omnibus et suspensionibus ex delicto occulto provenientibus, excepta ea (scilicet irregularitate), quae oritur ex homicidio voluntario, et exceptis aliis deductis ad forum contentiosum, dispensare, et in *quibuscunque casibus occultis*, etiam Sedi Apostolicae reservatis, delinquentes quoscunque sibi subditos, in dioecesi sua per se ipsos aut Vicarium ad id specialiter deputandum in foro conscientiae gratis absolvere”<sup>4)</sup>.

Hanc facultatem communior theologorum sententia Episcopis vindicat quoad casus occultos Tridentino posteriores ex nova lege Sedi Apostolicae reservatos; quae tamen assertio exceptiones patitur in iis casibus, quos summus Pontifex expresse et disserte *sibi soli* reservat, derogans facultati per Tridentinum concessae Episcopis. E. g. excommunicationem ob attentatam absolutionem complicis, calumniam, qua quis Sacerdotem falso de sollicitatione accusavit. Ceterum

---

1) Benedict. XIV. *Quanta cura*. — 2) Bened. XIV. *Apostolica Indulta*. — 3) Trid. Sess. XXIV. c. I. — 4) Sess. XXIV. c. 6. de Reform. —

Episcopi Germaniae inter facultates singulis quinquenniis reverendos illorum quaque socios recipere solent, videlicet: absolviendi et casibus Sedi Apostolicae reservatis, in locis iuris, ubi iurispergantur haereses<sup>1).</sup>

Occultum hic opponitur publico illi, quod vel in judicio probatum est, vel nulla tergiversatione in tota vicinia celari potest. Hinc ergo in judicio probatum non est, ut aliqua tergiversatione celari potest, licet laboret infamia, dicitur occultum. Cl. Navarrus in suo opere ait: „Occultum hoc dicitur, quod a nomine, vel a tam paucis scitur, quod neque sit famosum, neque manifestum, neque notorium juris vel facti. Notorium juris est, quod constat per confessionem ei in judicio, vel per sententiam judicis; notorium facti, si res gestae, tot hominibus innotescit, ut in communitate, collegio, vel parochia delinquentis jam nullo modo celari possit). Unde, si tamen aliquibus notum sit, et tamen secundum se probabile sit in iudicio (presumptionis), dum interim non probatur, neque ad iudicium defertur, est adhuc occultum“<sup>2).</sup>

Per Vicarium ad id specialiter deputandum, non solum Vicarius generalis, sed quisvis poenitentiarius intelligitur, quem Episcopus hunc insinuare voluerit. Hinc emergens, sali causa, recurrendum est ad Ordinarium loci. Quia, tandem, delegatio specialis requiritur, per se patet, illum, qui facultate absolvandi in casibus Episcopo, reservatis pollet, neminem a censuris Pontifici reservatis absolvere posse.

Quantum ad usum huius facultatis, theologiae magistri sequentia monopt:

a) Quia in his principaliter *poena summo*, Pontifici reservatur, recte infertur, illum, qui censuram, e. g. ob ejusdem ignorantiam non incurrit, ab ipso peccato per quemvis confessarium absolvi posse.

b) Idem obtinet, apud censura extra Confessionem, per Superiorum vel ejus delegatum sublata sunt, ubi pariter pec-

<sup>1)</sup> Hac expressione facultas absolvendi ultra causas peccatorum extenditur.  
<sup>2)</sup> In Man. c. 27, de delict. notor., p. 250.

*catum* adhuc remanens non amplius reservatum censematur. Quid vero, si poenitens censura innodatus coram Superiore confitetur et ab eo absolvitur, ita tamen, ut haec confessio postmodum deprehendatur sacrilega? — Auctores graves respondent: si ea peccata, quibus censurae adnexae sunt, fideliter fuerunt exposita, quamvis confessio ex alio capite fuerit sacrilega, censuras tamen probabilius auferri. Ratio est, quia censurae vincula a vinculis peccatorum diversa constituunt, et exinde, ut in absolutione extra sacramentali, peccatis adhuc remanentibus, relaxari possunt, ita quoque, ubi confessio fuit invalida; simulque in hoc casu *fusis primarius* reservationis obtinetur, ut scilicet peccator coram Superiore se sistat, ac deposita contumacia satisfaciat lacesae parti. Attamen id tum solum obtinet, si censura vel per ipsum Superiorem vel per absolute privilegium sublata fuit; dum enim tempore Jubilaei confessariis facultas datur absolventi a censuris, haec juxta declarationem Benedicti XIV. tantum *conditionale* in ordine ad lucrandum Jubilaeum conceditur; consequenter si confessio fuit sacrilega, neque censurae remittuntur.

c) Gravior est quaestio, an aliquis, censuris nondum sublatis, a peccatis absolvvi possit? — Quamvis haec sententia ab aliquibus defendatur, nullatenus tamen concedi potest. Etenim summi Pontifices una cum censura indirecte ipsum quoque peccatum reservant, ita, ut nullus confessarius ab eo absolvere possit, donec censura remissa fuerit, id quod universalis etiam praxis praefert, vi cuius absolutione a censuris, illam, qua peccata remittuntur, semper praecedere debet.

### Casus Episcopis reservati.

§. 49. Ad casus Episcopis reservatos pertinent illi, a quibus absolvendi potestatem Episcopus dioeceseos *propria* et *ordinaria* auctoritate restrinxit, et sibi aut a se specialiter ad id deputatis reservavit. Dicimus autem: *propria* et *ordinaria auctoritate*, quia, ut paragrapho praecedenti monuimus, quandoque ad Episcopum facultas devolvitur, etiam a casibus

**Summo Pontifici reservatis, aut per se, aut per vicarium absolvendi.** Dum Episcopi certos casus sibi reservant, non delinquentium vindictam, sed eorundem potius emendationem intendunt, ut scilicet, qui talia crimina perpetrarunt, horum atrocitatem magis perspiciant, et efficacius corriganter. Casus episcopales raro junctam habent censuram, unde in illis non excusat ignorantia, neque requiritur inobedientia, qualis in casibus papalibus locum habere debet, ut quis eos incurat. Gravitas peccati sufficit, ut casus sit reservatus, nec interest, utrum peccator reservationem sciatur, nec ne — Quosnam casus in singulis dioecesibus Episcopus sibi reservaverit, ex propriis statutis patebit.

In aliquibus dioecesibus casus reservati existunt, simul tamen omnibus confessariis facultas ab iis absolvendi conceditur, ast vel *sine* vel *cum* restrictione ad modum conferenda absolutionis, v. g. ut poenitentem peccato reservato implicitum ad duas tresve hebdomades (nisi necessitas aliud suadeat) differant, et peculiare opus satisfactorium ab Episcopo designatum injungant<sup>1)</sup>.

### Casus in Archidioecesi Viennensi reservati.

**§. 50. Casus conscientiae in Archidioecesi Viennensi a Celsissimo ac Reverendissimo Principe et Archiepiscopo Vincentio Eduardo Milde sibi reservati, a quibus nullus, exceptis Consistorii archiepiscopalnis Consiliariis, Praelatis, Decanis et illis, qui specialem obtinuerint potestatem, absolvere valet, sequentes numerantur:**

I) **Abusus SS. Eucharistiae ad nefarios aut superstitiones fines.**

II) **Perjurium assertorium aut negativum solemniter missum.**

III) **Perduellionis crimen.**

IV) **Venefici, et V) incendiarii crimen, etiamsi effectus praeter voluntatem poenitentis non sequutus fuerit. —**

1) Cf. Litterae Monatschrift VIII. Jahrg. p. 21. Et: „Verba salutis“ scripta ad venerabilem suum Clerum a Gregorio Thoma, Episcopo Linensi. 1842.

Circa hos conscientiae casus pro uberiori intelligentia sequentia notare juvat:

Ad I<sup>m</sup>um. Abusus SS. Eucharistae, sub praefata reservationis lege severe prohibitus, locum habet, si quis ipsa ad nefarias operationes, puta magicas, vel ad abusus medicos sive hominum sive animalium, vel alios, e. g. ad thesaurum detegendum, ad pecuniam multiplicandam vel custodendam sacrilege abutitur. Idem esse videtur, si quis SS. Eucharistiam ex pixide trahat, pedibus conculcat, canibus projiciat. Haec enim omnia et profanationem et atrum aliquem rei sacratissimae abusum important. Ceterum superstitionis Eucharistiae usus in genere tunc adesse censemur, si ad fines, ad quos institutum non est Sanctissimum Altaris Sacramentum, adhibeatur, v. g. si hostia sacra ad extinguedenda incendia in flamas projiciatur. — Quid vero, si mulier devota sacram hostiam, quam ex manu sacerdotis exceptit ore, clam in libello precatorio suo deponat, ut domi eam adoret? Num tunc quoque reservationem incurrit? Respondemus negative, quia, licet sacram hostiam dominum deferre ei vetitum sit, tamen usus, ut adoret, minime superstitionis dici poterit.

Ad II<sup>dum</sup>. Notio hujus casus est falsum juramentum, dum quis in asserendo veritatem laedit aut plane negat. Senso in scholis recepto sub nomine *perjurii* illud venit vitium, que quis etiam in exequendo promissam fidem fallit; ast cum hic loci perjurium notetur *assertorium* aut *negativum*, nonnisi veritatis laesio aut negatio apposito juramento facta, intelligi datur; et quidem prout Celsissimus Archiepiscopus declaravit in asserendo tantum, non item in promittendo. Ut autem perjurium hoc loco designatum sub reservatione comprehendatur, solemniter emissum sit oportet. Jam quaeritur, quorum haec solemnitas spectet, utrum eo, ut intervenientibus solemnibus ritibus, quales forent candela<sup>e</sup> accensae, imago Crucifixi, cum tactu Evangeliorum, sanctarum reliquiarum etc. depositum fuerit juramentum, adeo ut reservatio etiam tunc incurritur, si coram persona privata emittatur? an vero eo tantum, ut in judicio forensi secundum Leges et Ca-

nones emissum fuerit? Dicimus ultimum, quia ex usu loquendi communis solemnitas, juramenti judicium forensē — ecclesiasticum vel civile — supponit. Unde qui a legitimo judice non interrogatur, etsi perjurus sit, liber est a reservatione, quoniam non jurat falsum juramentum solemniter missum. Subjacent autem reservationi, qui aequivoce jurant, et sic judicem, quantum de se est, in errorem conjiciunt; qui ut certum asserunt, quod sibi dubium est; aut ut dubium, quod sibi indubie constat; — qui ut verum asseverant, quod, etsi verum est, ipsi tamen habent pro falso; — qui veritatem reticent coram judice; item qui interrogati essentiale circumstantiam reticent. A reservationis onore immunes sunt, qui promissione coram judice sincere factae et sacramento jurisjurandi confirmatae desunt; hi enim perjuri quidem fiunt, sed extra judicium; et quia universum juramentum promissorium nostro casu nullum comprehenditur, etiam a reservatione eximitur perjurii peccatum illud, quod committitur ipso momento, quoq; juratur, dum scilicet quis interposito jurejurando rem promittit, quam in ipso actu juramenti non intendit exsequi.

Ad IIIum. Codex criminalis austriacus notionem praebet criminis perduellionis §. 52. Videlicet: Das Verbrechen des Hochverrathes begeht, a) der die persönliche Sicherheit des Oberhauptes des Staates verletzt; b) der etwas unternimmt, was auf eine gewaltsame Veränderung der Staatsverfassung, auf Zuziehung oder Vergrößerung einer Gefahr von Außen gegen den Staat angelegt wäre, es geschehe öffentlich oder im Verborgenen, von einzelnen Personen, oder in Verbindung, durch Anspinnung, Rath oder eigene That, mit oder ohne Ergreifung der Waffen, durch mitgetheilte, zu solchen Zwecken leitende Geheimnisse, oder durch Anschläge, durch Aufwiegung, Anwerbung, Ausspähung, Unterstützung oder durch was sonst immer für eine dahin abzielende Handlung."

Jam ut hoc crimen reservationis legi subsit, juxta alatas conditiones requiritur, ut sit eo sensu impunitabile, quatenus quis eidem positive cooperatur; hinc reservationem

incurrent, qui perduellionis facinus vel consensu tantum, aut signis externis manifestato approbarunt; a reservatione autem eximuntur, qui hujus criminis concii illud nec impedire, nec denuntiarunt.

Ad IV<sup>um</sup>. Veneficus ille audit, qui venena immiscet cibis potibusve *eo consilio*, ut alteri vitam adimat vel decurset. Veneni autem nomine non tantum illud venit, quod ex usu communi pro tali habetur, sed etiam, quod veneni rationem habet, quatenus alteri in his illisve circumstantiis inditum aut propinatum *ex natura sua* ad mortem adsciscendam valet. Sic vinum adustum veneni rationem habet pro illo, qui febri nervosa inflammatoria laborat. Quare qui illi hujusmodi potum *eo fine* praebaret, ut mortem ipsi adferret, venefici crimen reservato se polluit. Num venefici crimen committat, qui venena spargit corporis saucjati vulneribus, quo mortem scilicet alteri inferat, quaestio *ex Legislatoris sententia affirmative decisa* est. Sapientissime autem statutum est, quod peccatum hocce legi reservationis subjectum sit, effectu etiam praeter voluntatum agentis non secuto. Quod idem valet.

Circa V<sup>um</sup> reservatum *incendiarii* crimen. Incendiarius censendus est is omnis et solus, qui privata auctoritate et animo saltem implicito nocendi, rei alienae, puta domui seu profanae seu sacrae, segetibus, sylvae etc., ignem admovet. Non autem requiritur, ut totam vel ejus partem, quantum ad lethale peccatum satis est, in cineres redigat, quandoquidem etiam effectu non secuto jamjam incurritur. Ast qui tentavit hoc crimen, et opere explere coepit, verum poenitentia tactus iterum impedit, quominus incendium erumperet, liber est a reservatione.

Dum dicimus a) *privata auctoritate*, immunes a peccato et reservatione declaramus, qui in bello justo hostilia quaeque gladio et flammis disperdunt. Dicimus b) *ex animo saltem implicito nocendi*; qui enim exitiales herbas igne consumuntur, vento adversum exsurgente, vicinam domum perimit, ut a culpa liber esse potest, sic et a reservatione. Simili modo, qui *ex negligentia* domum comburit, ni-

*si effectum hunc praeviderit, reservationem non incurrit.* Dicimus c) *alienae rei*, domui, segetibus, sylvae etc. Si quis *nunquam* propriam flammis absumat, non est proprie et *stricto* incendiarius, nisi vicinac domus incendium trahat ex formal i sive virtuali iniqua intentione vel secundum codicem austriacum, nisi domum vicinam periculo incendii exponat. §. 149. „Wer durch die, aus was immer für einer bösen Absicht unternommene Ansteckung seines Eigenthums auch fremdes Eigenthum der Feuersgefahr aussetzt, wird ebenfalls der Brandlegung schuldig.“ Hinc qui domui suae ignem admovet ea mentis intentione, ut uxorem vel alium in illa habitantem flammis absumat, cum per hujusmodi incendium alienam domum in periculum ruinæ conficiat, incendiarii crimine contaminatur. Pariter ex mente Legislatoris hujus criminis reservatione detinetur, qui semoto omni alienæ domus periculo domum propriam flammis comburit eo consilio, ut incendio vastata domus per sic dictam assecurationem (Feuer-Assecuration) melior pulchrorque restauretur, quia licet non alienæ domui ignem et ruinam admovet, tamen rei alienæ, videlicet societati assecurationis, per incendium damna infert; vel si domus, cui incendium paratur, propria quidem, ast debitis onusta sit, quo fiat, ut ob id, quod incendio diruatur, jura aliorum violentur.

Num incendii complices, qui opere, auxilio, mandato voluntarie cooperantur, perinde ut auctores reservationem incurvant, ex Legislatoris declaratione pendet, qui nostro in casu affirmative respondit.

#### Casus regularium Superioribus reservati.

§. 51. Semper et enixa cavit Apostolica Sedes, ut pauci iisque atrociore, aut ad christianam disciplinam retinendam magia necessarii casus ab Episcopis reservarentur, prout late probat Benedictus XIV.<sup>1)</sup>. Idem nec immerito constitutum fuit quoad Regularium Superiorum, jurisdictionem quasi episcopalem habentes, qui in subditos suos quaedam peccata

---

1) De Syn. dioecesis lib. V. c. 5.

reservandi jure gaudent. Sanxit in hac re Clemens VIII<sup>1)</sup>, ne plures quam undecim casus in Religione reservari possent, nisi Generalis Capituli pro toto Ordine; aut provinciali pro Provincia; mutata facultate et consenserit<sup>2)</sup>. Neque tamen eos adstrictum est sanctiendam omnium undecim reservationem. Sunt vero; 1) Veneficia, incantationes, sororugia. 2) Apostasia a Religione, sive habitu diffiso sive recente, quando eo pervenit, ut extra septa Monasterii seu Conventus fiat egressio. 3) Nocturna ac noctiva e Monasterio sive Conventu egressio. 4) Proprietas contra voluntati paupertatis, quae sit peccatum mortale. 5) Juramentum falso in iudicio regulari seu legitimo. 6) Procuratio, auxilium, seu concilium ad absconditum facientium post amittitum roetur, etiam effectu non secuto. 7) Falsificatio sigilli matris officiales Monasterii aut Conventus. 8) Furtum de rebus Monasterii seu Conventus in ea quantitate, quae sit peccatum mortale. 9) Lapsus carnis voluntaritis opere consummatus. 10) Occasio vel vulnus, seu gravis percussio cuiuscunq[ue] personae. 11) Malitiosum impedimentum, aut retardatio, ut apertis literaribus a Superioribus ad inferiores et ab inferioribus ad Superioribus.<sup>3)</sup> De his vix illi securi continent, quoniam plios et eruditos Monasterii Praelatos et Superiorum, aut qui probatus haec nesciem scripserint. Nos patris absolvimus recte. Qui ordinarii Regularium sunt confessarii, a Superiori constituti, castis videntur reservatos vocari debent, quo fiat, ut casti a Superioribus sibi reverendo occurrent, poenitentem vel ad Superiorum vel ad Vicariorum pro hujusmodi causis et Superiori deputatum remittant, nisi ipsi specielem a Superiori facultatem obtinuerint. Si vero Regularis confitendi causa presbyterum secularium accedit, id vel cum licentia Superioris, vel in scio illo, urgente necessitate agit. Si primum, ex concessa Superioris permissione omnis reservatio sublata esse videtur, nisi non obstante hac facilitate confitentrum circa peccata reservata statuerit; si alterum, de cunctis Benedicti XIV. servanda instat! Literis nostris sum formis

1) De die 25. Maj. 1598.

Brevis *life 30. Martii 1742*, "nullum eorum sive sacerdoti sive converso, dum extra claustrum moratur cum bona voluntate, et in loco, ubi non alius quisquam ex eorum ordinem reperiatur, difficultatem concessimus confundendi peccatorum et absolutionem recipiendi a quocumque sacerdote, qui vel secularis a suo Ordinario, vel Regularis a suo Superiore ad confessiones audiendas sit approbatus. Quam facultatem extendimus etiam ad casus juxta Constitutionem Ordinis reservatos, et ad censuras, in quas incidorunt, addita tamen obligatione, ubi primum potuerint, coram Superiore (vel confessario a Superiore deputato) se sistendi, et novam ab *life* casibus et censuris absolutionem impetrandi").

#### *Jurisdictio, quantum ad casus reservatos.*

**§. 52. De casibus reservatis absolvere potest** 1) *Potestate ordinaria*, a) qui reservavit; b) ejusdem successor, quia eadem est successoris potestas, quae praedecessoris, cum prior posteriori manus ligare non potuerit; c) ejus in fero Poenitentiae Superior. 2) *Potestate delegata*, tum qui ad hoc legitime deputatus est, nam sacerdos omnis in articulo mortis.

Cum facultatem non habet confessarius a casibus reservatis absolvendi, et aliquem eorum in poenitentia sui confessione reprehendit, non potest eum absolvere, sed vel mittat ad confessarium pro reservatis deputatum<sup>1)</sup>, vel si illum adeundi difficultatem poenitens habuerit, ipse a Superiore, sicutrum Episcopo vel Vicario ejus, facultatem a casu occurrente absolvendi, tacita persona petat. Exceptus est tamen necessitatis casus, qualis existimandus non est solum mortis periculum, in quo poenitens versatur, verum etiam ex sententia plurium, scandalum vel praejudicium, quod ex negata absolutione oriatur; puta, si esset puella, cui ad sacram sinaxis mater oculatissima

---

1) *De Sacrificio Miss. libr. III. c. 11. n. 8.* — 2) *Conc. Trid. Sess. XIV. cap. 7.*

praeatolaretur. Pro casu ultimo in nonnullis dioecesibus expresse simplice quoque confessario conceditur absolvendi a casu reservato facultas, sed cum onere: ut poenitens postea coram confessario pro reservatis deputato se sistat<sup>1</sup>). — De modo procedendi cum iis, qui casum reservatum expnunt, infra dicetur Part. II. Sect. II. §. Casibus reservatis innexi.

Circa jurisdictionis potestatem quaedam multi momenti quaestiones exsurgunt, quibus satisfacere oportet:

a) Confessarius communis, i. e. pro reservatis minime deputatus, poenitentem alienum, seu, ut hic intelligimus, alterius dioecesis, absolvere non potest a casibus, qui in dioecesi poenitentis reservati non sunt, sunt vero reservati in dioecesi confessarii. Ratio est, quia tota confessarii jurisdiction ab eo dimanat, cuius in dioecesi confessiones excipit; atque is nullam pro praesenti casu jurisdictionem tribuit, quia alienigenae ad tempus subditi fiunt saltem quoad receptionem Sacramentorum Ordinariis locorum, per quae transiunt; quia qui certa hypothesi commodum sentit, in alia onus et incommodum sentire debet. — E contra vero a casibus, qui in dioecesi poenitentis sunt reservati, non autem in dioecesi confessarii, valide poenitentem absolvere potest. Id a contrario probant rationes allatae communisque, quae viget, praxis. Idem habet Clemens X. in Bulla: „Superna,” sed conditionem apposuit summus ille Pontifex, scilicet modo non cognoverit confessarius poenitentem in reservationis fraudem ad aliam dioecesin migrasse pro absolutione surripienda. Nemini enim sua fraus et dolus patrocinantur, nec dignus est Ecclesiae indulgentia frui, qui leges ejus eludere nititur, puta correctionis et remediorum, quae tunc praescribi solent, severitatem.

b) Cum poenitens bona fide accessit ad sacerdotem facultatem habentem a reservatis absolvendi, et reservati aliquis oblitus est, quod aperuisset, si ejusdem meminisset, juxta decisionem Sylvii et S. Thomae<sup>2</sup>) aliorumque reser-

---

1) Rit. Bamberg. — Brixin. — 2) Summ. theolog. Suppl. III. q. 30. a. 2.

vatio tunc ablata esse censetur, adeoque satis esse, ut peccatum illud communi etiam confessario declaretur. Nam, ut illi opinantur, sufficit, si absolvens reservationem tollere velit, idque aliquibus indicis manifestet; jam vero vult de facto, et id manifestat satis, cum tritam absolvendi formam sentitus, declarat, *se ab omni vinculo excommunicacionis absolvere in quantum ipse potest, et indiget poenitens;* quae verba ex usu communi ad peccata, oblivione omissa aequae ac ad declarata, extenduntur. Verum his non obstantibus, alii existimant peccata hujusmodi omissa adhuc esse reservata. Sic Cl. Habertus<sup>1)</sup>, S. Ligoriu<sup>s</sup><sup>2)</sup> cum pluribus aliis docent. Ratio hujus sententiae adfertur, quia *reservatio* non tollitur, nisi *peccatum* subjiciatur *judicio sacerdotis* ad reservata deputati, cuius est, opportunum remedium et poenitentiam adhibere. Excipiunt tamen casum, si confessio haec facta fuit tempore *Jubilaei*, et intuitu Jubilaeum lucrandi, atque omnia praestita fuere ab illo quae requirebantur ad Jubilaeum lucrandum; tunc, etenim poenitens apud quemlibet sacerdotem peccatum illud confiteri potest, et ab eo absolvi. Hoc enim Jubilaei privilegium est.

Aliter se res habet, si quis peccata reservata apud sacerdotem confitetur, qui absolvendi a reservatis facultate pollet, dein vero de confessionis editae valore dubitat, tunc eam apud communem approbatum sacerdotem iterare potest. Reservatio enim per priorem confessionem et absolutionem sacramentalem sublata est, nisi confessio ex poenitentis culpa, puta, quando ob verecundiam ex proposito mortale peccatum reticuerit, invalida certo constet; quia tunc a confessario reservatio sublata non est, utpote qui sacramentaliter tantum a reservatis absolvere et secundum communes sacri tribunalis regulas operari tenetur.

c) Quid vero, si confessarius pro reservatis non deputatus quempiam reservatis obnoxium absolvit? Tunc Ecclesia jurisdictionem tacite supplet, sive sacerdos peccet, ut

---

1) Tractat. de Poenit. cap. 7. quaest. 10. — 2) Theolog. moral. libr. VI. n. 507.

cum mala fide absolvit, sive non peccet, ut cum longe confessionem serie obruit ex inadvertentia ad reservationem aliquam eisdequin rite depositum absolvit. Cfr. S. 22, p. 5. Ceterum cum restrictio et extensio jurisdictionis ab intentione dependeat Superioris, a qua consentim, praeplaceat ad intentionem potius Superioris, quam ad Ecclesiasticae suspicitionis resipicera.

d) Qui licentiam obtinuit a causa reservatae absolvendi aliquem, quem quacunque deum ex causa non absolvit, v. g. si is non comparuit; vi facultatis hujus alium quamplam ejusdem peccati rite absolvere nequit. Facultas quam haec tam numero personam spectabat, non aliama, et Superior nihil aliud voluit, quam quod voluit confessariis ipsorum cum facultatem absolvendi petuit. Facultatem vero absolvendi in gratiam talis personae, non autem alterius, et postulavit et obtinere voluit confessarius.

Quod attinet casus reservatos ob censuram vide Part. II. Sect. II. §. Censura iretiti.

### Jurisdiction in articulo mortis.

§. 53. Pie admodum, ne hac ipsa causum reservatorum occasione aliquis pereat, in Ecclesia custoditum semper fuit, ut nulla sit reservatio in articulo mortis. Cum enim Sacramentum hoc sit in remissionem peccatorum institutum, et mortis articulus sit, ubi res agitur aut perpetuae felicitatis, aut perpetuae damnationis, non ageret Ecclesia, quae Spiritu sancto gubernatur, secundum amplissimam Dei misericordiam, si non omni remedio exenti ab hac luce promptissime succurreret, atque adeo si quod peccatum tunc reservatum vellet, aut aliquem sacerdotem suspensum, nemus absolucionis impenderet. Atque ideo docet Tridentina synodus<sup>1)</sup>, omnes sacerdotes quolibet poenitentes a quibusvis peccatis et censuris absolvere posse." Pro facilitiori usu et applicatione haec sunt: In mortis articulo non

1) Ses. V. cap. 7. — Rit. Rom. de Sacram. Poenit. c. 1.

tintum ita nulla est reservatio, ut quilibet sacerdos alias jurisdictione placent, ab omnibus confessis et peccatis possit absolvere; sed Ecclesia insuper, saltem ubi confessarius legitimus deest, omnibus sacerdotibus, etiam simplicibus, qui ad munus confessarii deputati non sunt, vel excommunicatis et suspensis, imo et illis, qui cum poenitente in peccato turpi complices fuerunt, jurisdictionem tribuit, ita ut poenitentem in articulo mortis versantem, dummodo rite dispositus sit, ab omnibus tunc peccatis tunc cunctis absolvere possint<sup>1)</sup>). Attamen etiam in articulo mortis quidam inter sacerdotes ordinis servari debet. Et primo sacerdos jurisdictione donatus praeferendus est sacerdoti simplici, hic iterum nominatum excommunicato vel suspenso, vel compliciti in peccato turpi; pariter sacerdos simplex praeferendus foret, si jurisdictionatus superveniat confessione penes sacerdotem simplicem iam incepta; nemam si jurisdictionatus nollet vel non posset audire confessionem inimici<sup>2)</sup>. Inter sacerdotes jurisdictione donatus qualitatem ad valorem mundi ordo praescribitur, et quod in articulo mortis nullus sit reservatio. Si peccata tantum sunt reservata, quibus nulla adhaeret censura, opus non est, ut poenitens e periculo elapsus adest deinde sacerdotem constitutum pro absolvendis peccatis reservatis, quia iudicium ex Tridentino Concilio in articulo mortis nulla sit reservatio, certum est, cum directe ab illo absolutum fuisse; secus vero, si censura innotatus fuerit. Vide infra Parte II. Sect. II. §. Censura irrestitu.

Quod de articulo mortis cunctis, idem sententia auctores de periculo mortis, quia in jure articulo et periculum mortis sumuntur pro eiusdem, quantum facit ad rem praesentem; ac ratio considerandi animarum salvi etiam impetrat pro concedenda omnibus sacerdotibus facilitate absolvendi versantem in periculo mortis<sup>3)</sup>). Mortis autem periculum

1) Cfr. Carol. Blach. Dissert. 2. de Poenit. — Tobenz Instit. theolog. mor. Part. III. p. 94. — 2) Cfr. S. Alph. de Lig. theolog. moral. libr. VI. n. 563. — 3) Cfr. Rit. Rom. Paul. V.

tunc adesse censemur, cum timor prudens seu solidum dubium mortis proxime securae occurrit, sive proveniat ex morbo, vulnere, partu, lapsu, apoplexia, sive ex praelatione naufragio etc.

## C a p u t III.

### *De sigillo confessionis sacramentalis.*

#### **Sigillum sacramentale.**

§. 54. **Sigillum sacramentale** est religiosa obligatio et secretum servandi perpetuum circa ea, quae per confessionem sacramentalem, aut occasione ejus quomodocunque cognitae sunt, et quorum manifestatio poenitenti molesta esse, et sacramentum Poenitentiae molestum et odiosum reddere posset. Appellatur vulgo **sigillum**, metaphora ducta a sigillo, quod claudi solent et obsignari, quae secreta esse debent. Dicitur autem **sigillum confessionis** vel **sacramentalis**, quia ex confessione sacramentali oritur, et distinguitur a sigillo naturali, quo quis jure naturae tenetur ad ea reticenda, quae sub secreto accepit. Obligatio ista plane inducitur, et quis in ordine ad obtinendam absolutionem pacandamve conscientiam peccata sua exponit, etiamsi fors absolvi nequeat. Imo etsi quis sciens volensque sacrilege confiteatur, dummodo non solius joci causa accesserit, confessio tamen sacramentalis dicitur, et **sigilli sacramentalis** obligatio enascitur. Ubi autem quis confessionem simulatam deponeret, quod Sacramento illuderet, exinde quidem non sacramentalis sigilli obligatio prodit, verum vel ideo potius est de ejusmodi nefario ausu silere, quoniam alias saltem apud homines rediores eorum confidentia in sigilli sacramentalis sanctitate labefactari posset.

### Confessarii fides in sigillo confessionis servando.

**§. 55.** *Sigillum confessionis, ex ipsa confessione sacramentali ortum, confessario sacerdoti competit, in quantum est minister hujus Sacramenti<sup>1)</sup>). De S. Ambrosio Paulinus, ejus discipulus, ita scribit: „Erat gaudens cum gaudentibus et flens cum flentibus. Siquidem quotiescumque illi aliquis ob percipiendam Poenitentiam lapsus suos confessus esset, ita flebat, ut et illum flere compelleret. Videbatur enim ubi cum jacente jacere. Causas autem criminum, quas illi confitebantur, nulli, nisi Domino soli, apud quem intercedebat, loquebatur, bonum relinquens exemplum posteris sacerdotibus, ut intercessores apud Deum sint magis, quam accusatores apud homines.”*

S. Augustinus eodem sensu, quia eodem spiritu, ita scribit: „Si transgredimur in aliquo peccato post baptismum, id est, fontem lacrymarum, ordinavit nobis Poenitentiam propter fragilitatem nostram; ideo debemus nostras confessiones veraciter confiteri, et fructus dignos facere, id est, praeterita ne iteremus, secundum jussionem Deum timentis sacerdotis; qui sacerdos, ut sapiens et medicus, primum sciat curare peccata sua, et postea aliena vulnera detergere, et sanare, et non *publicare*”<sup>2)</sup>. Item Sozomenus, dum scribit de presbytero super poenitentes ad audiendas confessiones et imponendas poenitentias praeposito, ait: „Ad hanc rem presbyterum bonae conversationis *servantemque secretum* ac sapientem virum statuerunt.” Unde et ex plurimis aliis testimoniis, quae brevitatis studio non commemoramus, liquido constat, non nuper natam, sed antiquissimam esse hanc secreti obligationem, tegendi ea, quae in confessione dicta sunt. Repetitur vero haec confessarii obligatio. ex triplici jure:

1) Ex jure naturae, eo quod omnis confitens sub hac tantum conditione occulta et arcana sua exponat, ut stri-

---

1) S. Thom. Summ. theolog. Suppl. ill. q. 2. a. 2. — 2) Ad ad. Epist. 8.

ctissimum silentium servetur, unde quisquis confessionem excepit, hanc tacitam conditionem acceptat. Accedit, quod lex naturae in genere praecipiat, ut, quae secreto nobis commissa sunt, ea non revélémus, ut depositum servem illæsum; ut famae proximi consulamus; ut alteri non facimus, quod nobis fieri nolumus.

2) Ex jure divino, quia quamprimum sigillum est relaxatur, actum erit de integritate confessionis, ideoque Sacramentum Poenitentiae effectu suo, quem Christus ostendit, frustrabitur. Prout ergo divinus Redemptor jussit, poenitentes peccata sua confiteantur, ita etiam sacris conscientiarum arbitris absolutum silentium injunxit; id quod ex traditione et constanti Ecclesiae usu abunde constat.

3) Deum ex jure Ecclesiastico, vi cuius haec strictissima sigilli custodia tanto cum rigore praecipitur, ut secundum jura antiqua<sup>1)</sup> in transgressores poena depositionis ab officio sacerdotali, et per totam vitam ignominiosae per grinationis, et secundum Canonem „Omnis uir uisque“ Cœcilius Lateranus. IV. perpetuae detrusione in arctum monasteriorum statuatur. Gravius enim peccat sacerdos, qui revelat quam homo, qui committit peccatum.

#### *Obligatio aliorum in servando silentio.*

,§. 56.. Confessario obligatio servandi sigilli sacramentalis incumbit, ast præter illum servandi silentii leges, astringuntur omnes, quibus res sigillo subjectae, quadrupliciter eumque ratione innouerunt. Scilicet silentii vinculo teneatur: a) interpres, per quem quis confiteatur; b) adatentis coram quibus ex necessitate, puta morbi, naufragii, etc., confessio sacramentalis; c) qui de alterius confessione, festalito et sine culpa, vel studio, quod grave est, peccatum vel ex verbis, vultu et gestibus confessarii aliquid perpluerunt; d) Idem complures, atiam de illo asserunt, qui cha-

1) Vide: Bistertins Denkwürdigkeiten. V. Band 3. Thl. 6. K. — 2. C.  
"D. VI. de poenit.

iam, ubi descripta est peccatorum confessio vel facta vel facienda, legit, etiamsi schedulam non divulget.

Aet vero poenitens ipse de laeso sigillo accusari nequit, si forte peccata sua, quaestiones sibi caute et prudenter factas, monita pie data, satisfactiones impositas, quae graviore apparent, quia nescitur, quibus de causis impositae sint, vel confessarii errata aut defectus alias manifestet; nam lex isthaec non poenitenti, sed in favorem poenitentis statuta fuit. Attamen non convenit, ut poenitentes de peractis confessionibus inter se confabulentur, imo fieri potest, ut exinde reverentia vel sacerdoti vel ipsi Sacramento debita violetur.

### Materia sigillo sacramentali subjecta.

**§. 57.** Ambitum materiae sacri sigilli constituit, quidquid confessario in ipsa confessione innotuit, atque, ubi manifestatur, qualemcumque poenitenti molestiam facessit. In specie extenditur:

1) *Ad omnes personas.* Confessario non licere poenitentes ipsos eorumque complices manifestare, per se patrum est. E. g. Cajus furtum, Bertha adulterium commisit, Crispus mercator cum aliis merces prohibitas clam invexit. Ius legibus ecclesiae severe cautum est, ne de nomine complices interrogetur, quanto magis, ne illud manifestetur, licet poenitens ipse illud fors indicarit. Quamvis enim poenitens tenetur vel efficere, ut admoneantur, vel eos prodere ad prohibendum, ne malum perseveret: nihilominus, si hoc in casu ille id neque facere vellet, neque permettere, deberet quidem ei confessarius absolutionem negare, sed eorum, qui participes fuerunt sceleris, nomina revelare non posset. — Sed et altum silentium de omnibus tenendum, quos confessarius vel causam, vel occasionem, vel objectum peccati fuisse, ex sola confessione sacramentali cognoverit. E. g. Furantur filii, quia pater eorum avarus est. — Titem Cajo religionis cavillatore conversatio priorem a Sacramentorum non retinuit. — Matrifamilias nocturna famu-

lorum conventicula tolerat. Tullia lasciva cum aliis vivi quia vir ejus impotens est.

2) *Ad omnia poenitentis peccata*, aut gravia aut levia, aut clandestina aut publica, aut cogitatione commissa aut ad extra quoque prodeuntia, ita ut confessarius dicens nequeat, utrum poenitens se ipsum accusaverit acelris, quod tota inspectante civitate patravit. Huc quoque spectant *defectus naturales* aut *naturalia poenitentis vitæ* si ex sola confessione cognita sunt; e. g. defectus natalium ignorantia, ruditas, hernia, epilepsis, scrupulositas. — I propatulo est, confessarium de complicis quoque peccata tacere debere, licet sint alius generis, quam ea, quae poenitens est confessus, v. g. foemina in confessione dicit, amorem, quocum peccavit, domino suo furatum esse.

3) Sigillum sacramentale complectitur omnes *ad peccatarum confessionem* aliquo modo *spectantes circumstantia* quae suspicionem aut minus gratam de poenitente opinione parere possent; veluti si diceret confessarius, se Antonium non absolvisse, Paulum pro confessione minus preparatum invenisse, Sempronii confessionem sibi nequaquam placere. Pariter sub sigillum cadunt res aliae, quae non sunt peccata, ex quarum manifestatione posset veniri in notitiam peccati aut peccatoris. Ut si quis, dum homicidium confitetur, narrat, quemadmodum faber gladium rei insci ei vendiderit; vel si narrat, quemadmodum amicus crime ei dissuaserit. Illa enim, licet in illis personis non sint peccata, possent tamen, si detegerentur, vestigium aperire explorandi peccatum, vel personam. Eodem modo si confessarius diceret: Petrus fuit tali hora in tali loco; posse enim tunc Petrus in suspicionem venire homicidii, quod illi fuerat perpetratum.

4) Huc spectat quoque *directa quorundam laudatio* quoddam quasi *indirectum aliorum*, qui non ita praedicatur, *situpertum*; etenim quoad hos vix non vera *fractio sagilli* est, utpote quos confessarius vel tacendo ejusmodi praeconii indignos declarat. Accidunt plura adhuc inconvenia, nimirum quod poenitenti ingenuo etiam ejusmodi

paudes molestae accident; aliis poenitentibus minus ingenuis, ubi laudare se a confessario audiunt, uti et ceteris, qui hisce encomiis offenduntur, sinistrai suspiciones facile oriuntur, in ipsis sic laudatis studium assentandi suoque laudatori placendi sovetur, atque in confitendo candor imminuitur.

### Absoluta sigilli sacramentalis integritas.

**§. 58. Sigillum sacramentale omni exceptione majus est adeo, ut nec unquam liceat quocunque pracepto humano interveniente confessionem revelare. Etenim peccata aliorum in confessione confessarius, non ut privata quedam persona, neque ut ipsem, sed tanquam is, qui publico hac in re ministerio Ecclesiae fungitur, et veluti Deus, percipit et intelligit. Non enim ut homo homini, peccator sacerdoti se ipsum cum tanta humilitate et animi submissione in confessione offert, et cuncta tam cordis, quam operis malefacta reserat, sed ipsimet Deo, omnia in sacerdote percipienti, se totum expandit, et reclusis animi visceribus patescit. Audit igitur Deus confitentem in sacerdote et in eodem sacerdote ligat et absolvit confessum. Hinc sigillum sacramentale omnino nullam patitur exceptionem, sed obligat:**

a) In perpetuum, ratione temporis; sive poenitens sit mortuus, sive in vivis adhuc. Molestissima quippe fieret confessio, si constaret, peccata a nobis exposita post mortem divulgatum iri.

b) Neque exceptioni datur locus respectu certarum personarum. Sic confessario non licet de peccatis aut iis, quae cum illis sunt conjuncta, loqui, et quidem a) neque cum ipso poenitente extra confessionale, sed ita te conversari oportet, ac si nunquam tibi confessus fuisset, quamvis bono animo ad poenitentem melius instruendum vel efficacius corrigendum id facias. S. Carolus: „Sacerdos necessitate coactus, extra tribunal cum ipsomet poenitente de peccatis loqui si debeat, id nonnisi praefata venia fa-

ciat,<sup>1)</sup> β) Neque cum aliis confessariis, ne quidem cum illo, qui eandem ejusdem personae confessionem excepere. Si enim consilii captandi gratia cum aliis confessariis conferre opus fuerit, id nonnisi recte nomine tactisque circumstantiis, ne ulla de poenitentis persona suspicio oriatur fieri oportet. γ) Neque cum poenitentis cognatis ~~aut~~ <sup>pro</sup>positis, ut eum a peccato et proinde a damno sibi inferend retrahere studeant. δ) Neque cum judice seculari, si for velit scire, quaenam hic ille sit confessus.

ε) Neque valet ullus, qui posset obtupidi, titulus speciosus. Confessarius quoque ad silentium tenetur, ubi e confessionis manifestatione magnum damnum a se, aut poenitente averruncare, insigne commodum sibi, aut poenitenti parare, imo bonum commune promovere posset. Nam qui exinde oriretur contemptus Sacramenti Poenitentiae, et malum, quod non singularia quaedam membra, sed integrum catholicam Ecclesiam, bonum totius divinae oeconomiae attinet; damnum est, quod cum spirituali aeterna h minima salute nexu arctissimo continetur, ad quam comp ratae utique omnes reliquae rationes evanescunt<sup>2)</sup>.

Frustra nonnulli politici effluunt, silentium tam et verum saluti publicae adversari; imo potius salus publica hoc ipso rigore egregie promovetur. Si enim crimina, que in perniciem reipublicae tendunt, a confessario licite man festarentur, nemo talium sibi conscientius eadem constiteretur nunc vero ubi de absoluta sigilli integritate constat, exim qui conscientiae remorsibus acti, de illis se accusent, tamen que confessarius occasionem nanciscitur, eos ad sanior reducendi consilia, ut et ipsi a coeptis desistant, et simul socios omni modo retrahere conentur. Nullo itaque i casu confessario detegere licebit, quae ei ex confessione tantum innotuerunt, nisi poenitenta ipse perniserit. Et vel in unico casu sigillum nostrum pateretur exceptionem poenitentibus foret timendum, ne apud ipsos hic casus re

1) Inst. P. II. c. 20. — 2) Cfr. Cfr. Print. Ephem. Uter.

vera obtineret, aut saltem confessarius hunc casum obtinere putaret et peccata manifestaret. Qui timor eos a Sacramento aceret, et sic medium ad salutem animarum gravissimum et ad medium necessarium illis suriperet.

Si confessarius suum peccatum citra sigilli violationis periculum declarare ipse in confessione non possit, debet id nunc in praesentia confessione redire, et in alia, ubi hoc periculum abest, deinceps exponere. Nam strictius sigillum, quam confessionis integrum obligat, nec in ullo casu violari potest.

Quid sentendum de illis secretis, quae sacerdoti extra omnem confessionem quidem, ast sub expressione: „Dico tibi sub sigillo confessionis” committuntur? S. Thomas respondet, quod non facile quis quidquam hoc modo recipere debeat. Quodsi tamen reclamat, tenetur ex promissione hoc modo, ac si in confessione haberet, celare, quamvis sub sigillo confessionis non habeat. Sacramentale enim sigillum soli confessioni a Christo institutae proprium est, talis confessio in praedicto non adest, ergo neque sigillo sacramentali, sed solummodo secreto naturali ad tacendum sacerdos, qui taliter committenti alienum servare promisit, obligatur. Addit Sylvius, hanc admissionem seu exceptionem alicuius secreti a sacerdote faciam, non carere irreverentia Sacramenti Poenitentiae, quia nullum arcanum posuit secreto confessionis equiparari.

### Casus practici.

**§. 59. 1.** Judex criminalis catholicus invitat parochum N. in cancellarium; comparet hic et rogatur, ut sincere dicat, an quid sciat de violenta arcae nummorum fractura a Cajo quodam commissa. Parochus raptorem novit, ast ex confessione, extra quam eum nominari non audivit. Quid faciendum? Salva conscientia dicere valet, se nihil scire, imo si opus foret, hoc effatum suum jurejurando confirmare poterit. Cum enim confessarius praesumatur interrogari ut homo, non vero ut Dei vicarius, quando respondet, se rescrire illud, quod ex sola confessione novit, sensus responsionis est, quod non sciat ut homo, qui sensus est verissimus.

**2.** Quid, si sacerdos a magistratu protestantico aperie et expresse quaeratur, num ex confessione nihil sciat?

v. g. de Cajo catholicae Religioni addicto, et non longo al hinc tempore apud eundem sacerdotem confessu, qui e suspicionem perduellionis contra principem protestanticum suum incareratur. Tunc respondendum est: *leges catholicae Religionis non pati, ut quidquam dicamus de iis, quae in confessione percepimus, sive in unam sive in alteram partem; et si hujusmodi responsione judex non fuerit contentus, potius moriendum est, quam ut confessionis sigilli violetur.*

**3.** Interrogatur confessarius, non quid hic illeve confessus, sed tantum, an absolutionem sacramentalem adeptus? Quid respondeat confessarius? Feci, quod mei maneris esse duxi, officio meo satisfeci. Similiter respondeat confessarius, si de pluribus e. g. quinque poenitentibus in terrogetur, an eos absolverit. Non licet dicere: Berthae et Sempronium absolvii, quia indirecte manifestaret, quod quos tres a se non esse absolutos aut propter casum reservatum, aut propter eorum indignitatem.

An confessarius teneatur, schedam confessionis dare illi, qui ob effectum confessionis non est absolutus? Si petat, ubi ex negatione periculum foret manifestationis, talem absolutum non fuisse, schedam confessionis illi tradenda est. Verum in scheda tantum exprimitur, quod talis in hac Ecclesia confessionem peregerit, non vero quod absolutus fuerit. Ex quo apparet, incongrue in istis schedis confessionum ponit, quod confessionem et Communionem paschale talis peregerit. Dans enim hanc schedam testaretur, quod ne scilicet an nimisrum talis Communione accesserit, et si absolutionem poenitenti negavit, insuper mentiretur, quia supponere debet, eu abstinuisse a Communione.

**Regulae prudentiae, si quid manifestare poenitenti ipse sacerdoti permiserit.**

**§. 60.** Confessarius iis, quae ex confessione rescindi potest, si poenitens voluntarie et expresse in bonum finem id permiserit. Poenitens scilicet juri, quod in silentium confessarii habet, renuntiare potest, et per alium filii permittere, quod ipse facere valet, nempe de secretis suis loqui. Igitur de iis, quae in confessione sunt pat-

facta, etiam alibi loquendi facultatem dare licitum est poenitenti, licitumque confessario ea facultate uti, quin Sacra-  
menti sigillum laedat. „Confitens potest facere, ait S. Thom-  
as Aquinas, ut illud, quod sacerdos sciebat tantum ut  
Deus, (i. e. Dei vicarius), sciat etiam ut homo, quod facit  
poenitens, dum licentiat eum ad dicendum, et ideo con-  
fessarius si dicat, non frangit sigillum confessionis.” —  
Haec tamen licentia duabus conditionibus coērcenda est,  
1<sup>ra</sup> ut sit liberrima; si enim metu aut alia quavis <sup>ratione</sup>  
extorqueretur, ut nulla habenda esset; 2<sup>da</sup> conditio est, ut  
ea licentia sit expressa, non vero praesumpta duntaxat, i. e.  
confessarius non tantummodo putet, quod confitens hanc  
facultatem non denegatur sit, si ab eo petatur, sed licen-  
tia ex parte confitentis expressis fiat verbis. Si enim licen-  
tia praesumpta valeret, nonne laederetur sigillum? nonne red-  
deretur odiosa confessio sacramentalis ipsi poenitenti, et  
alii, qui id rescirent? an non vererentur homines, ne  
confessio eorum fieret publica, si confessarius consensum  
ipsorum nonnunquam praesumere posset? Verum ut lici-  
tum est, ex consensu poenitentis expresso et liberrimo si-  
gillum confessionis non servare, et de quibusdam in confes-  
sione auditis loqui, haec tamen poenitentis facultas rarissime  
tantum, et nonnisi propter maximam utilitatem reci-  
pienda <sup>1)</sup>, et multa cum prudentia in usum deducenda est.  
Quare sequentes notamus regulas prudentiae:

1) Confessarius confitentii, praecipue sexui foemineo  
alios adcusanti, non facilem habeat fidem, quia non raro  
adcusantur insolentes, ubi aut livor aut malitia a parte ad-  
cusantis intervenerit.

2) Molestum nec non admodum delicatum adcusatos  
admonendi munus sine necessitate in se nunquam suscipiat,  
sed moneat confitentem, ut eosdem viro in auctoritate

1) Puta, propter aliquod notabile bonum procurandum, vel malum evi-  
tandum, quod praeponderet famae confitentis; alioquin nec permitten-  
dum est sacerdoti, nec ei facta potestate integrum est uti.

constituto, aut eorum praeposito, aut aliis, qui malo mederi possunt, nominatim indicet.

3) Si confitens, quia neminem alium huic negotio aptum cognoscit, petat, ut ipse confessarius ad accusatos commovere velit, moneat poenitentem, ut haec omnia sibi extra confessionem patefaciat. Sic liberius agere hac in re poterit confessarius, et reo accusato; si necesse fuerit, affirmare, se extra confessionem rem omnem percepisse, si non solum ex consensu expresso, sed vel precibus alterius enixis inductum fuisse, ut de his loqueretur.

3) Si patefactio et admonitio rem gravissimam et admodum delicatam spectet, confessarius, ut sit securior, facultatem *scriptam* sibi exhiberi postulet.

Ex his prudentiae regulis facile patebit, quo modis confessarius se gerere debeat in casibus: a) Conjurus junior maritum luxus frequentioris, et liberorum cum fecundinis aliis jocorum accusat, et rogat, ut parochus cum desuper severius arguat. b) Junior quaedam foemina constetur, se cum vitrico suo rem habuisse, et eum ex eo tempore non cessare ipsi insidiari. Domo paterna exceedere non potest, matri id detegere minime consultum est, et viri cum quod attinet, in foro externo seu vir honestas aestimatur. c) Religiosus confitetur, se aliquando clandestinum fratris cuiusdam conventiculo cum lasciva foemina in clostro interfuisse et participasse; se quidem saepius jam huc usque deflevisse peccatum suum, attamen perpetuo prenangore, cum sciat eandem foeminam diligenter frequenter dictam religiosum, aliosque juniores clericos quoque sua in partes trahere conari.

### Violatio sigilli sacramentalis.

§. 61. Tanta est sigilli confessionis integritas, ut omnino qualiscunque modus prohibitus sit, quo quidquam ex confessione propalari possit. Quod quum fieret, sigillum sacramentale violari dicitur. Est autem haec sigilli violatio a) *directa*, cum per sermonem vel actionem expre-

nam de aliquo per solam confessionem cognito dicatur, quod tale peccatum commiserit. Et dicitar plena, cum nominetur, aut etiam sine nomine determinetar a) persona, quae confessa fuerat, b) peccatum, de quo se accusaverat, et c) quod hoc peccatum confessione expresserat. Si vero horum trium momentorum unum alterumve reticeatur, ita tamen de rebus ex confessione notis sermo fiat, ut aliis supplere per conjecturam deficientia queat, *partialis sigilli violatio*. b) *Indirecta*, cum de confessione sibi facta ita confessarius loquatur, ut nihil eorum, quae ipsum vi sigilli celare oportet, prodat, sed tamen loquendo vel agendo *ansam praebeat*, quidquam de poenitente resciendi, quod huic ignominiosum aut molestum esse possit. Ex dictis facile patet, nefas esse, quidquam de confessionibus a se auditis referre, quo vel singulae personae, aut communitas diffamari aut suspectae reddi possint, item Sacramenta vivorum, ob petentis indignitatem ex sola confessione notam eorum aliis denegare; — vetitum esse, impedire matrimonium personae, quam ex sola confessione constat-impedimento irretitam esse, — suam agendi rationem erga quempiam ob causam ex sola confessione rescitam mutare etc.

### Casus practici.

g. 62. 1. Rusticus confitetur, se ante octo dies aliquos manipulos in agro furatum esse, et in furto deprehensum, et modo rem in toto pago jam divulgatam. An licet parocho, qui de furto hucusque nihil audivit, cum aliis desuper loqui incipere, aut illud confirmare? R. Violaret sigillum, et si detegeretur, illum notitia ex confessione hausta uti, scandalizaret alios, et Sacramentum redederet odiosum.

2. Confessarius ex sola confessione resciens peccata filii, parentes poenitentis sui monet, ut moribus filii circa hoc illudve peccatum magis invigilent. Haec sine dubio sigilli fractio foret.

3. Confessarius in casu difficulti non audet rem decidi, sed interrogat alium virum prudentem et doctum, licetne nominare personam, aut circumstantias addere tales, ex quibus persona agnosci posset? — Violaret sigillum confessionis. Confessarius in hoc casu non tantum nomes poenitentis taceat, sed et circumstantias loci, temporis et omnia, quae ad notitiam poenitentis viam sternere possint. Et si poenitentiarium A. ob manifestationis periculum interrogare nequeat, quaerat ex alio B., si vero aliis nullum inveniat, tutius est, prius a poenitente facultatem consilii exirendi causa expressis verbis impetrare.

4. Parochus confessionem excipit Caji, qui mox moritur. Eo mortuo ait: Vix credidisse, Cajum ita prouam fuisse ad mentendum, (quod solummodo rescire poterat ex confessione). — Violat directe sigillum confessionis, quod omni tempore obligat, quia nemo vult etiam post mortem diffamari.

5. Titus, qui omnibus ceu fur innotuit, confitetur tempore paschali suo parocho. Licetne huic dicere, istum furem insigni animi contritione deflevisse omnia malefacta, etiamsi verum sit? — Violaret sigillum confessionis poenitentem dicendo „furem.” — Quod vero attinet contritionem vel non-contritionem poenitentis, illa sub sigillum confessionis cadit, quatenus fors quoad alios poenitentes posset esse quaedam indirecta sigilli violatio.

6. Mater in confessione narrat, a se filiam heri in scelere deprehensam, et propterea male habitam fuisse. Eodem die et confitetur filia, quin hujus sceleris mentionem injiciat. Licetne confessario crimen expressis verbis ei objicere? — non licet, nisi mater consensum dederit, nam proderet quidquam e sola confessione cognitum. In his et similibus casibus, e.g. apud sponsum et sponsam, confessarius quidem poenitentem peccati omissi directe commonefacere non potest. Interim quaestiones proponat, quae quidem omnem secludunt suspicionem, quasi confessarius alterius confessione uteretur; attamen ita informet poenitentem, ut peccatum omissum, si fors oblitus illud non confi-

teatur, mediate aut per idearum associationem ei in memorem veniat. Insuper quasi fortuito, et sine violenta applicationis specie tales instructiones et admonitiones inspergat, quae (si peccator data opera peccatum omiserit) eum ad sinceram confessionem commoveant et instigent.

Quibus omnibus tentatis, si tamen negare persistit, absolvatur; strictius enim sigillum, quam confessionis integritas materialis obligat, nec illud ad impedienda poenitentis aut aliorum peccata, aut ad quocunque bonum procurandum violari potest.

7. Parochus de testimonio morum rogatur a juvne, quem male moratum ex confessione sola agnovit. Licebitne, illud eidem denegare, an in illo de vitiis quidquam inuovere? — Solutio quaestionis ex eo pendet, num poenitens confessario notus sit aliunde, nec ne. Si primum, exhibebit ipsi testimonium morum juxta notitiam aliunde haustum; si alterum, testimonium dare nequit; moneat tamen de causa, ne offendatur.

8. Confessarius ad confessiones audiendas in exiguo pago invitatur. Narrat ad mensam, se hodie maximam partem audiisse gravia peccata, adulteria, furtu etc. — Violat indirecte sigillum confessionis; nam talia verba infamiam causant communitati. — Idem valet, si v. g. confessarius narret, se in confessione res turpisimas de quodam conventu vel societate audiisse; — vel si dicat: Jamjam ex confessionali abiturus eram, cum adhuc unus inde a quinque annis non confessus veniret;” contingere enim posset, ut alter, qui confessarium talia loquentem audiit, poenitentem viderit et cognoverit; — aut paucis tantum contentibus aures praebens: „Hodie adulterium in confessione mihi obvenit;” etenim suspicio saltem de persona oriri posset.

9. Confessarius non quidem nominat peccatum, attamen dicit, se Petro absolutionem denegasse, Paulo prorogasse, Andreea gravem satisfactionem injunxisse. — Violat sigillum confessionis, quia alii ex his dictis ad peccatum grave ab iis commissum, aut saltem ad eorum indis-

positionem concludere possunt. Insuper garrulitatem talis pro se ipsis timerent, et a confessione deterrerentur, qui haec audirent.

10. Parochus Cajo denegat absolutionem et prohibet, ne sacram Communionem accedat; verumtamen ille comparet inter alios communicantes. Quid agendum? Communionem sacram non denegabit parochus, quia hoc casu publice eum diffamaret, et si fors ali ipsum viderint confitentem, sigillum confessionis indirecte violaret. Ceterum in genere non licet uti notitia confessionis in gravamen poenitentis.

11. Parochus ex confessione certum habet, inter personas modo matrimonium inituras impedimentum diriment obtinere. Declarat ipsis opus esse exspectare, donec dispensatio impetrata fuerit. Promittunt quidem, ast nihilominus cum testibus et cognatis veniunt in Ecclesiam, et sacramentaliter conjungi postulant. An tenetur parochus eas conjungere? — Violaret sigillum confessionis, si ex hoc titulo solo benedictionem matrimoniale denegaret.

12. Parochus ex confessione famuli sui aegroti rescit, se ab ipso saepius esse deceptum. Famulus sanitati restituitur, et parochus eum domo sua pellit, quin alia assignari possit causa, quam peccatorum confessio. — Violat sigillum confessionis; quia notitia ex confessione hausta uititur in actibus externis cum gravamine poenitentis. Consimili modo

13. Superior Ordinis religiosi fratri Anonymo aliquod beneficium promisit. Hic infirmatur, et fortuito contingit, ut Superiori debeat confiteri; Superior ita rescit vitam ipsius lascivam. Frater mox sanitati restituitur. Quaeritur jam, num illi beneficium conferri debeat nec ne? Respondemus verbis Clementis VIII. decreti anno 1594. emanati: „Tam Superiores pro tempore existentes, quam confessarii, qui postea ad Superioris gradum fuerint promoti, caveant diligentissime, ne ea notitia, quam de aliorum peccatis habuerint, ad exteriorem gubernationem utantur.” Etenim confessionis sigillum non exigit tantum, ut ea, quae confessione patefacta sunt, non revelentur, sed etiam, ut nihil fiat, quod in

visam hanc et formidabilem faciat. Jam praedictus confessionis usus eam graviorem et odiosam multis efficieret.<sup>1)</sup> Talem usum confessionis pariter prohibet decretum auctoritate Innocentii XI. editum anno 1682. die 18. Novembris, quo sequens propositio doceri prohibita fuit: „Scientia ex confessione acquisita uti licet, modo fiat sine directa aut indirecta revelatione, et gravamine poenitentis, nisi aliud multo gravius ex non usu sequatur, in cuius comparatione prius merito contemnatur.” Offendiculum propositionis latet in exceptione, ultimis verbis: *nisi aliud*, concepta.

14. Parochus ex confessione ancillae suae observat, eam noctu ad procum suum domo exire, aut parocho suffrari de iis, quae minus bene ab eodem custodiuntur. Licetne parocho portam claudere clavi apud se servata, et rebus suis magis invigilare, quamvis poenitens, unde hoc eveniat, animadversura sit? Respondemus negative, quia cognitio ex confessione hausta nullum effectum producere in externa gubernatione, sed esse debet, ac si non exiateret. Sed via datur ad scopum pertingendi, si nimirum poenitens moneatur, ut ipsa haec facienda det licentiam.

15. Novitiorum magister vultu aut verbis prodit, se cuidam minus favere, aut reapse severius eum tractat, ex quo hic peccatum onaniae est confessus. — Violat sigillum confessionis ~~indirecte~~, quia sic factis exprobrat poenitenti peccatum ab eo confessione expositum; quod si autem hoc licetum foret, confessio multum odiosa redderetur, praesertim inter eos, qui simul cohabitant.

16. Parochus concionem suam de *seductiane* memoriae jam mandavit; antequam sacrum ascendit suggestum, rogatur confessionem cuiusdam excipere. Hie constitutus peccatum seductionis. Quid faciendum sacerdoti, ne suspicione apud poenitentem incurrat, se statim, quod ille confessus est, coram populo fidei producere velle? Confessarius dicat, se hodie in concione sua illud thema de seductione

---

1) Fr. Lucii Ferraris prompta bibliotheca. Tom. VIII. Vocab. *Sigillum confessionis.*

innocentium pertractandum selegisse; nequaquam itaque existimet, ipsius confessionem esse causam dicendi de hoc horrendo peccato; gratias potius agat Deo, qui pro infinita sua bonitate et misericordia ita rem disposuit, ut ad agnitionem peccati eum perduceret.

### Modus servandi sigillum sacramentale.

§. 63. Ne sigillum sacramentale directe vel indirecte violetur, ut taceam preces ad Deum pro gratia ad mortem usque silendi fundendas, et firmissimum propositum saepius elicimus, confessarius sequentes observet regulas:

1) Sine causa gravissima neque in genere, neque in specie loquatur de rebus, quas solummodo ex confessione cognitas habet, etiamsi nullum subsit periculum sigilli violandi; sic enim tanto facilius cavebit sermones, quibus veritatem formalis violatio sigilli committeretur.

2) Nunquam praesumat de simplicitate, ignorantia rusticitate, scrupulis, linguae erroribus etc. confitentium jocari et ludere, praesentibus praecipue rudioribus et minus cultis laicis.

3) Abstineat in societate referre ridiculas historias de confessariis et poenitentibus, etiamsi sint fictae, vel jansatis tritae. Nam licet sigillum ejusmodi narratiunculis non violetur, infirmiores tamen, quibus essentia sigilli confessionis est incognita, scandalum paterentur, opinarique possunt, confessariis silentii officium non ita sacrum videri adeoque neminem certum esse, an non similes joci et de ipsius vitiis proferantur, et bona fama in periculum adducatur etc. Sic animus promptus Sacramenti Poenitentiae suscipiendo perit, suspicio in omnes confessarios alitur, at in posterum verecundi et timidi plura peccata ommittunt, quae alias confessi fuissent, actumque non jam amplius habent sanctum et necessarium, de quo ipsi sacerdotes jocari non verentur.

Sed quid? si confessarius in societate est, ubi alli de confessionibus petulantia profarent jocos, et curiosas proponunt quaestiones, ad quas respondere nequit? „Tunc ejusmodi quaestiones et jocos vel indignanti silentio, vel gravi quadam sententia rejiciat“<sup>1)</sup>.

### Usus cognitionis ex confessione haustae.

**§. 64.** Ex dictis patet, confessarium iis, quae ex confessione aut occasione confessionis ipse innotuerunt, apud alios homines nequaquam uti posse, seclusa etiam revelatione directa et indirecta confessionis, quoties usus ille vel in gravamen poenitentis, vel in odium conversi cederet. Assertionem fundamento nititur eo, quo supra probavimus, obligationem sigilli esse de jure divino, quia nempe Christus, qui Sacramentum Poenitentiae in Ecclesia sua instituit, et in ea perpetuo conservari desiderat, ex consequenti etiam prohibuisse censetur omnem illum scientiae acquisitae ex confessione usum, per quem homines a Sacramento illo avertentur; talis est autem usus ille, de quo in assertione. Quaeritur, an omnis usus in commodum poenitentis, et in sanctissimis (poenitentiarii) bonum sit prohibitus?

A. Quod attinet usum, qui in poenitentis commodum fiat, distinguendum est, an fiat *in* vel *extra* confessionale.

1) Confessario licere, cum poenitente *in* confessionali (etiam impedita ~~jam~~ absolutione) de iis, quae confessione manifestata sunt, colloqui, nulli subjacet dubio, quia, ut aijunt Moralistae, sacramentale judicium moraliter perdurare censetur. Accusans et accusatus adhuc sunt coram tribunali. Nec minus licebit confessario, in confessionibus subsequentibus res prius jam auditas ad salutem poenitentis denuo proferre. Juvahit porro, de quibusdam priorum confessionum defectibus ipsum commonefacere, ob emendationis tarditatem, ob iteratos in peccata jam saepius confessione exposita relapsus arguere, et in circumstantias, quas scire opus est, accuratius inquirere; insuper praecedentes confessiones respicere licitum erit, ad specialiores instructiones impertien-

---

1) Cfr. Schenkl Theolog. pastoral.

das, ad aptiores poenitentias inponendas etc. Nam confessarius in foro Sacramenti semper obit manus medici, unde ipsum officio stringi censemus, peccata jam confessione exposita, aut alias a poenitente patesfactas circumstantias in usum convertendi, et desuper loquendi in confessionali, ut morbum moralem melius agnoscat, eumque efficacius sanare queat. Accedit, ajunt Moralistae, confessariam ager ut Dei Vicarium, proinde uti potest notitia, quam ut talis habet.

2) Si vero confessarius *extra confessionale* cum poenitente de *rebus in confessione occurrentibus* loqui, consummum et necessarium ducat, ut, cum errantem edoceat, datum aliquod ab eo avertat, clariorem de re quadam instructionem exhibeat etc. quid faciendum? Id non fiat absque poenitentis expresse et libenter data facultate, secus enim poenitens tale colloquium tanquam sui ipsius confusionei et quandam redargutionem, imo apertam sigilli violationem habere posset, unde confessionis negotium ipsi molestum et odiosum redderetur. Quare bene monet S. Carolus Borromaeus: *Quodesi postea necessitate coactus cum ipso metu poenitente de peccatis loqui contingat, id non nisi praealata veritas faciat, et ipsum colloquium obtinebit vim confessionis, quantum ad sigilli silentium attinet.*

B. Quibus sub conditionibus, et *in* quos fines confessario licitum erit, res in confessione auditas in *usum sua* deducere, quin expressam desuper obtinuerit facultatem poenitente? — Sub conditionibus talibus, ut usus hic *in* cum habeat in ejusmodi actionibus, quae poenitenti nec minimum damnum aut molestiam creent; porro, ut neque directa, neque indirecta sigilli violatio fiat; denique, ut fidibus confessionis institutum exinde non reddatur molestum et odiosum. — E. g.

1) Ut confessarius ore ad Deum pro salute poenitenti

2) Ut consulat abros, qui de peccatis ejusmodi insontis, quae audivit in confessione, agunt.

3) Ut *vires doctes* consulat in casibus extraordinariis, sed ita, ut ne a longe quidem in certam personam oriatur suspicio.

4) Ut suam laxitatem, aut nimiam lenitatem aut rigorem nimium in audiendis confessionibus *corrigat*, si ex poenitentis accusatione rescierit, talem agendi rationem uni alterius nocuisse.

5) Ut apte, et ad indigentias hominum accommodate elaboraret *conscience suas*, *casuisticum* quemdam, aut *moralē librum* componat; attamen et hic praecavendum est, ne cui noceatur, aut infirmioribus scandalum detur. Nunquam dicat confessarius et publicus concionator, se hoc illudve ex confessionali scire; nam, si minus instructi homines sunt praesentes, facile crederent, his verbis sigillum confessio-nis laedi, et ipsos quoque non esse securos, ne quando eorum peccata in concione publice proponantur.

6) Ut *eviteat insidias*, quae in certo loco, aut a certis quibusdam hominibus parantur, licitum est, locum aut personas ejusmodi fugere, dummodo nemo animadvertat, id ex notitia in confessionali hausta fieri, et insuper illa periculi fuga ad detegendum poenitentem non perducat, nullam **Contra illum suspicionem excitet**, nullumque damnum aut confusionem ei contrahat.

7) Ut sibimet *ipso* eo diligentius *caveat a temptationibus*, Quae, ut ex confessione audivit, aliquem ad peccandum propulerunt, novos concipiatis stimulos *perfectioni propriae studiendā*. Medium sane efficacissimum virtutis hoc sacrum ministerium praebet confessario. Et quidem, a) dum alias sua peccata explicantes audit, eorumque gravitatem et turpitudinem illis demonstrat, atque ad illa radicibus extirpanda adhortatur, *meminerit*, se aequo peccatorem esse, vel unius alterius peccato obnoxium; vel saltem tentationi subjectum, ita, ut cum Apostolo loquatur: „Qui stat, videat, ne cadat,” ne poenitens retorquere in illum omnia ea salutaria monita possit. Medice cura te ipsum! b) Dum alias tam tenera conscientia, aliisque virtutibus praeditos esse advertit, erubescat ex corde, quod ipse tot mediis et occasionibus instru-

ctus a Deo, tantum tamen profectum non fecerit, nec De amore id praestiterit, quod alii effecerunt minus instruct Specialiter vero *meminerit*, quantum solatium capere soleat si quem ex poenitentibus suis consiliis persuasum magn cum alacritate virtutis studium amplecti, et insignem in e fructum facere advertat, et inde concludat, quanto majorem animi felicitatem ipse sit percepturus, si se ipsum ad similem profectum faciendum induxerit. — c) Dum animadver tit quam amanter et liberaliter Deus poenitentibus peccatum dimisit, atque inde occasionem sumit, eos hortandi, u quemadmodum illis cum M. Magdalena remissa sunt pec cata multa, ita et diligere multum studeant, hunc ipsum stimulum in se convertat, et sicut magnitudinem remissorum sibi peccatorum, multitudinemque longe majorem advertit ita majoris quoque erga Deum Christum charitatis exercen dae motivum arripiat. Atque sic ex auditis confessionibus propriam perfectionem promovere potest poenitentiarius.

---

## Pars II.

### **De principiis in administratione Sacra- menti Poenitentiae observandis.**

#### Sectio I.

##### **De principiis generalibus in admini- stratione Sacramenti Poenitentiae observandis.**

Ordo dicendorum.

§. 63. **E**xpositis requisitis, quae in confessario, ut non so-  
lum valide ac licite, sed etiam digne et cum fructu Poe-  
nitentiae Sacramentum administrandum accedat, jure me-  
ritoque supponuntur, ordo rei jam' postulat, ut ipsam  
hujus Sacramenti *administrationem* perlustremus, atque  
principia in exercitio hujus muneric sacri necessaria trada-  
mus. Quibus in enarrandis ordinem secundum partes, quae  
Sacramentum Poenitentiae constituunt, sequimur. *Tria* ni-  
mirum in poenitente, tanquam Sacramenti hujus digne sus-  
cipiendi *conditiones*, requiruntur, scilicet *confessio*, *con-  
tritio* et *satisfactio*, (parata satisfaciendi voluntas, quae in  
ipsam satisfactionem abeat oportet), quibus ex parte mini-  
stri *absolutio* accedere debet. Hinc de principiis generalibus  
in administratione Sacramenti Poenitentiae observandis actu-  
ri, ordimur ab iis, quae spectant confessionem, contritionem  
et satisfactionem, subjuncturi, quae absolutionem sive  
absolutionis exercitium attinent. Licet enim confessionis,  
contritionis et satisfactionis actus, qui in Sacramento Poe-  
nitentiae ex dogmate catholico requiruntur <sup>1)</sup>, ejus generis

<sup>1)</sup> Eugen. IV. in Decreto Concil. Florent. — Conc. Trid. Sess. XIV. can. 4.  
Cap. 2. Catechism. Rom. P. fb. c. 5. q. 12.

partes sint, quas poenitens ipsem et ponere tenetur, nibilominus tamen ex parte confessarius eas procurare potest et debet; et quidem ubi suas partes poenitens non impleverit per se, eas praevio confessarii juvamine ductus adimpleat necesse est. Habito igitur respectu ad partes Sacramenti Poenitentiae, principia in munere sacri tribunalis observanda, I. capite, quae circa confessionem, II. capite, quae circa contritionem, III. capite, quae circa satisfactionem, IV. capite, quae circa absolutionem versantur, exponenda veniunt.

## C a p u t   I.

### *De principiis generalibus circa confessionem observandis.*

#### Divisio.

§. 66. Respectu habitu ad poenitentis confessionem sacramentalem confessarius tenetur: a) poenitentium confessiones excipere; b) poenitentes examinare aut interrogare; c) eosdem instruere ac monere, nec non consiliis adjuvare. Triplex haec obligatio, quam tribus articulis comprehendimus, ordinem dicendorum constituit.

#### A r t i c u l u s   I.

##### *De poenitentium confessione excipienda.*

##### *Obligatio confessarii specificam excipiendi confessionem.*

§. 67. Confessio sacramentalis est accusatio peccatorum suorum post baptismum commissorum, a poenitente sacerdoti facta, ad eorum remissionem et veniam virtute absolutionis seu clavium Ecclesiae obtinendam. Dicitur ~~accusa-~~ ~~tio~~, quoniam nostra delicta non ita commemoranda sunt, quasi otiosis auditoribus rem gestam narraremus, sed accusatorio animo ita sunt enumeranda, ut ea etiam in nobis

vindicare cupiamus<sup>1)</sup>). Fieri debet *sacerdoti*. Debet, quidem omnia homo Deo primum confiteri interius adversus se *injustias suas in amaritudine animae suae*<sup>2)</sup>; sed eas deinde accuset sacerdotibus necesse est, quibus collata est ligandi et solvendi potestas. Finis denique confessionis est *remissio peccatorum* obtainenda per *absolutionem sacramentalem*. Solvit enim criminum nexus verecunda confessio peccatorum, quae cum digna reperitur sacerdotalis absolutionis beneficio, a Domino remissionem adipiscitur<sup>3)</sup>. Est autem confessio vere a Christo instituta, et jure divino necessaria ita, ut Christi fideles *omnia mortifera crimina*, in quae ceciderint, ad sacerdotes tanquam praesides et judices deferant, qui pro potestate clavium remissionis et retentionis peccatorum sententiam pronuntient. Id patet ex Scriptura sacra<sup>4)</sup>, ex SS. Patribus et Ecclesiae Doctoribus, qui confessionis necessitatem et probant et commendant, ex perpetua et constanti Ecclesiae praxi, ac sancta et inviolabili observatione, qua discimus, confessionem, et quidem *speciam et distinctam* omnium peccatorum graviorum, ceu divinitus institutam et necessariam ad consequendam veniam et gratiam, a primis fidelibus agnitam fuisse et frequentatam<sup>5)</sup>. Quare, sicut Christi fideles ex mandato Sanctissimi et Benignissimi Salvatoris obligantur confiteri peccata singula, etiam occulta, et omnia, quae corde, ore et opere deliquerunt, statumque conscientiae et animi candide aprire; ita quoque sacerdotes ad munus confessarii deputati, judices et vicarii Christi, poenitentium confessiones *speciales et distinctas excipere*, quin imo urgere in officiis ha-

1) Catech. Rom. P. II. c. 5. q. 33. — Conc. Trid. Sess. XIV. can. 6. —

2) S. Hier. in Psalm. XXXVI. — 3) Ambr. libr. 2. de Poenit. c. 6. Cyp. de Lapsis. 14. — 4) Matth. XVI. 19. XVIII. 18. Joan. XX. 22. col. §. 2. —

5) Vide Cl. Tournèlli Praelect. theolog. de Sacramento Poenit. qu. 6. art. 2. — Cl. Liebermann Inst. theolog. — Die Beichte ist ein wesentlicher, und in der katholischen Kirche immer festgesetzter Theil des

Beil. Buss-Sacraments. Rothwell 1821. — Kurze Geschichte der Kirchenbusse, und Apologie der sacramentalischen Beichte, von P. Brunnquell. Bamberg 1814. — Die Beicht, eine hist. kritische Untersuchung von Dr. Heinrich Klee.

bent. Atque hoc officii genus adeo est planum, ut ne opus quidem esset, illud pluribus inculcare, nisi compertum ex confitentium narrationibus haberetur, dare hinc fidei viros officii hujus aut ignaros aut incurios, qui ne patientur quidem poenitentem confessionem persolvere. Proh dolor! hi non tantum confitentibus scandalo sunt, sed et ruinae per multis. Quomodo prudens judicium exercere, in poemis injungendis aequitatem servare, in remediis adhibendis prudentiam tueri poterunt, si poenitentium peccata non in specie et singillatim excepérint? Qua ratione praeoccupatum in aliquo delicto instruent in spiritu lenitatis, nisi delicti speciem (quod divina instructione et remedio amputandum est) perceperint prius? Quo pacto sermone Dei et testimonialis Scripturarum, et exhortatione virtutum utentur, ut solvant ligatos, nisi vitiorum nodos, quibus ceu totidem funibus peccatores constringuntur, arte quadam non vulgari extricare, explicare et dissolvere curaverint? Qualis sententia a judece causa incognita fertur? Accedit, quod non parum solatii afferatur afflictis, et sub onere peccatorum suorum pressis, si intimas animi sui latebras et sinus, et quidquid animum affligit, pio, et condolere et compati haud nescio confessario aperire queant! Si fidelis amicus thesaurus est immortalitatis, quanto magis confessarius pius et prudens, cui intima cordis pandere dulce erit, aestimabitur? Quid tibi non vis fieri, alteri ne feceris.

Quid vero, si poenitens singillatim peccata confiteri detrectet? Tunc confessarius eum vel directe vel indirecte moneat, partim edocendo necessitatem peccata singillatim confitendi, partim removendo obstacula, quae impedire solent, quo minus singillatim peccata confiteri quis velit, partim exponendo emolumenta, quae ejusmodi confessio sincera adferat. „Omnia etenim in confessione lavantur, conscientia mundatur, amaritudo tollitur, peccatum fugatur, tranquillitas reddit, spes reviviscit, animus hilarescit”<sup>1)</sup>. Tantum relevat confessio delictum, quantum dissimulatio

<sup>1)</sup> Tract. de inter. domo, apud S. Bern. cap. 21. n. 49.

exaggerat. Confessio enim satisfactionis consilium est, dissimulatio contumaciae”<sup>1)</sup>. „Quorum peccata humanam notitiam latent, nec ab aliis publicata, si ea confiteri aut emendare noluerint, Deum, quem habent testem, ipsum habiti sunt ultorem. Et quid eis prodest, humanum vitare iudicium, cum si in suo malo permanserint, ituri sunt in aeternum Deo tribuente supplicium”<sup>2)</sup>.

### Obligatio confessarii exigendi confessionem *integrę*.

**§. 68.** Integritas confessionis in eo posita est, ut *omnia* peccata mortifera non in genere, sed quoad speciem, numerum, una cum circumstantiis necessariis sacerdoti aperiantur. Distinguunt integritatem duplcem, materialem scilicet et formalem; prior est adaequata omnium plane, quae quis commisit, peccatorum accusatio, posterior est accusatio omnium peccatorum mortalium, quae hic et nunc Ecclesiae clavibus subjicere poenitens tenetur, quae post diligens conscientiae examen redeunt in memoriam. Posterior necessario ad Sacramentum Poenitentiae requiritur. Concilium Tridentinum ita praecipit: „Oportet a poenitentibus omnia peccata mortalia, quorum post diligentem sui discussionem conscientiam habent, in confessione recenseri, etiamsi occultissima illa sint”<sup>3)</sup>. Id autem praestatur confessione sic dicta formaliter *integra*. Quod vero attinet confessionem materialiter *integralę*, quamvis foret optanda, tamen in hominis potestate plerumque ea non est, quare Concilium Tridentinum ait: „Peccata, quae diligenter cogitanti non occurunt, in universum eadem confessione inclusa esse intelliguntur, pro quibus fideliter cum Propheta dicimus: „Ab occultis meis munda me Domine”. Semper etiam intellexit Ecclesia, confessionem, quam a Christo accepit, (formaliter) *integralę* esse debere. Hinc: „Si quis dixerit, in Sacramento Poenitentiae ad remissionem peccatorum non necessarium esse jure divino confiteri *omnia* et *singula* peccata

1) Tertul. libr. de Poenit. — 2) Julian. Pomerii (juxta alios Prosper) Vita contempl. II. 7. — 3) Sess. XIV. cap. 5.

*mortalia, quorum memoria cum debita et diligentí praemediatione habeatur, etiam occulta, et quae sunt contra duo ultima decalogi praecepta, et circumstantias, quae peccati species mutant, — — anathema sit”<sup>1)</sup>.*

Finis hujus praecepti est remissio peccatorum, ergo si-  
cut a Deo sperari non potest dimidiata remissio, ita non po-  
test fieri dimidiata confessio. Deus non potest unum pecca-  
tum mortale remittere, quin remittat omnia. Atque illud est,  
quod inquit S. Augustinus: „Impium est a Deo sperare di-  
midiatam veniam.” Cum igitur judicium sacerdotis per  
omnia debeat conformari sententiae divinae, necessarium est,  
ut omnium criminum habeat cognitionem confessarius, si  
poenitens vult omnium consequi condonationem. Alioquin  
si sacerdos ab iis duntaxat absolvat, quae per confessionem  
excepit, et ea retineat, quae poenitens reticuit: hinc confi-  
citur, et Deum duntaxat dimidiatam largiri veniam, nec  
non gratiam amicitiamque divinam cum peccato et Dei ini-  
micitia in eodem homine consistere, quorum utroque nihil  
potest absurdius cogitari. Et si diligenter advertamus, in-  
telligemus, Christum hic non obscure id insinuasse, dum  
inquit: „Quorum remiseritis etc. et quorum retinueritis  
etc.,” et non hoc modo: „Quae remiseritis, et quae retinue-  
ritis,” scilicet indicavit, se non quaedam remittere, alia ve-  
ro retinere, sed vel omnia simul, vel nulla. Suadent atque  
commendant hanc fidei veritatem et doctrinam etiam com-  
plures ex naturali ratione argumentationes depromtae.

*Primo* probatur per similitudinem, quam habet pecca-  
tum, sive morbus animae cum morbo corporali. Nam aeger  
pluribus confectus morbis, si desideret ope medici curari,  
debet omnem morbum ipsi pandere, eo, quod saepenumero  
unus morbus per alium aggravetur, ut cognito morbo, et  
his, quae ipsum aggravant, medicus debitam adhibeat me-  
dicinam. Etiam confirmatur hoc idem, quia nonnunquam

---

1) Sess. XIV. can. 7. Cfr. S. Iren. 8. n. 6. Tertul. de Poenit. c. 3. S. Cyp.  
de Laps. Orig. in Lev. hom. 8. n. 4. Conc. Cabillon. II. c. 82.

medicina huic medetur morbo, alterum vero exasperat; ac proinde necessarium est, ut si aeger recte atque ordine sanari velit, omnem morbum medico pandat. Quare qui multis morbis animae, id est peccatis, laborat, omnes eos medico aperire debet spirituali, i. e. sacerdoti, vicem Dei tenenti, ut debite curetur; nam haud secus unum peccatum alterius accessione aggravatur, atque unus morbus alterius adjunctione.

*Secundo* confirmatur idem, quia peccator non solum indiget medicina, qua peccati morbus tollatur, sed etiam praeservativo a lapsu, seu a peccato futuro, quale est consilium sacerdotis, seu praeceptum de vitandis peccatorum occasionibus. Consulere autem sacerdos commode non potest, nisi sciat integre vitia et peccata, et vitae rationem ipsius poenitentis, cum consilium ad unius peccati deviationem accommodatum, alteri peccato perpetrando aperire possit fenestram occasionemque praebere.

*Tertio* idem probatur ex eo, quod signum et res signata debeant inter se conformari et respondere. Confessio autem vocalis signum est contritionis mentalis, sed contritio debet esse integra, de omnibus mortalibus; qui de uno conteritur, necesse est de omnibus conteratur, ut vera ac salutaria sit contritio. Igitur confessio debet integrum de omnibus fieri, ne ficta sit et inutilis.

*Quarto* probatur inde, quod confessio dimidiata est contra usitatam formam Absolutionis, qua dicitur: Ego te absolvo a peccatis tuis, scilicet omnibus. Si ab omnibus absolvitur, necesse est, ut etiam omnium confessio precedat. Confitendum igitur est, ut propheta docuit, ex toto corde, non ex parte, neque aliqua adhuc cognitorum peccatorum operatione residente<sup>1)</sup>.

Quodsi igitur confessarius animadverterit, poenitentem integrum confessionem haud deposuisse, aut deponere, in officio suis habebit, necessariam ex fidei catholicae dogmate

1) S. Hil. in Psalm. CXXXVII.

et munere, quo fungitur, judicis, medici et doctoris, confessionis integritatem exigere et procurare. Quonodo id efficiat, hujus capituli articulus secundus docebit.

### De peccatis venialibus, et de jamjam expiatis quantum ad confessionis integritatem.

§. 69. Quid in materia confessionis de venialibus et jamjam expiatis peccatis censendum sit, quaestio eo maiori momenti est, quod Concilium Tridentinum circa confessionem sacramentalem nonnisi peccatorum mortalium mentionem faciat. Dicimus igitur, materiam confessionis esse peccata post baptismum commissa. Peccatum mortale post baptismum ~~commisum~~ est materia necessaria, quia necessario in confessione exponi debet. Peccata venialia, aut mortalia jam rite confessione exposita et expiata, sunt materia sufficiens et libera<sup>1)</sup>, quia, quamvis sunt materia apta pro absolutione, non tamen necessario in confessione exponi debent. Peccata venialia, quae gratiam Dei non tollunt, quamvis multis aliis remediis expiari possint, uti bonis operibus condonatione injuriarum, precibus aliquique abnegationis et mortificationis actibus<sup>2)</sup>, tamen ubi clavibus Ecclesiae subjiciuntur, perinde ac mortalia per Sacramentum Poenitentiae remittuntur, nam Deus sine exceptione dixit: Quorum remiseritis etc. Adeoque Sacramentum Poenitentiae eodem modo se habet erga peccatum, quo erga morbum medicina, quae de se ad morbos graves et lenes sanandes dirigitur; hinc iustorum pia praxis, qui etsi sola habeant peccata venialia, sese tamen clavibus Ecclesiae subjiciunt per sacramentalem confessionem. Et Concilium Tridentinum expresse statuit: „Si quis dixerit, — — non licere confiteri pec-

---

1) S. Cypr. de Lapa. (p. 392. Bat.) Epist. 52. S. Bern. de Circumcisione serm. 1. n. 5. Lege Philoth. P. II. c. 12. — 2) Caesar. Arel. hom 2. et 3. S. Greg. Nyss. Epist. can. ad Letoj. c. 6. S. Aug. de Fide et opp. c. 28. Euchirid. c. 71. et 78. S. Isid. Hisp. Exhortat. ad. poenit. Alcuin. de Off. div. c. 13.

cata venialia; anathema sit" <sup>1)</sup>). Confessio venialium etiam magnopere scandala est, eo quod delicta, quae venialia tantum putantur, mortalia esse possint, nam discretio per quam difficilis est. „Quae sunt peccata gravia, et quae sunt levia, non humano, sed divino iudicio sunt peneanda” <sup>2)</sup>. Praeterea uberiori gratia ac validioribus auxiliis sece defrundaret per Sacramentum conferendis, qui venialia sacramentaliter confiteri negligenter. — Eodem modo, licet de necessitate non sit, peccata graviora, in confessione jamjam expiata iterum confiteri, iterata tamen eorumdem peccatorum confessio nonnunquam salutaris esse potest, tum ratione humilitatis ipsius peccatoris, tum ratione reiteratae contritionis, ex qua denuo confessio procedit, tum ratione verecundiae, quam in ipsa peccatorum confessione habet, tum denique ratione consilii et correctionis, qua ei confessarius subvenire potest. Clarissimum hujus doctrinae testimonium peti potest, tum a communi doctorum et sanctitate eminentium virorum sententia, qui poenitentem, cum spe veniae sua peccata saepius confitentem, optime suae saluti consulere decernunt; tum etiam ex praxi Ecclesiae, quae huiusmodi confessionem, non modo eorum, qui Religioni alicui ab Ecclesia approbatae initiantur, verum etiam et eorum, qui in seculo permanent, vehementer approbat, atque ad eam sedulo adhortatur. Si peccata solum venialia vel etiam gravia, sed jam directe remissa, exponuntur, Sacramentum Poenitentiae praeter illorum remissionem, in gratia divina nos confortat, atque illius augmentum operatur, immo pre contritionis fervore poenas etiam temporales avertit.

### De peccatis dubiis.

§. 70. Peccata dubia, circa quae poenitentes saepenero haerent, multum negotii facessunt confessario, nisi sana et definita teneat principia, quae in dijudicandis illis

1) Sess. XIV, can. 2. — 2) S. August. Exchir. c. 78.

ipsum dirigant. Plerique triplicem quaestione statam distinguunt; vel quis dubitat de actus substantia, videlicet, an fecerit nec ne; vel de gravitate peccati, num mortale sit, an veniale; vel de confessione, utrum jam hoc confessus sit, nec ne? His praemissis respondemus: In primis si ejusmodi dubia ab hominibus vere scrupulosis afferuntur, contemnda potius quam audienda sunt. Nam praeterquam vix non vana sunt hujusmodi dubia, minus malum est, quod forte dubius scrupulosus peccata quaedam omissat, quam ut perpetuo voretur anxietate, seipsum et confessarios jugiter defatiget, moerore obruatur, sensus et cerebri periculum subeat. Quodsi vero homines a nota anxietatis immunes taliter dubitant, saepenumero ex communiter contingentibus, atque ex praedominante: illorum indole prudens praesumtio inferri potest. Scilicet qui generatim ab omni gravi peccato sincere abhorret, et insuper suas confessiones rite instituere satagit, vel, quantum ad vitam praeteritam, magna cum diligentia confessionem generalem peregit, hujus generis dubia, nisi ratio preponderans in oppositum premat, prudenter contemnere potest. Ast contrarium in iis obtinet, vel qui in mortalia passim consentire solent; vel peccata commissa absque debita semper diligentia confiteri, vel omnino quae-dam voluntarie omittere consueverant, quin hos defectas per generalem confessionem hucusque reintegrarint. Tales etiam si de uno altero peccato tantummodo dubitare videantur, praesumtionem tamen sat solidam contra se sustinent. Pro illis tamen casibus, ubi neque talis praesumtio locum habet, haec subjicimus: a) Qui prudenter dubitat, utrum peccatum grave, a se olim commissum, rite confessus fuerit, ad confessionem tenetur; tum enim lex est in possessione. b) Dubitans, utrum peccatum vere lethale commiserit, ex sententia sat communii non tenetur illud confiteri, attamen consultius certe faciet illud expounding; id quod etiam praxis omnium piorum habet. Et nescio, an non tum pietas nobis metipsis, tum reverentia sacris debita, veri nominis obligationem involvat. Etenim difficultas semet sub dubio accuseandi est tamen exigua, si

cum interna pace et securitate comparetur, quae inde subsequitur; ut quid ergo statum tuum occultes? Si confessarius contra peccatum dubium certam sententiam ferre nequit, saltem mederi potest, ut, quidquid sit, jam tranquillus esse queas. Quid demum in articulo mortis faceres, coram tribunali divini judicis mox sistendus? Fac ergo modo, quod tunc te fecisse laetaberis. c) Interim peccata dubia vel minus certa qua talia fateri oportet, ne plus sit in confessione, quam quod est in conscientia<sup>1)</sup>.

### Diligentia in examine conscientiae.

§. 71. Quali opus sit examine, ut quis a culpa circa confessionis integritatem immunis sit, eo magis quaerere licet, quo fieri possit, ut praetermissa per negligentiam hac conscientiae discussione confessio nulla et sacrilega sit.

1. Certum est, quod poenitens debeat se prius diligenter examinare, antequam confessionem sacramentalem peragat. Patet hoc ex saepius jam laudato Concilio Tridentino, ubi definit, clavibus Ecclesiae subjicienda esse omnia et singula peccata mortalia, quorum memoria cum diligentia et debita praemeditatione habetur. Est vero talis diligentia in faciendo ante confessionem examine conscientiae adhibenda, qualis communiter inter homines prudentes in re seria et quae multum cordi est, pro illius gravitate adhiberi solet, ac proin non requiritur anxia vel summa strictissima et exactissima discussio.

2. Certum est, hanc diligentiam non requiri aequalem in omnibus; plurimum enim interest, a) cuius conditionis sit poenitens, quae et quales illi obligationes incumbant, quibus periculis et occasionibus sit expositus; b) et quantum temporis a praeterita confessione effluxerit. Minus enim diligentiae requiritur in homine Deum timente, quam in vitiioso; pariter qui frequenter v. g. singulis hebdomadibus confitetur, breviori tempore opus habebit ad discutiendam

---

1) Cfr. Staff Theolog. moral. tom. IV. pag. 211.

conscientiam, quam qui omnibus peccandi periculis exponitur, et ad menses et annum confessionem distulit.

3. Si confessarius ex modo confitendi vel aliunde animadvertisat, poenitentem non satis conscientiam examinasse, caveat, ut eum propterea sine absolutione dimittat, sed adjuvet sua industria ipsum, atque oportuniis quæstionibus defectum suppleat, paterno tamen affectu admonens, ut in posterum conscientiam suam melius examinare conetur.

4. Quamvis integritas confessionis necessario requiritur, illorum tamen scrupulosorum conscientiae discussiōnem non probamus, qui nonnisi de prolixa peccatorum suorum expositione solliciti ad amissim usque, in ea autem totam Sacramenti virtutem collocant. „Qui peccata sua occultat, et erubescit salubriter confiteri, Deum, quem iudicem habebit, habebit et ultorem“<sup>1)</sup>). Verum memores simus, quod S. Gregorius M. docet: „Signum verae confessionis non est in oris confessione, sed in afflictione poenitentiae.“

### Obstacula integritatem confessionis impeditia.

§. 72. Praeter ignorantiam religiosarum veritatum et status sui ipsius interni, obstacula, quae integritatem confessionis impediunt, praecipua numerantur: 1) Negligentia in conscientia examinanda, 2) Verecundia et pudor, 3) Timor poenitentiae, 4) Timor infamiae apud confessarium incurrēndae, 5) Diffidentia et desperatio peccati vitandi, 6) Pertinacia et obstinatio quaedam in odio erga inimicum concepto. Jam ad haec obstacula removenda juvabit, et quidem:

Ad 1. Si ostendat confessarius a) gravitatem hujus negligentiae, ut quae non minus facit, ut confessio sit irrita et sacrilega, ac si deliberate et scienter confitens peccatum aliquod omisisset; b) stultitiam hujus negligentiae, dum a confessario absolvi sanarique petit, ast peccata sua eidem, prout opus est, non exponit; c) necessitatem emendandæ hujus negligentiae, utpote qua stante frustra fit omnium

---

1) Aug. Serm. 68. de temp.

aliorum peccatorum confessio, quia unum sine altero non dimittitur, quandiu adest possilitas physica et moralis omnia confitandi.

Ad 2. S. Franciscus Xaverius magnopere hortatus est confessarios, ut in confessionibus audiendis comiter benigne-que confitentes exciperent, quo spiritualium medicorum lenitas eos pelliceret ad omnia conscientiae vulnera haud cunctanter aperienda. Itaque P. Gasparo Armusiam ituro hoc praecepsit dedit: „Flagitiis eliciendis non alia via expeditior, quam denuntiare, nos longe feediora gravioraque aliorum cognovisse facinora, et simul illa ipsa, quae timide et cunctanter exposuerint, aptis extenuare verbis, ut facilitate confirmatus pudor fidentius reliquias aperiat vitae noxas”<sup>1)</sup>. In hoc hominum genere cautio adhibenda est vel maxima, ne pudore impediti commissa scelera majori scelere suppri-mant, salubri confessionis remedio in perniciem verso. Non abs re quoque erit, si pudor olim coram toto genere humano et angelis universis sustinendus ante oculos ponatur, sique pudor coram unico homine tolerandus illo universalis pudore velut clavis clavo pellatur. „Pro anima tua ne confundaris dicere verum: est enim confusio adducens peccatum: et est confusio adducens gloriam et gratiam”<sup>2)</sup>. Si pudore virtus peccatum tuum celaveris, illud amplius augebis, si tamen pudore victo illud confessus fueris, eximiam in coelo gloriae coronam pro hac victoria, quam confitendo culpam obtinui-sti, consequoris.

Ad 3. a) Si leviorem, quam putabat, poenitentiam im-positarum se promittat; b) si ipse confessarius promittat se partem poenitentiae in se suscepturum; c) si in memoriam illi revocet poenam pro peccatis commissis aut in hac aut in altera vita subeundam esse.

Ad 4. a) Si ostendat, quam vanus sit hic timor, cum confessarius eum potius ob generosam sui vicioram et emendationis desiderium magni aestimaturus sit; b) si ei in memoriam revocet, quam honorificum fuerit S. Petro, S. Pau-

---

1) In Vita ejus libr. 4. c. 25. — 2) Eccl. IV. 24.

lo, S. Magdalénae, S. Augustino aliisque gravibus peccatoribus, quod post lapsus graves toto orbi manifestatos insignem poenitentiam egerint; c) si ei ostendat, confessario nihil novi esse, si ejusmodi peccata audiat, notamque illi satis esse humanam fragilitatem. S. Augustinus: „O homo, quid times confiteri? illud, quod per confessionem scio, minus scio, quam quod nescio. Cur confiteri erubescis peccata tua? Peccator sum sicut tu. Homo sum, humani a me nihil alienum puto. Confitere homo homini, homo peccator homini peccatori. Elige, quod vis, si non confessus lates, inconfessus damnaberis. Ad hoc Deus exigit confessionem, ut liberet hominem humilem, ad hoc damnat non confidentem, ut puniat superbum.” d) Doceat, etsi peccata, quae confiteri erubescit, hominem lateant, Deo intime perspecta esse adeoque infamiam apud illum contractam cum non effugiturum. e) Considerare jubeat, quod haec ipsa peccata olim sint omnibus manifestanda. f) Ostendat, quam grave tormentum ex hac peccati suppressione sit passurus. g) Representet illi infortunium, quod ipsi parat peccati reticentia, qua in re haud absimilis est illi, qui grave ulcus in corpore ferens, chirurgo illud revelare nollet, sicque malum semper invalescere permetteret; quantum vero e contra solatum percepturus sit, si ulcus hoc confessario aperire medicinamque admittere satagat.

**Nota.** In personis ceteroquin pliis sedulo attendendum est, ne timor infamiae apud confessarium incurriendae, nimius evadat, vel studium honae aestimationis aucupandae nocivum enascatur; quo sit, ut, proh dolor! in peccata, quae pudor reticere velit, prolapsae de his sileant.

Ad 5. Si ei ostendat, quam multi homines ab eo vitiis, cuius fugam ipse impossibilem putat, sine difficultate abstineant: an igitur tu non poteris, quod isti et istae potuerunt? An gratia Dei et generosa animi resolutio non poterunt, quod infirmitas corporis non potest? Si ei demonstret, quam paratum a Deo ad hoc vitium debellandum auxilium habeat, si modo illi cooperari velit. Enarrá illi gaudium, quod in coelo oritur ex conversione unius peccatoris, et quanta cum tran-

quillitate sit reversus domum, benedicens dei milieum, qui conscientiam suam tanto pondere exoneravit.

Ad 6. Si praeter specialia ad iurisdictias deponendas et extingendas remedia et praecepta exhibeat, quoniam bonorum jacturam faciat interea, dum confessionem differt et iurisdictias foget, cum nullum illius opus, quantum in hoc statu permanet, Deo gratum et meritorium esse possit, iuxta illud Matthaei: „Si offeres munus tuum ad altare et ibi recordatus fuoris, quia frater tuus habet aliquid adversum te; relinque ibi munus tuum ante altare, et vade prius reconciliari fratri tuo: et tunc veniens offeres munus tuum”<sup>1)</sup>.

Haec et similia monita, qua potest maxima lenitate ac comitate Confessarius proferat. Torna enim severitas averrit animos; quem oderint, quomodo ei sua prodant? Clavis ferrea pectus non aperit; nec soli, nisi serenius arridenti intimos recessus flores explicant; minus tibi cordium aditus patere sinent homines, nisi amoeno, affabili, et amanti. „In universum te cunctis mitem, jucundum, affabilem praebeas, ut ea comitate illecti omnes tibi pectorum mortuum latebras ac recessus aperiant.”<sup>2)</sup>.

#### Causae ab integritate confessionis certe excusantes.

§. 73. Quamvis autem integritas confessionis ad Sacramentum Peccentiae necessario requiratur ita, ut confessarius obligetur, eam non exigere solum, sed et procurare, tamen non desunt impedimenta, quominus ea retineri queat. Cujusmodi sunt *oblivio inculpata* et *impossibilitas physica* vel *moralis*. Ea de re quid sentendum sit, sequens expositio declarabit.

1) Oblivio inculpata a confessionis integritate excusat. Idem valet de ignorantia invincibili. Ratio est, quia Deus impossibilia non jubet, nam praecepta non dantur, nisi de actibus humanis, qui nostrae subsunt facultati, et ideo confiteri peccatum, cujus memores esse non possumus, sub prae-

Cap. V. 23. 24. — 2) S. Xav. apud Maff. libr. 1. ep. 2.

ceptum cadere non potest. Hinc Concilia non alia postulant aperiri peccata, quam quorum post accuratum examen recordatur poenitens, atque conscientiam gerit. Haec tamen peccata, si postmodum redeant aut detegantur, erunt clavibus subjicienda. Manet enim obligatio haec, sicut manet obligatio suscipiendi baptismus in iis, qui per votum ejus remissionem peccatorum consecuti sunt. Sic Concilium Tridentinum peccata, quae diligenter cogitanti non occurunt, in universum eadem confessione inclusa esse docet, ast eo sensu, quod inclusa sint quoad effectum remissionis, non vero ita, ut, quando occurrerint memoriae, non sint expresse in confessione dicenda. Tunc autem non erit necesse, reliqua, quae prius confessus est poenitens, peccata denuo confiteri, seu eidem seu aliis confessario, nisi in generali: „alias quando fui confessus, omisi ex oblivione tale peccatum.”

2) Excusat etiam ab integritate confessionis impossibilitas (impotentia) vel physica, vel moralis, (si confessio integra esse nequit ob collisionem cum officio gravioris momenti, vel ob extrinsecum grave periculum damnumve), sive actualis, sive imminens tam ex parte poenitentis, quam ex parte confessarii. Ergo absvolvi debet poenitens vere conversus, quin integre confessus sit, a) cum vereri est, ne in amentiam vel phrenesin incidat; b) cum, qui mutus, surdus, balbus, vel pene imperitus linguae, omnia ad amissim confiteri non potest; c) cum in ipso confessionis actu ingruit mortis periculum; d) cum gravi laborans infirmitate candide satetur, superesse alia, quae confiteri velit, sed se ultra ob defatigationem atque imbecillitatem non posse prosequi; e) cum tempore pestis, instantis naufragii, praelii, relative ad poenitentem periculosi incendii plenaे viris domus, quibus desit exitus, non possunt integrae multorum confessiones excipi; tunc enim vel distincti cuiuspiam peccati confessio ab unoquoque excipienda est, idque stricti juris est, si fieri possit; vel omnes, si urgeat tempus, puta, praelii, confessionem simul et dolorem per exteriora signa exhibere debent, tumque praemissa ante, prout poterit, vivida et bre-

*vi ad contritionem exhortatione, absolutio detur: „Ego vos absolvō a censuris et peccatis.”*

Ceterum qui urgente periculo generalem absolutionem a sacerdote aribil confessi acceperunt, debent postea, si tempus fert, distincte peccata sua confiteri.

Ex parte confessarii ab eo necdum integre confessio impertienda est absolutio: cum poenitens simul et confessarius, qui unus praesto est, aequo ad interitum vergunt, adeo, ut vereri sit, ne sacerdos linguae usum et forte vitam amittat, priusquam absolvi possit poenitens, si omnia confiteatur. b) Cum certum impendet mortis periculum confessario, si cum poenitente commoretur, quantum opus foret ad plenam confessionem, puta, tempore pestis, tunc auditis aliquibus potest ipsum pacificare et absolvere. c) Aequo sacerdos, qui peccatum suum pandere nequit, nisi auditum in confessione alterius confessario noti peccatum declareret, suum illud silentio premere potest. Strictius enim obligat praeceptum de non revelanda confessione, quam praeceptum de confessionis integritate. Et si demus, utriusque praecepti par esse vinculum obligandi, attamen illud, quod saepius aliter se habet, nec observatur semper, ei debet cedere, quod nunquam aliter se habet, et perpetuo religiose observatur. Jam constat, multis ex causis non retinendam esse confessionis integratem, semper vero confessionis sigillum. Quare hoc in casu potius amputandum est aliiquid de integritate confessionis, quam ut accusatione nostri, confessionis alterius reveletur sigillum.

Necessario in his casibus requiritur, ut desit confessarius alter, cui mentem totam rite ac secure aperire valeas, et ut confessio in aliud tempus differri nequeat. Porro peccatum, quod ex iusta causa celatum est, quando erit opportunitas, confitendum esse doctores praecipiunt.

### Casus practicus.

§. 74. An absoluvi possit aegrotus, qui omnino confiteri non potest? Hoc aliquo tempore inter Theologos fuit con-

troyeretur. Nihilominus hodie passim docent: nihil requiri ultra id, quod fieri potest, et in casu necessitatis absolutionem dari posse aegroto, etsi nullum peccatum possit exprimere, si signis testetur, se petere solutionem, aut si sint, qui testentur illum petivisse, sic enim aliquo modo, et quantum potest, confitetur. Haec sententia magnis et insignibus testimonitis nititur, uti Concilii Carthaginensis IV, ubi sic habetur: „Is, qui in infirmitate poenitentiam petit, si causa, deinceps ad eum sacerdos invitatus venit, oprossus infirmitate obmutuerit, dant testimonium, qui eum audierunt, et accipiant poenitentiam. Et si continuo credatur mortuus, reconcilietur, et infundator ori ejus Eucharistia.” Rursum hanc in modum statuit: „Si per se respondere non poscent, cum voluntas eorum in testimonium dixerit, baptizentur, similiter de poenitentiis agendum est”<sup>1)</sup>). Praeterea Concilium Arausicanum statuit: „Subito obmatessens et Baptismata et Poenitentia accipere potest, si voluntatis praeteritiae testimonium habet”<sup>2)</sup>). Leo M. inter alia hac de re consultus respondit: „Quodsi aegritudine gravati, (illi, qui poenitentiam petunt) quod ante poscebant, sub praesentia sacerdotis significare non valeant; testimonia eis fidei et circumstantium prodeesse debebunt, ut simul et Poenitentiae et reconciliationis beneficium consequantur”<sup>3)</sup>). Confirmata assertio nostra ex rituali Romano Pauli V., ubi haec: „Si inter confitendum, vel etiam anteaquam incipiat confessori, vox et loqua ex gram deficiat, nutibus et signis conetur sacerdos, quoad fieri poterit, peccata poenitentis cognoscere, quibus utcunque vel in genere vel in specie cognitis; vel etiam si confitendi desiderium sive per se sive per alios ostenderit, absolvendus est.” —

Sacerdos itaque ad infirmum accersitus primam omnium, si fieri potest, audiat ejus aliquod peccatum in particulari. Quodsi ita invaluerit infirmitas, ut voce destitutus sit, studiose observet signa, an aliquod prae se ferat con-

<sup>1)</sup> C. 35. B. IV. de censore. — <sup>2)</sup> Cap. 42. — <sup>3)</sup> Epist. 22. illus 24.

fectionis desiderium, et tunc ne dubitet absolvere. Si vero neque loqui, neque nutu aut signo quopiam manifestare sensus suos infirmus valet, confessarius adstantium quaerat testimoniū de aliquibus contritionis signis, quae si adfuerint, absque scrupulo potest absolvī.

### Causae ab integritate confessionis non excusantes.

**S. 75.** Non excusat ab integritate confessionis 1) *frequens populi concursus* in die solemni. Patet ex propositione damnata per Innocentium XI. anno 1679.: „*Licet sacramentaliter absolvere dimidiate tantum confessos ratione magni concursus poenitentium, qualis v. g. potest contingere in die magnae alicujus festivitatis vel indulgentiarum.*” *Quomodo ergo agendum in confitentium concurse?* Quoad parochianos non abs re erit, eos commonere, ut, quoad fieri potest, justo ordine se dividant, ne premendo longiusque expectando distracti in necessaria præparatione impedianter. Pueri, qui scholam adhuc frequentant, diebus feriaibus admittantur. In plerisque locis de more est, populum fidelem jam in Vesperis dierum festorum magnorum ab opere servilli in agris et vineis quiescere; determinhentur itaque horae tales pro confessionibus excipiendis. Quid agendum, si Ecclesia parochialis a peregrinis frequentatur? Exiam hoc in casu multitudo confitentium non sit causa festinae in absolvento levitatis. Ad summum absolutionis formulam confessarius abbreviet, et cum prudentia applicet institutiones suas ad peccata graviora, attamen non ita, ut qui leviora confitentur, plane emni admonitione eximantur. Id prohibet finis Sacramenti, quin imo prudentia, ne suspicio eriatur, eos, quibus monendis diutius immoratur confessarius, gravissima delicta aperisse. Ceterum in extraordinario poenitentium concuse et multitudine, quando duo haec convenient, tempore angustia ex parte confessarii, et in poenitente summa necessitas, ut interrogetur ad procurandam confessionis integritatem, copia, inquinus, eorum, quibus confessarius circumdatur, non debet immutare ordinem iudicij. Oportet

confessarium habere cor simile arenae maris, veluti sibi optaverat Salomon, quae nec majori nec minori alluvione unquam movetur. Quid refert multos esse poenitentes, qui exspectant? Melius est sanare paucos, quam medicinam applicare multis nullo consequente fructu. — Verum cum possit contingere, ut turba consitentium in quibusdam angustiis ea non concedat uti temporis mora, quae alias exigeretur, notandum est, num necessitas Communionis sumendas incubat poenitenti, an vero possit differri; si prorogationem admittat, suaviter ipsi exponatur, plus temporis exigi ab hoc negotio, quod commodius et majori conscientias securitate alias confici possit. Nomina diem, quo redeat, si tua uti velit opera. Quodsi in aliud tempus rejici nequeat sine scandalo et admiratione, exige peccata graviora pro temporis brevitate, et, si dignus est, hac lege absolve, ut paulo post in proxima confessione dicat, quae modo exponi nequierant.

2) Necessaria *complicis* apud solum confessarium *infamia* non excusat ab integritate confessionis. „Si poenitens speciem peccati exprimere non possit nisi exprimendo personam, cum qua peccavit, puta, si cum sorore concubuit, necesse est, ut exprimendo speciem peccati, exprimat personam; sed si fieri potest, debet quaerere talem confessorem, qui personam sororis penitus non cognoscat“<sup>1)</sup>). Ratio est, quia quamvis contra charitatem peccet, qui alteri creat infamiam, aut detrahit ipsi, nulla tamen ibi veri nominis detractio, ubi occurrit legitima revelandi criminis occulti cassa. Numquid scilicet detractor est, qui nefarium hominem patriae exitium molientem magistratui revelat? Numquid detractor est amicus, qui admonet amicum, ut caveat ab homine sibi insidias parante? Numquid detractor est reus, qui judicibus criminis sui reos manifestat, quando id exigit bonum publicum? Quodsi igitur dantur casus, in quibus tuta conscientia alterius crimen detegere quis potest, quodsi

---

1) S. Thom. Opusc. 12. q. 6.

prout omnes concedunt, consilii vel subsidii causa, peccatum alterius fido amico aperire licet, quanto magis in confessione sacramentali, ubi, quidquid judici innotescit, inviolabili sigillo obseratur? Dicimus autem, quando aliter stare non potest confessionis integritas, et urget ipsius praeceptum. Si enim differri possit, aut detur alterius sacerdotis copia, cui minime nota sit persona criminis participes, tunc differendum est, alioque sacerdote utendum. Ut complicita famae apud confessarium parcatur, necesse tamen non est, ut poenitens aut *diu* differat confessionem, aut cum *notabili* molestia confessarium mutet.

### Causae confessionem irritantes.

**§. 76.** Quoniam confessio sacramentalis ex causis pluribus irrita esse potest, quas confessarium scire oportet, ut saluti poenitentium consulere queat, brevi compendio eas indigitare juvat, ex iis, quae jam dicta sunt, aut infra dicentur, promanantes. Et quidem ratione confessarii irritatur sacramentalis confessio et iteranda est, si confessarius careat potestate Ordinis vel Jurisdictionis, vel si ipsius jurisdictione per censuram ecclesiasticam sit impedita. (Vide Caput II. Part. I.) Idem dicendum, si absolutionis formam non dicat vel corrumpat.

Ratione poenitentis omnis confessio irrita est et iteranda, a) quae fit absque intentione suscipiendi Sacramentum ipsum Poenitentiae. b) Quae ex intentione mutilatur extra casus a jure permisso. c) Quae caret omni dolore ac detestatione peccati. d) Quae fit cum insufficienti dolore, cuius imperfectio a poenitente facile cognosci potest. e) Quae fit sine justa conscientiae discussione. f) Quae fit absque voluntate satisfaciendi. Verumtamen si quis, dum confitetur, statuat satisfacere, postea vero non impleat, illius confessio non est iteranda. „Sine poenitentia enim sunt dona Dei”<sup>1)</sup>. Postremo propter casus reservatos iteranda est confessio,

---

1) Rom. XI. 29.

si videlicet facultate ab iis absolvendi confessarius careat.— Ceterum tenuendum est monitum P. Segheri, quo sapienter docet, non dari obligationem repetendi confessiones, nisi in casu manifestae necessitatis, et in quo error sit evidens.

### Partitio confessionis.

§ 77. An partitio confessionis fieri possit, quantum ad confessarium, i. e. ut quis quaedam peccata uni, reliqua alteri confiteatur sacerdoti? Praeter integritatem confessionis ex parte poenitentis requiritur ad sacramentalem confessionem integritas quoque ex parte ministri, i. e. ut uni eidemque dicantur omnia peccata, quia, sicut Deus non remittit unum peccatum mortale sine alio, ita ejus minister non potest unum remittere, quia omnia remittat. Neque enim ullum peccatum tollitur, nisi per inherenterem gratiam sanctificantem, quae conciliari et consistere non potest cum peccato gravi et mortali. Alias enim fieri posset, ut quis simul esset in gratia et damnatione, ac simul poenam aeternam propter peccatum, et gloriam aeternam propter gratiam meroretur. At id plane absurdum et impossibile est; „nihil enim damnationis est in iis, qui sunt in Iesu Christo”<sup>1)</sup>). Hoc non obstante licet peccata mortalia, per oblivionem vel tub quamvis impotentiam juste omissa in priori confessione alteri sacerdoti in subsequenti confessione, praetermissa priori, confiteri.

### Confessionis forma externa.

§. 78. Confessio, quam *poenitens* ad conscientiae suae maculas eluendas facere, et *confessarius* excipere atque exigere tenetur, ut ex dictis constat, specifica et integra esse debet. Exposita hoc modo confessionis natura interna — quantum attinet confessarium — ejusdem quoque forma externa reapicienda venit, non solum ex parte poenitentis, sed vel maxime ex parte confessarii, cui nonnisi ita comparatis confessionibus operam dare licitum est. Quaeritur primo, an confessio omnino voce fieri debeat? Nisi articulus neces-

---

<sup>1)</sup> Rom. VIII. 1.

sitatis occurat, sacerdoti facienda oris confessio exigitur. Nam a) militat pro hac thesi universalis Ecclesiae usus ac praxis, quae gravibus ex causis nullo non tempore viguit, nempe ne erubescat peccator confiteri, qui non erubuit Deum offendere et plerumque de peccato gloriari; b) quia multum satisfactionis obtulit, qui erubescentiae dominans nibil eorum, quae commisit, nuntio Dei aperire denegavit; c) quia vel ipse vocis sonus poenitentis dispositionem indicat, quod v. g. scriptura muta praestare nequit. Ab ea tamen praxi excusat impotentia physica vel moralis, qualis occurrit v. g. in iis, qui pree morbi gravitate vocis usu destituti sunt, vel si aeger pectore oppresso nonnisi aegre loqui possit; si manus, qui praesto est confessarius, quia vel ipse vel poenitens surdaster sit, non possit, puta in xenodochio confessionem excipere, quoniam poenitens ab aliis audiatur audiique merito formidet. In his casibus fieri poterit confessio vel per signa, manuum tactus, scripturam, ostendendo in libello precum, ubi expositio peccatorum habetur, et genas et speciem peccati etc. Ex dictis sat patet, num et quantum in officio confessarii sit, a poenitente exigere vocalem peccatorum confessionem eorum, quae confessario ex poenitentis commercio vel conversatione aliquam nota sunt.

Quid vero, si poenitens scripta coram sacerdote porrigeret peccata, nonnisi dicens: „Haec sunt peccata, de quibus dolens me accuso?” Melchior Canus Theologus exceptionem hanc admittit, ut si puella verecundiae plena voces edere non queat. Verum ejusmodi confessioni vitium haud parvum inest, quod communis Ecclesiae consuetudini repugnet; in tota enim Ecclesia hic usus est, ut confessio non admittatur, (excepta impotentia ore tenus confitendi), nisi poenitens peccata sua voce proferat.

### Confessio per literas aut internuntium.

¶ 179: Non nos facit, hanc questionem, an confessio in ordine ad absolutionem absentis sacerdoti fieri possit per

literas aut internuntium ? ante decretum Clementis VIII. multum fuisse disceptatam. Verum quid post decretum hocce juris sit, nulla potest esse inter catholicos controversia. In hoc decreto, quod 20. Jul. 1602. emissum est, summus Pontifex propositionem, quae dicit : *licere per literas sive per internuntium confessario absenti sacramentaliter confiteri, et ab eodem absenti absolutionem obtainere, ad minus ut falsam, temerariam et scandalosam damnavit et prohibuit.* Et cum in decreto simul prohibeatur, ne deinceps quovis modo ad praxin deducatur, sequitur, absolutionem ejusmodi, eti forsitan antea valere potuisset, post decretum certo non illicitam tantum fore, sed prorsus invalidam. Quam sapienter hoc a Sancta Sede fuerit statutum, cuiilibet perspicuum est; nam si ita liceret confiteri, jam nullus fere esset pudor peccandi, nulla in confessione verecundia, nulla pene Sacramento reverentia. Accedunt multa alia incommoda, atque illud inter cetera, quod sacerdos absens ignoraret, an poenitens post literas non iterum peccaverit, aut mutaverit voluntatem recipiendi absolutionem. Deinde illud praecipuum, quod non insolitum modo, verum etiam inauditum sit, in Ecclesia judicium sacramentale unquam inter absentes exercitum fuisse. Postremo absolutionis formam humana et proprie dicta voce exprimendam esse, demonstrat tum Ecclesiae praxis, voluntatem Christi manifeste indicans, tum Florentini Concilii auctoritas, ubi Poenitentiae forma in his verbis, cum dicit sacerdos ; „Ego te abservo a peccatis,” posita esse declaratur. Jam pronomen *te*, vel aliud aequivalens, in forma absolutionis ad personam praesentem non minus dirigi videtur, quam vox „hoc est” in consecratione ad praesentem dirigitur materiam. Aliud est in absolutione a censuris, quae quia scripto, hinc et absenti impertiri potest.

Quod vero attinet *praesentiam*, quae ad absolutionem impertiendam requiritur, sufficit adhucdum *moralis*, quae in eo consistit, ut sacerdos et poenitens se invicem audire possint, ea voce loquentes, qua homines in communi colloquio uti solent. Hinc quamvis poenitens jam exivisset ex

confessionali, si tamen adhuc sit in praesentia morali, absolvit potest et debet.

### Confessio per interpretem.

**§. 80.** Etsi propter periculum famae et scandali nemo obligetur ad confitendum per interpretem, nisi forte in articulo mortis<sup>1)</sup>, certum tamen est, licitum esse cuique linguae ignaro confiteri peccata in praesentia sacerdotis per interpretem; quae utique confessio valida erit, ut absolutio conferri possit. Est enim diversa ratio, quam ubi de internuntio agitur; quia quando internuntius refert peccata sacerdoti, poenitens non est praesens; per interpretem autem signo et nutu ostendit poenitens, se ejus reum esse, quod interpres dicit, et sic verum est Sacramentum. Interpres autem monendus est, ut, quae audivit, omnino occultet peccata.

### Modus excipiendi confessiones.

**§. 81.** Antequam confessarius ad confessiones audiendas se accingat, 1. brevi sese armet ac praeparet oratione et meditatione. Hoc enim sacri tribunalis opus, etsi pius, tamen usque adeo difficile est, ut, nisi singularis Dei gratia praesto sit, nullae vires humanae ratioque nulla ad illud recte perficiendum sufficient, testante Scriptura, „Quod nemo possit corrigere, quem Deus despicerit“<sup>2)</sup>. Cui haud absimile est illud: „Nisi Dominus aedificaverit domum, in vanum laboraverunt, qui aedificant eam“<sup>3)</sup>. Quare confessarius, ne suae et alienae periculum salutis incurrat, accessurus ad sacrum tribunal, magnam concipiat in Deum fiduciam, suae sapientiae et prudentiae diffidens; lumen dirigendi animas, quas Salvator noster sanguine suo acquisivit, et auxilium difficultates sine offensione superandi imploret,

---

<sup>1)</sup> Reiffenstuel Theol. mor. tract. 14. dist. 7. q. 1. — <sup>2)</sup> Eccle. VII, 14. — <sup>3)</sup> Psalm. CXXVI. 1.

¶

*praemuniens se firmo proposito leges patientiae et mansuetudinis observandi, una cum intentione absolvendi, prout cuiusque exigit dispositio. S. Carolus Borromaeus pie de hac re confessarios monet: „Quia in hujus Sacramenti tractatione, praefatur S. Praesul, multa inveniuntur pericula, ne scilicet errant in variis quaestionibus et obligationibus decidendis, quae in illud forum veniunt, vel absolutionis gratiam re ipsa indignis impertiant, vel aliquo modo animam suam inquinent, dum multorum inquinamenta et foeditates audire necessarium est; nunquam ad tantum hoc officium sese confessarius accingat, quin prius brevi aliqua oratione, prout res feret, lumen et gratiam a Deo petat, ut non solum in nullam reprehensionem vel errorem incidat, verum aliorum sordes sic abstergere valeat, ut se ipse non polluat: simul etiam Deum orabit pro vera emendatione eorum, quorum confessiones auditurus est.” — Versiculi orationi praemittendae accommodatissimi sunt:*

*Cor mundum crea in me Deus, et Spiritum rectum in-nova in visceribus meis.*

*Ne projicias me a facie tua, et Spiritum sanctum tuum ne auferas a me.*

*Redde mihi laetitiam salutaris tui, et Spiritu principali confirma me.*

*Docebo iniquos vias tuas, et impii ad Te convertentur.*

*Libera me de sanguinibus Deus, Deus salutis meae, et exultabit lingua mea justitiam tuam<sup>1)</sup>.*

**2.** Sic praeparatus accedat ad sacrum tribunal prompto animo et cum gudio, quod Deus ipso dignetur uti adjutore ad opus tam praecellens; cum affectu miserationis pleno, memor illius, quod Salvator optimus dixit: „Misereor super turbas”; cum vero animarum zelo, quo ardebat sancti confessarii, Franciscus Xav., Carolus Borr., Franciscus Salesius, Philippus Neri et alii. Accedat demissis modeste oculis, caput bireto opertum, cum veste talari et super-

1) Psalm. L.

pelliceo vel rochete, cui conveniens esset superimponi etiam coloris violacei.

3. Memor, se a poenitente patri nomine compellari, ejus confessionem amore affectuque paterno excipiat: „Intellege, quae sunt proximi tui, in te ipso”<sup>1)</sup>. Modestiam, singularēm in tota corporis compositione servet. Nunquam intueatur in vultu poenitentis, quem audit, potissimum si de sexu altero sit, utatur auribus, non oculis. Neque circumspiciat huc illuc in aliorum adstantium vultum. Ceutela haec est necessaria, ne aut poenitenti incommodus accidat, aut tentatio, aut suspicionibus sinistris semet objiciat. „Debet sacerdos, ait S. Franciscus Salesius, cavere, ne vultum ubi confitentia, maxime mulieris, respiciat, ne confitens confundatur, et ne ipse delectatione illicita capiatur.”

4. Durante confessione praesentem, quantum fieri potest, Deum menti suae habeat, corque suum ad illum attollat, quo dona Spiritus sancti in se et poenitentem adducat.

5. Accusationem poenitentis ex regula non interrumpat, sed sinat poenitentem dicere, quae in conscientiae examina dicenda præparavit, etsi nec númerum peccatorum, nec circumstantias aggravantes, neque etiam ea, quae ex peccate consequuta sunt, commemoret; metus enim est, ne questionibus interjectis ille perturbetur, et ceterorum reliquorum obliviscatur. Male hinc agunt confessarii, qui impetuose poenitentem urgunt, ut quam plissime negotium eum absolvat. Neque aegre ferat, si ad unum alterumve poenitentem expediendum tempus consueto longius requiretur. Hinc pà, quae inquirenda vel montanda videntur.. ad finem reservanda sunt, nisi aliae rationes aliud suadeant; scilicet, si longae et generales confessiones fiant, et multo magis, si a pluribus amissi vitiae fuenint; consultum aere potest, ut poenitentes interpellentur, ast nunquam non suaviter et amice, ne terreatur; vel si communae confessiones scripto fiant, hand curatrum arbitramur confessarium, si

<sup>1)</sup> Eccl. XXXI. 18.

mature confitentem interpellat, cum sic timendum non sit, ne poenitens confessarii interpellatione turbatus; peccatorum aliorum obliscatur, ut qui ea in charta annotata habet: Quodsi poenitentem ex quacumque ratione non intellexeris, mox interrogas, ut repetat.

6. Ubi poenitens multa inserit ad rem non pertinentia v. g. rei familiaris, peccatorum ab aliis admissorum expeditionem, vel si, quae satis jam exposita sunt, denuo repetat, discrete et comiter monendus est, ut confessionem ad ea restringat, quae propriei conscientiae curam attinent. Monendus etiam est, ut a nominandis complicibus abstineat, verum suaviter, et quin durius corrigatur.

7. In decursu confessionis, si confessarius poenitentem animo perplexum animadvertiscat, aut aliquo pudore retineri, potissimum si peccata habeat declaratu difficiliora, adjuvet eam dicatque, quae eum solari, aut ei fiduciam ingenerere possunt, benigne commonendo, peccati cuiuslibet confessionem esse actum virtutis Deo acceptum, ipsique poenitenti honorificum; peccare quidem humanae conditionis et infirmitatis esse, peccatum vero per poenitentiam diluere, virtus.

8. Dum poenitens de enormi aliquo scelere se accusat, caveat poenitentiarius, ne stuporem suum aut horrorem quocumque demum modo prodat, ne illi os obturet, antequam totum dixerit; potius ad novam illum fiduciam adhortetur, ne quid eorum, quibus conscientia gravatur, occulet. Illud etiam propterea cavendum, ne adstantibus suspicionem peccati alicujus gravis confessione expositi prebeat, et subsequentes peccata sua confessuros absterreat, timentes, ne et ipsi hac ratione manifestentur. Quare in excipienda confessione faciem diligenter strophio, aut alia re obtegat, ne ex vultu signum aliquod displicantiae, ex narratione peccatorum haustae, colligatur; manum sinistram, si forte eam super genua depositam habet, quietam tenere adauescat, ne varia agitatione suspicionem aspicientibus moveat commotionis ob gravia poenitentis delicta conceptae.

**9.** Neque contumendum est monitum, ut non altiori nimis voce loquatur, ne adstantes contra voluntatem non-nunquam peccata audire cogantur, et, quod pravissimum est, ipsam postea a confessione tali sacerdoti facienda deterrantur.

Postremo sit lex universalis, ne unquam confessarius poenitentem moneat, aut urgeat, ut sibi et non alteri confiteatur. Absit omnis aegritudo, si alium adeunt derelicto priori. Quid enim? „Dum omni modo — Christus annuntietur, in hoc gaudeo et gaudabo“<sup>1).</sup>

### Locus et tempus excipiendae confessionis.

**§. 82.** Quod locum attinet, praescribitur in ritualibus dioecesaniis *sedes confessionalis in Ecclesia*. Minus convenire saepenumero confessiones excipere in sacristia inter turbas et colloquia ibi versantium, exeuntium et intrantium, facile perspiciet, qui reverentiae, quae omni, et nescio cur minus Sacramento reconciliationis cum Deo debeatur, ubi tot et tanta Dei beneficia conferuntar, immemor non est. Pariter praecipitur, ut *sedes poenitentiales* cratibus ferreis vel ligneis munitione existant. Prohibitum autem omnino est, in aedibus privatis confessiones foeminarum praeterquam segregantium audire.

Dubium non est, quin pastor animarum subditorum suorum confessiones eo tempore, quo videlicet ipsi confitenti tenentur, utpote tempore paschali, et in articulo mortis, necessario audire cogatur. Sed et extra illos casus necessitatis plurimum congruit, decetque sacerdotem ad confessiones excipiendas deputatum, ne hac in parte Christi fidelibus ullo unquam tempore desit, aut in se aliquid jure merito desiderari patiatur. Sane animarum curatores, ratione officii eisdem injuncti, tenentur solliciti esse pro ovibus suae curae commissis juxta illud Ezechielis: „Vae pastoribus Israel, qui

<sup>1)</sup> PMI. L. 12.

pascabant semetipsos: nonne greges a Pastoribus paucatur? Lac comedebatis et lanis operiebamini?" Et sequitur: „Quod infinitum fuit, non consolidastis, quod aegretum, non paucastis, quod contractum est, non diligastis, et quod perierat, non quaesivistis etc."<sup>1)</sup>. Ex quibus colligitur, obligatos esse eos, quibus cura animarum demandata est, pascere gregem, non solum in necessitate, sed extra eam quoque, si tunc ovis sit contracta, si aegra etc., adeo, ut non excusentur a peccato, si, quoties petierit poenitens sanari et consolidari. Sacramentum Poenitentiae ab eo patitum non ministeretur. Igitur fidelis animarum pastor omnibus peccata sua confiteri volentibus, nullo non tempore praesto erit, atque vocatus a poenitentibus, quamvis tempore minus commodo, absque omni tamen aegritudine, et pia potius alacritate sacram tribunal adibit, ut intelligant, rem plenam solatii illi esse, salutem aliorum curare. Profecto omnem animum et fiduciam adimit ille, qui poenitenti vel vultus sui signo ne dicam verbis morosis, sed luculenter testatum facit, ab eo se nunc molestari. Non negamus quidem, grave nonnunquam accidere confessario, se saepe saepius turbari a poenitentibus: ast bonus animarum pastor — ad exemplum Sanctissimi Salvatoris, poenitentes omni tempore benigne suscipiens<sup>2)</sup> — has molestias facile supportabit, si perpendatur, quantopere per hoc ministerium Dei gloriam promovere, proximeque predesse, et proprium meritum augere possit. Amor onus non sentit, et labores non reputat. Quo amore inflammatus non tantum recatus officio incumbet, verum etiam sponte in vesperis dici solemnioris, omnique die dominico atque festivo in confessionali stata hora comparebit, sive poenitentes ad sint, sive non ad sint.

Der Geistliche höre an jedem Tage (Werkstage oder Feiertage) den Sünder, der beichten will. — Er trachte, dass es in seiner Gemeinde an jedem Sonn- und Feiertage Beichtende gebe. — Er erscheine an jedem Sonn- und Feiertage unaufgefordert im Beichtstuhle.

---

1) Cap. XXXIV. 2. 4. — 2) Joan. III. 2. Matth. XII. 12. Luc. VII. 30.

Muster ist hierin Jesus Christus, unser Oberhirt, der von Himmel auf die Erde gekommen ist um zu suchen, was verloren war; ja sich selbst mit einem Hirten vergleicht, der nicht wartet, bis ein Schäflein ihn suchtet; sondern die neun und neunzig in Sicherheit befindlichen verlässt, um das verlorne wieder zu finden. Luc. XV. Was unser Oberhirt that, hat auch der Geistliche als Knecht Christi um so mehr zu thun, als die Nichtnachahmung seines Beispiels gross und unübersehbar in ihren Folgen ist <sup>1)</sup>.

### A r t i c u l u s II.

#### *De poenitentibus interrogandis sive examinandi.*

#### Jus et obligatio confessarii poenitentes examinandi.

§. 82. Si, quod res est, fateri velimus, nullius plus interesse debet, quam poenitentis, ut peccata sua integre et plene fateatur, quandoquidem tribunal istud a ceteris pecunia hoc habet, quod in eo obsolvatur, qui crimen fatetur, damnetur, qui tacet; ut itaque confessarius potius audiat, quam interroget poenitentem: tamen teste experientia aliter res se habet. Saepe usu venit, ut poenitentes sive ex ignorantia, sive defectu cognitionis sui ipsius vel legum divinarum, sive ex perplexitate, sive ex immaturo pudore, sive quia conscientiam suam non sufficienter scrutati sunt, sive donecque, quod propria ipsorum nequitia cor eorum excaecavit, et conscientiae stimulos suffocavit, quia abstinere a peccato non volant, sinant ignorare confessarium, quibus ipsis malis spiritualibus conflicantur, et quantis in angoribus haereat eorum conscientia. Quo sit, ut nec confessio sit integrum, nec ullum Poenitentiae Sacramentum. Confessarii autem interest, quantum per ipsum fieri potest, efficere, ut integrum sit confessio. Et quidem ratio est, quia cavere tenetur minister, ne quid Sacramento, quod administrat, desit. At

<sup>1)</sup> Schmidt's Liturgik. 2. Bd. S. 116—120.

confessio est materia Sacramenti Punitentiae, igitur confessario pro virili conandum, ut sit integra, sicut Jesus Christus praecepit. Ad hoc igitur confessarius et jure gaudet et obligatione stringitur, poenitentem interrogandi sive examinandi, si ipse non satis peccata sua explicaverit, omnemque animi sui statum explanaverit. Utrumque per se promanat ex triplici munere *judicis*, *medici* et *doctoris*, quo in sacro tribunali confessarius fungitur. Accedit *amor Dei* et *proximi*, quo scilicet abusum sacrae Religionis omneque sacrilegium pro virili impedire jubemur. Hoc poenitentium examen inculcant sacri Canones sanctique Patres. Canon: „Omnis utriusque” Concilii Lateranensis IV. sub Innocentio Summo Pontifice celebrati id a confessario verbis claris exigit. „Sacerdos sit discretus et cautus, ut more periti medici superinfundat oleum et vinum vulneribus sauciatis, diligenter inquirens et peccatoris circumstantias et peccati.”

### Materia quaestionum.

§. 84. Ex dictis in propatulo est, non semper, et in omnibus interrogandum esse. Ubi nimurum confessarius ex ipsis poenitentis confessione et peccata et omnem animi statum integre pernoscit, munere suo fungatur, quippe causa alioquin cognita, quin quaestionibus tempus innutiliter perdat, aut confitentem molestet. Quodsi autem poenitentis vel *peccata*, vel *animi status*, videlicet *character moralis*, et *dispositio* ex propria ipsius confessione non satis pateant, examen poenitentis a confessario instituatur. De iis autem omnibus interrogare juvat et oportet, quae scitu necessaria sunt ad procurandam *confessionis integritatem* quoad *peccata* in se, atque ad obtinendam *de charactere moralis et dispositione poenitentis cognitionem necessariam*. Est enim confessarius poenitentis judex, medicus et doctor. Utut haec quaestionum momenta facile se offerant, tamen ob rei gravitatem, in commodum tyronum confessariorum, principaliora quaestionum objecta in medium proferre, bre-

viterque discutere placet. Confessarius nimirum, si opus fuerit, tenetur poenitentem examinare:

a) De peccatis probabiliter ab ipso commissis; b) de peccatorum specie, c) numero, d) de circumstantiis necessario exprimendis; e) de peccatis omissionis et status; f) de charactere poenitentis morali, et hac ratione de peccato dominanti, de occasione proxima, de consuetudine, relapsu etc.; g) de dispositione ejusdem; h) de religionis dogmatibus.

### Quaestiones de peccatis a poenitente probabiliter commissis.

§. 85. Num poenitens alia praeter ea, quae in confessione expressit, peccata commiserit, haud difficulter patet a) ex ipsa accusatione, quae quippe justam ulterius scrutandi ansam praebet. Peccata, quae probabilius commissa, a poenitente autem omissa sunt, dignoscuntur, si attendimus, quod quadam peccata aliorum initia sint, v. g. impudicæ cogitationes, cupiditates, tactus etc.; quod quadam aliis committendis irritamenta, v. g. prodigalitas; quadam aliorum comites, v. g. lusum in popina comitantur immodi ci haustus; quadam vero ceu effectus praecedentium sequuntur. Jam vero poenitentes nonnunquam sua peccata non ex integro confitentur partim ob linguae defectum, oblivionem, inscitiam, levitatem animi, pudorem vel astutiam, qua peccata sua aliis terminis ea non satis delineantibus extenuant. Si itaque poenitens se accusat de peccato, quod natura vel indeole sua facile deducit ad aliud peccatum, de hoc quoque interrogetur; v. g. si dicat poenitens, se solum cum sola fuisse, se illa praesente et audiente verba aequivoca protulisse, interroga, quantam sibi cum illa familiaritatem, quantam libertatem indulserit. Item dum ancilla se accusat de mendacio in dominam suam, facta interrogatio te docebit fraudem, quam emendo esculenta commisit; vel si servus fatetur, se in popina duos per dominicos dies mansisse, in-

terroga, quando? et videbis saepe, eura lusisse, vel bibendo tempus transegisse durante sacro, cui interesse tenebatur. Verum licet allata regula universim valeat, tamen exceptio dari poterit, ubi scilicet, cum poenitens bene instructus sit, praesumere nequis, illum quidquam, cuius se non accusat, commisso, atque ab interrogationibus ex solo nexu delictorum desumptis abstinere oportet.

b) **Regula**, quod confessarius tunc examen de peccatis instituat, quando ipsa poenitentis confessio ansam praebet, non sufficit semper ad integritatem confessionis procurandam, quia etiam de peccato aliquo nulla omnino mentio fieri potest, ubi tamen confessarius interrogare poterit et debet. Ratio enim, qua confessarius ad interrogandum de peccatis commissis, a poenitente vero omissis, movetur, alia est *ipsa cognitio*, vel ex propria experientia hausta, vel ex relatione aliorum, in vel extra confessionale parta. Sic v. g. cum *foemina*, quam matrimonii vinculo non ligatam, ast gravidam agnoscit, confitetur, quin criminis suorum se declareret; vel *puer*, quem Catecheta, qui simul confessarium agit, aliquot abhinc diebus furti ab illo patrati causa punivit; vel *ebrius*, quem ante aliquot dies ebrietate oppressum vidit, confitentur tacito illo peccato. In his similibusque casibus confessarius poenitentes interrogabit, vel potius commonefaciét, licet horum peccatorum reos se non accusent. Quodsi vero rescierit peccatum a poenitente omissum ex relatione aliorum, tunc praeprimis et sedulo inspicendum, num haec aliorum dicta sint fide digna, ne fors poenitenti injurya infligatur et fiducia perdatur. Si ad ipsam quaestionem serius urgentem, nunquam non prudentem, poenitens identidem factum neget, supponendum est a confessario, notitiam suam errore et deceptione niti, aut poenitentem ignorantia impraesentiarum invincibili teneri, vel jam confessum fuisse alteri, quare absolutionem ob hanc reticentiam solam vix unquam denegari posse arbitramur. Deinde notitia de poenitentis peccato etiam ex aliorum confessione hausta, causa esse potest poenitentem interrogandi. Verum hic summa prudentia epus est, ut variis remote

**injectis interrogationibus peccatum eliciatur, quin violati sigilli suspicio incurritur.** Vide §. 62. cas. 6.

c) Denique ansam interrogandi poenitentem praebet etiam timor fundatus in cognita indole poenitentis aut consuetudine hominum ejus conditionis, determinata quaedam peccata, licet gravia, tacendi.

### De specie peccatorum.

**§. 86. Doctrina ecclesiae catholicae est, ut poenitens non in genere tantum, sed quoad speciem insimam peccata sua declareret.** Vide §. 67. Quia in re confessarius interrogare tenetur. Qui itaque v. g. contra castitatem peccavit, et turpitudinem suam generatum tantum fatetur, ut specifice exponat adigendus est, interrogando, quale peccatum commisit? utrum cum foemina et quali? libera aut uxorata? affini aut consanguinea? an cum alio quopiam? Qui Deum se offendisse ait, examinandus est, quomodo? Qui confessionem specificam generico termino finit: Et insuper magnum patravi peccatum." Quale?

Non raro contingit, ut poenitens nonnisi generatum se peccatorem confiteatur, vel fieri potest, ut aegrotus, sacramentis providendus dicta culpa: Confiteor, sileat; tunc edocendus, ut peccata sua declareret, nec non adjuvandus interrogationibus prudenter tum statui, tum conditioni et aetati ipsius accommodatis. Quid vero, si nihilominus alte silet? Tunc animadvertisendum, num non α) apoplexia repentina tactus loquela usum perdiderit, quo in casu solummodo signis contritionis sese confessarius contentet; vel β) an non alia sub sit causa, cur non confiteatur, aut quod detrectet ex mala voluntate, aut pudore, aut metu retineatur, quibus stantibus agendum est secundum ea, quae dicta sunt §. 67. et 72.; vel γ) an non fors acatholicus sit, qui catholicis ad speciem adnumerari cupit in extremis vitae sume, quin tamen fidei professionem emittere velit. Hic in aegrotis obveniens casus est quidem farus, sed tamen non nullus.

Neque tolerandus est abusus illorum, qui nisi a confessario interrogentur, nullum unquam fatentur peccatum, sed semper adigendi sunt poenitentes, ut sua sponte peccata exponant. Excipiuntur tamen, qui petunt examinari per interrogata, utpote qui parum instructi conscientiam suam sufficienter scrutari et excutere non possunt. Perperam autem agunt confessarii, qui rudes dimittunt, ut melius se examinent; nam hujusmodi homines, quantum laborent, difficulter se examinabunt, ut par est, et ita exacte, sicut potest ipse confessarius eos examinare: et contra cum demissi sunt, periculum erit, ne exterriti difficultate se examinandi a confitendo retrahantur, et in peccatis obdurescant. Hos itaque examinabis, qui alias peccata sua specifice haud exponerent. Examinabis autem de peccatis iis tam operis quam locutionis et cogitationis, quae tum Decalogi praeceptis, tum Ecclesiae legibus, tum praecipuis virtutibus adversantur, spectatuaestate, conditione, moribus et occupationibus cujusque poenitentis, quin imo spectatis adjunctis temporum et locorum in quibus certa grassantur vitia, deducendo eum per varias vitae status, quos decurrit, per varias, quibus obnoxius fuerit, peccandi occasiones, ac demum per circumstantias, quae vel speciem mutant, vel intra eandem speciem notabiliter aggravant<sup>1)</sup>.

### De numero peccatorum.

§. 87. Si poenitens numerum peccatorum gravium nos expresserit, sacerdos eum prudenter interroget. Hunc canem praecipit ipsa rei natura; praeterquam enim, quod totidem sint peccata distincta, frequentior lapsus malitiam au-

1) Cfr. *Missionsbüchlein*. Wien. — S. Ligorii Prax. confes. n. 21—22  
vgl. Der Beichtvater, oder gründliche und vollständige Anleitung für Seelsorger in allen Verhältnissen und Beziehungen ihres Seel-sorger-Amtes. Von dem heiligen Alphons Maria von Liguori. Aachen 1898. S. 28 — 128.

get, et media etiam efficaciora exinde poscit. Accedunt sacra synodus Tridentina et Rituale Romanum, quae hac de re sacerdotem monent.

Pro computando peccatorum numero exstat regula: Tot committuntur peccata, quot praecepta formaliter diversa violentur, et quoties quis idem praeceptum transgreditur. Porro attendendum est, utrum idem praeceptum *simul et semel*, an vero *successive et saepius* infringatur. Et quidem *simul et semel* tot peccata occurrunt, quot objecta moraliter distincta dantur, in quae peccatur, v. g. dum quis uno actu plures vulnerat, scandalizat. Ubi idem praeceptum *successive saepius* laesum fuit, tot peccata censemur, quoties prava voluntas moraliter interrupta et repetita fuerat, et quot actus completi occurrunt.

Quam molestissimum esse soleat negotium iis, qui conffitentibus aures praebent, numeri inquisitio, quippe quum populus bibat iniuriam velut aquam ex amne, ut calices non numeret, quos evacuat; pro praxi confessarii haec sunt:

1) Ubi numerus certus designari nequit, talis adhibetur, qui vero videtur simillimus, addendo, peccatum *circiter toties* contigisse; quare confessarius huic assertioni acquiescat, nec ad mathematicos numeros peccatorum multitudinem exquirat, sed quaerat ex poenitente, qui saepius peccat, ubi se multis vicibus delinquisse ait, quotnam fuerint hae multae vel paucae vices v. g. per mensem, vel hebdomadam, aut dies. Ex hoc tantum accipit confessarius notitiae, quanto opus est ad finem quemcunque confessionis consequendum.

2) Quia in imo si poenitens ob multitudinem peccatorum numerum eorum indicare non posset, satis fuerit, si exponeret consuetudinem et tempus, quo duravit in illa; v. g. matretrix, dum addit, se per quinque annos in hoc vitio fuisse, et quoslibet homines admisisse. Cavendum, ne cum nausea et taedio poenitentis numerus peccatorum quaeratur, si ex dictis poenitentis probabiliter et moraliter aestimari possit.

P. Segneri<sup>1)</sup> ait: „Quando certus numerus sciri nequit, sufficit probabilis; perquire in genere *tempus*, *sciscitare*, quoties per mensem et hebdomadam illud committere sint soliti? Imo circa quosdam actus internos odii, luxuriae etc. nihil attinet, saltem *ordinarie* in longioribus confessionibus ita rigide frequentiam examinare, quia plerumque explicari non potest absque periculo errandi, sive per defectum, sive per excessum; sed satis erit habere rationem temporis, quanto quis in discordia vixerit, quanto quis mulieri vel concubinae cohabitaverit vel fuerit familiaris; neque enim novum est, res, quae ad calculum solent numerari, expendere ad mensuram.”

3) Qui post discussam diligenter conscientiam peccatorum suorum addito verbo *circiter* approximativum numerum aperuit, non tenetur postea ex hoc uno titulo repeterē confessionem, si in numero excessus, vel in se, vel respective ad magnam summam, exiguis detegatur. Et contra si multitudo numerum in confuso allatum notabiliter excedat, talis redeunte hujus memoria defectum utique supplere debet. Regula haec docebit confessarium, quomodo se gerere beatum cum iis, qui de numero peccatorum suorum auxii sacro tribunali se sistunt.

Ex. gr. Sempronia confitetur, dominam suam emendis esculentis defraudasse. Num hoc saepius actum est? Saepius. Quoties ab ultima confessione? Decies. Quanta est argenti summa? Nescio. Quae fuit circiter singulis vicibus? Inde computatio a sacerdote fiat.

Cajus de mollitiei criminis se accusat; interrogatus, quot vicibus sese commaculaverit, respondet, se nescire prae multitudine actuum. Ergo quoties ab ultima confessione? in mense? in hebdomada?

1) In *Instr. Conf.* c. 2.

### De circumstantiis peccatorum.

**S. 88. 1.** Confessarius quaerat, ubi necesse fuerit, et poenitens haud indicaverit, de circumstantiis. Sunt vero hae duplicitis generis, aut speciem mutantes, aut insigniter malitiam aggravantes, aut notabiliter minuentes. Prioris generis illae dicuntur, quae actus humanos transferunt in aliam speciem peccati ab ea, quam habent ex objecto suo. Sic circumstantia personae conjugatae transfert peccatum carnis a specie fornicationis ad speciem adulterii, dum actui luxuriae superaddit novam malitiam adulterii. Furari rem sacram facit ex furto sacrilegium<sup>1)</sup>). Circumstantiae aggravantes appellantur illae, quae malitiam actus ex objecto de sumtam intra eandem speciem peccati duntaxat aggravant, seu majorem reddunt, non autem superaddunt novam speciem distinctam ab ea, quam actus habet ex objecto. Sic gravius est furtum ejus, qui furatur viginti florenos, quam qui furatur tres; gravior est detractio ex proposito, quam ex levitate animi facta.

**2.** Quod circumstantias speciem mutantes attinet, eas in confessione aperiendas esse Concilium Tridentinum sat clare docet<sup>2)</sup>), ut et confessarius poenitentem rite dijudicet, instruat, moneat atque emendet. Quamvis autem Concilium tantum mentionem facit de circumstantiis speciem mutantibus, tamen rationes, quae pro his aperiendis militant, etiam pro circumstantiis solum aggravantibus valent. Nam sine his peccatum neque integre exponitur, neque, dum supprimitur malitia mortalis, quam nonnunquam peccato circumstantiae addunt, — ita sacerdoti innotescit, ut pro criminis gravitate ac statu morali poenitentis recte judicare, aut pro illo congruentem poenitentiam imponere possit. Quis v. g. non videt, majorem malitiam esse in eo, qui ut hominem interficiat, prius ipsi amputat brachia et pedes, et oculos effodit, quam in eo, qui solo ictu alterum occidit. Hinc Catechismus Romanus docet: „Neque solum peccata gravia narrando explicare oportet, verum etiam illa, quae unum-

---

1) Cfr. Maldon. Tom. II. p. 279. — 2) Sess. XIV. cap. 5.

quodque peccatum circumstant, et gravitatem valde augē aut minuunt"<sup>1)</sup>). Idipsum confirmat praxis Ecclesiae, quae aliquando reservat peccata propter circumstantiam aggiuantem, et constat ex multis poenitentialibus et ritualibus libris, tum antiquis, tum recentioribus.

3. Circumstantiae, quae ad actionem moralem nū modo aut leviter spectant, ut plurimum omittendae sunt in primis quae dicuntur mere naturales, et quae simplicit confessionis obsunt magis, quam prosunt. Quae autem i tabiliter minuunt, circumstantiae, licet speciem non mutant, quoque praeterire non debet poenitens, non ut quae excusationes in peccatis, sed ut confessarium instruat, de iis interrogare tenetur, ne judicium pervertatur, e. si quis semisopitus, vel sui non satis compos, in turpidinem consensit. Ast quandonam circumstantiae occurrunt notabiliter aggravantes inninuentesque censeri debent. R. Momenta circumstantiarum sentiri potius, quam ad actionem determinari posse. Vide igitur praeter regulas doctrinae moralis, quid homines prudentes et timoratae conscientiae, de circumstantiis, quae in dato aliquo casu occurruunt passim sentire consueverint; generatim attendi debet, ex circumstantiis peccato principali nova malitia, vel major atrocitys accedat, vel an ejusdem numerus multiplicetur.

4. Si igitur poenitens de gravi peccato se accusaverit, quin necessarias circumstantias expresserit, ad officium confessarii pertinet, de necessario exprimendis circumstantiae speciem mutantibus et aggravantibus sedulo interrogare ut munere suo undequaque fungi possit. Septem sunt circumstantiae, quae vel speciem peccati mutare possunt, illud non mediocriter augere, eaeque hoc versiculo continetur: *Quis, quid, ubi, quibus auxiliis, cur, quomodo, quando?*

E. g. „*Quis*” personam designat. Si poenitens se constitatatem peccasse accusaverit, quaeret ex eo confessor: *Uxorem duxisti? esset enim adulterium. Sacris ordinibus initiatus es? tunc enim sacrilegium esset. „*Quid*” in*

---

1) P. 2. c. 15. q. 41.

eat materiam peccati: num gravis an levis, sacra an profana; qualitatem personae, in quam, vel quacum quis peccavit: utrum complex peccati consanguineus, vel affinis? quo in gradu? „*Ubi*” locum spectat: utrum in loco sacro, an profano? publico, vel privato? num forsan coram aliis, qui scandalum passi sunt? „*Quibus auxiliis*” innuit qualitatem personarum, instrumentorum mediorumque, quibus quis usus est ad peccatum committendum; ut si ad peccandum socios vel conscos adhibuerit liberos, famulos; si quis veneno, an ferro, an insidiis de industria positis alium occiderit; si fraude an mendacio facinus adjutum fuerit, etc. „*Cur*” finem respicit, ob quem quis peccatum patravit. Cur mentitus es? Cur oblocutus? Num, ut oblectareris, atque luderes an noceres? Num per odium et invidiam, an per imprudentiam vel levitatem hoc dixisti, fecisti? Cur furatus es? Utrum ex nequitia, an ex egestate? „*Quomodo*” modum designat, quo actus perficitur. Num vi, an dolo re aliena potius es? Num virginem violasti vi, an adulando, promittendo, donando ad peccatum allexisti? „*Quando*” notat tempus. Festusne erat dies, an ferialis? Num tempore SS. Missae in ecclesia, an extra illam malis cogitationibus inhaesisti? Semperne circumstantiae temporis et loci peccatum novum indicant? Pierique triplicem statum ponunt. a) Vel enim peccat, aut peccare vult in loco aut tempore sacro, eo animi proposito, ut loci temporisque sanctitatem violet. b) Vel admittit, aut admittere vult aliquod peccatum cum sanctitate loci aut temporis pugnans ratione praecepti prohibentis. c) Vel denique admittit, aut admittere vult alia peccata cum sanctitate loci et temporis non ita pugnantia, non eo fine, ut sanctitatem violet, sed alio, quem sibi peccantes proponere solent. Si primum, non dubito, speciale peccatum committi ratione loci et temporis sacri, cuiuscumque generis sit illud peccatum, quod pravo illo animo peccans committit, aut committere statuit. Si secundum, etiam peccatum admittitur speciale, si quis in loco sacro sanguinem aut semen effundat, aut furetur, si quis in die festo opus servile publice faciat. Si tertium, non committitur speciale peccatum ratione temporis et loci sacri, quare nec opus est, talem circumstantiam consideri, prioribus autem illis modis eam circumstantiam consideri necesse est. Circumstantia peccatum non immutans esset, si e. g. puer mentiretur in ecclesia, ut poenam effugeret, vel die dominica domi irasceretur.

## De peccatis omissionis et muneris sive status.

**§. 89.** Quoniam lex Dei non solum prohibet malum, sed et bonum inculcat, et praecepta, quibus malum prohibetur, pro sine habent bonum illi oppositum, et quoniam a sanctissimo Salvatore bonorum operum fructus ferre jubemur, confessarius etiam de officiis positivis, aut affirmativis examen suum instituet, quam primum ea a poenitente non explicite respici animadverterit. Etenim boni Christiani non ideo sumus, quia a malo abstinemus; satis est, omittere bonum, ut in Dei judicio damnamur. Arbor, quae nor fert fructus bonos, excindetur et mittetur in ignem. Gravissimam non raro materiam constituunt peccata *omissionis*, praesertim, ubi talia officia negliguntur, quibus ex *muneris* et *vocatione* obstringimur. Pleraque enim mala, quae accidunt, inde proficiuntur, quod poenitentes conditionis *sue* ignorant officia, vel sin minus, saltem ad illa animum non advertant. Sunt quidem ex iis, qui ad *sacrum Poenitentiae* tribunal configiunt, sunt, inquam, qui confessariis et *status sui obligationes*, et quoisque illis defuerint, plene et sincere exponant, sed proh Deus! quoti eorum, etiam quod potissimas in republica ecclesiastica et civili partes agunt altum et exitiale habent ea de re silentium? Quoti neaduent, aut nescire videntur, eos unos ad vitam ingredi, qui non hanc aut illam, sed omnem prorsus justitiam implent? Quoti sic *hominis* aut etiam *christiani* peccata confitentur, ut nisi sedulo interrogentur, vix unquam peccatorum *status* *sui* meminerint? Non solum homines rudes et plebeji, sed multi quoque ex cultioribus de salute sua sibi satis secur videntur, ubi conscientia de peccato graviori commissionis illos non redarguit, et tamen hi ipsi officia summi moment saepe negligunt. In officiis igitur confessarii est, poenitentem hac de re examinare, prouti ipsi visum fuerit, in pri mis ubi se sistunt poenitentes, qui a longo jam tempore confessi non sunt, et nihilominus parum proferunt, de que se accusent. Interroga patrem familias de educatione, insti

tatione, corrections prolium, et de exemplo, quo familie sue ad virtutem praecurrit. Interroga virum in dignitate, in officio publico positum de iis, ad quae vi muneris obligatur, — ast servata prudentia. Fit enim, ut, qui irreprehensibilis sit in actionibus hominis privati, sit per omissions aut negligentiam in rebus officii sui reprehensibilis. Nihil erat in persona summi sacerdotis Heli, quod merito culparvis, quia tamen erat pater adversus filios suos nimis indulgens, vindictam divinam in se et universam familiam suam provocavit.

### Quaestiones de morali poenitentis charactere.

§. 90. Examen, quod confessarius cum poenitente, ubi necesse fuerit, instituendum habet, ad scopum tam instructionis et medicinae peccatori adhibendae, quam dignoscenda ejus ad veniam peccatorum a Deo obtainendam dispositionis dirigitur. Quoad utrumque finem confessarius non solum singula peccata nosse debet; verum etiam *universum poenitentis characterem moralem*, nec non mali radicem et fontem in predominantia quadam cupiditate positum; nam hac demum obtenta cognitione, determinare poterit, quid et quomodo cum poenitente, quem ad sincerum et efficacem mendacionis et uberioris perfectionis studium perducat, agendum sit. Sic pro varia mentis indole rescire oportet, num confiteus literarum cultura polleat, an vero sit in cultus atque ignorans. Si primum; num sciat veritates religiosas, nec ne; an eas addubitet, in iis nutet, earumque indifferens sit. Si alterum; an haec ignorantia sit culpabilis vel inculpata, num versetur circa essentialia doctrinae christiana, vel accidentalia, circa externa Religionis exercitia vel interna fidei dogmata? — Pro varia affectionum indole alias sunt instructiones, si poenitens praeditus sit animo torpescente, lento, rudi vel duro, idque aut ex nativa animi indole, aut ex defectu educationis, aut ex circumstantiis status et commercii? vel si irritabilis, vividus, vehemens, cito exardescens, tristitiae amans, asper, moresus, auxius,

scrupulosus etc. — Pro varia voluntatis indole aliter tractandus est poenitens, qui ex levitate aut inanimadvertentia peccat, aliter qui ex nequitia et mala voluntate agit. Aliae sunt instructiones et medicinae ad praepedienda et debellanda peccata in peccatore, qui a) vel semel lapsus est, vel b) qui quaque occasione data relabitur, vel c) qui consuetudine detinetur certae peccati speciei. Alius agendi modus cum poenitente, qui in Religione instructus est, alius, ubi religiosarum veritatum ignorantia laborat. Quae omnia in censem venire debent, ni confessarius officio suo rite fungendo desit. Quapropter de his omnibus conscientiae arbiter queret, quae ad poenitentis characterem moralem explorandum inservire possunt. Hinc in specie inquirere debet: α) Quaenam fuerit occasio, qua quis ad peccandum inductus fuerit, num et haec adsit? Id enim rescire opus est, partim ad fontem peccati detegendum, partim ad danda consilia vitandi aut mutandi occasionem proximam peccati. β) Quae fuerit poenitentis praeterita vivendi agendique ratio, utrum se hoc illove peccato jam ex tempore ante ultimam confessionem, et quoties commaculaverit, quo patebit, num sit consuetudinarius peccator, nec ne. γ) Quin imo interroget de relapsuum causa, utrum contingent e negligentia, quantum in adhibendis mediis a confessario dictatis socors est, vel ex vi temptationum solito vehementiorum, vel ex mera fragilitate humana; hinc patescit, num sit recidivus censendum, vel proprie consuetudinarius inveteratus. Plura hac de re infra Sect. II. §§. „Peccata occasione nata confitentes”, et „Peccata ex consuetudine nata confitentes.”

Ad dignoscendum statum moralem poenitentis, ut cum fructu mederi possit, confessarius *mali radices fontemque peccatorum in praedominanti quadam cupiditate possum* investiget. Actiones enim malae corpus sunt, seu exhibito alicujus praedominantis affectus mali; certa peccaminosa inclinatio mater est plurium peccatorum. Sic pertinacia, rixandi cupido, inobedientia erga superiores non raro ex praedominanti superbiae affectu nascuntur; detractio, calumpniae, odium, filiae sunt abominabilis invidiae; avaritia

**seducit ad dolum, fraudem, duritiem, quin imo ad pejorationem et perjurium; qui irae vehementiori non dominatur, proclivis est in opprobria, maledicta, calumniam etc. Intemperantia generat rixas, libidines, impudicities, neglectum officiorum etc.** Nec tamen eadem peccata, quae foras erumpunt, easdem habent radices, sed ex diversis saepe affectibus eadem extra prodeunt scelerum facies. Inimicitiae nimirum, injustitiae, damnosa officii erga Deum vel proximum neglectio in his quandoque orientur e dominante superbia, in illis e labore, in aliis ex avaritia, in pluribus ex insito rerum spiritualium fastidio.

Hoc qui minime norit, dum infirmum poenitentem tractare velit, id faciet unum, quod illi, qui morbum tegunt, sed nusquam sanant, quia mali radices et fontem, ut discernere nesciunt, ita nec resecare, nec obturare valent. Unde confessarius, nisi jam ex ipsa poenitentis accusatione peccatorum radices sua sponte cognoverit, tenetur per interrogata hanc sibi comparare scientiam. Interrogabit v. g. cur poenitens hoc illudve peccatum, puta furti, detractio-  
nis, odii etc. commiserit. Dicet forte alter id a se factum, quia despctus fuit, et laesa ejus fama; et is superbus est. Alter, quia sibi illatum erat damnum; et is avaritiae fuliginem praefert. Alter, quia obturbata est quies ejus atque voluptas; et is servit malae libidini. — Atque hac originis et propaginis, qua peccata nascuntur, seseque excipiunt, notitia carere non posse eum, qui salubriter muneri directoris et medici spiritualis satisfacere velit, explorata res est.

### Quaestiones de dispositione poenitentis.

**§. 91.** Jam ex supra memoratis quaestionibus dispositio poenitentis dijudicari poterit, si omnia simul junctum pensantur. Attamen plura alia supersunt quaestionum momenta, quae specialiter in hunc finem servire possunt. Inter haec primum occupat locum 1. *quaestio de obligationibus peccatum consequentibus*, e. g. aliena restituendi, cum inimicis se reconciliandi, occasionem proximam deserendi, nempe an

poenitens has obligationes jam expleverit, aut explere coepit, aut saltem explere paratus sit. Ex his enim responsionibus animadvertere est, quodnam conamen lucusque a sui exauditionem (vel motu proprio, vel, confessariorum ius su) adhibuerit; quaeque contrariae virtutis opera exercuerit Major minorve gradus promptitudinis has. adimplendi obligationes, et virtutes peccato contrarias exercendi, majorum vel minorem indicat gradum dispositionis ad sacramentalem gratiam obtinendam.

2. Quaeratur de *tempore*, quantum minimum adponit, ex quo poenitens criminum suorum apud confessarium se accusarit, et in specie, ex quo ultima vice certas speciei peccatum commiserit. Confessionis dilatio justo longius causa est saepe, ut homines in eadem recidant peccata, in actionibus suis Deum obliviouscantur, unde fit, ut conscientia tenera non gaudeant. Ubi vero confessarius advertit longius intercessisse tempus, ex quo poenitens certum aliquid peccatum patravit, sciscitabitur de causis intermissionis peccati, nun ex vera cordis emendatione, scilicet amore Dei profluxerit, an ob defectum occasionis, irritationis, aut temptationis vehementioris, vel ob timorem infastorum consecutariorum id factum fuerit. E responsis procul dubio patebit, utrum ad gratiam sacramentalem obtinendam legitime dispositus sit, nec ne.

3. Percunctabitur confessarius *de vero peccati compissi dolore*, et serio de cetero non peccandi proposito, num scilicet poenitens doleat ex animo de peccatis? an habeat propositum serium vitandi peccatum? num tempus impenderit, ut se diligenti examine præpararet, a Deo poenitiae gratiam peteret, seque ad verum dolorem excitaret. Considerabit tamen confessarius, utrum præparationis defectus ex poenitentis ignorantia, an negligentia processerit, atque tunc illi opitulabitur, edocendo, quomodo conscientiae examen instituere debeat, excitabitque eum ad sinceras desuper contritionem.

4. Nec inutile erit, exquirere, *numquid irragatae sibi satisfactionem (poenitentiam) implevarit?* cur illam præter-

miserit? Si hoc ex notabili accidit negligentia, quamdiu neglexerit? ubi ex re erit, quaerere, utrum confessionis tempore habuerit satisfaciendi voluntatem; alias enim illa nulla fuiaset, et esset iteranda, — Ex his omnibus simul junctis tam generalibus quam specialibus quaestionibus certorem se reddet confessarius de poenitentis legitima dispositione ad veniam peccatorum a Deo obtinendam.

### Quaestiones de veritatibus religiosis.

**S. 92.** Ad statum moralem et dispositionem poenitentis agnoscendam plurimum conlert nosse, quali Religionis scientia et fide poenitens polleat. Praeterea ad suscipiendum Sacramentum Poenitentiae, quod S. S. Altaris Sacramentum consequitur, debita in Religione catholica scientia requiritur. „Fides est humanae salutis initium, sine illa nemo ad filiorum Dei consortium potest pervenire, quia sine hac nec in hoc seculo quisquam justificationis consequitur gratiam, nec in futuro vitam possidebit aeternam“<sup>1)</sup>). Quare, ubi confessarius dubitandi causam habet, an poenitens necessaria Religionis scientia et fide gaudeat, per interrogata investiget. Quem defectum de iis suspicari licet, qui rudes sunt, salutis incurii, et in frequentandis concionibus negligentes. Hoc examen quoque ad eos extendi potest mundanos homines, qui in tractandis seculi rebus, et solertiae et aeguminis pleni, imo qui mysteria Religionis in juventute edocti, ex longa Dei salutisque suae oblivione eo usque aliquando deveniunt, ut vix scitu necessarias veritates religiosas scire et credere videantur.

Ne vero poenitentis animum offendas, ita nonnisi ab initio interrogabis quasi illum instructum putas, e. g. utique scis, quid circa hoc illudque credendum agendumque sit? Si poenitens annuat, ulterius explorabis, an reipsa id sciatur, et haesitantem juvabis, erudiesque ignarum. Cetera vide Sect. II. Cap. I.

---

1) S. Aug. Serm. 28. de temp.

### Conclusio quaestionum.

**§. 93.** Saepenumero non praeter rem quaestio moveri poterit ultima: *num sit quidquam, quod adhuc conscientiam angat, torqueat?* Haec interrogatio pluribus est occasio, ut quae ex timore, vel verecundia reticuerunt aut simularunt, tandem pandant et confiteantur, inprimis apud eos, quo confessarius mansueta et benigna agendi ratione, qua ipsos tractaverat, a timore liberatos, ad accuratiorem malorum inveteratorum e priori vita detectionem perimotus fuisse videat. Ex iis, qui ita interrogantur, alii conticescent, et nihil respondent, vel quia nihil habent, vel pudore et timore retinentur, qui eis admendus est; alii respondent negativo, sed frigide et perplexe, quibus contestari juvat desiderium, pacem et tranquillitatem eis procurandi; alii affirmative, quos confessarius soletur bonique animo esse jubeat, quod tantam ac talem eis concesserit Deus gratiam, ut se hoc peccatorum jugo excusserint. Ubi vero animadverterit, quod mala ex voluntate peccata in antecedentibus confessionibus reticherint, ita ut ex defectu integritatis, vel contritionis bonique propositi manca et non sincera fuerit eorum confessio, tunc edoceat opus illis esse, ut praeterita repeatant per confessionem vel generalem, quae totam anteactam vitam complectatur, aut particularem quidem, quae tamen regrediatur ad originem mali. Hinc si reperiat confessarius, hujusmodi sacrilegia fuisse patrata, ut de numero fiat certus, interroget, quoties intra hoc tempus, a quo peccare cessavit, confessus sit, et communicaverit? et num, quotiescumque confitebatur vel communicabat, ad sacrilegium adverterit? Accidit enim aliquibus interdum sacrilege confiteri, praecipue in pueritia, et postea horum obliisci; hi non tenentur ad repetendas confessiones oblivionis tempore factas<sup>1)</sup>. Utroque pro casu sacerdos operam suam ei auxilium offerat.

---

1) Cfr. S. Lig. Praxis Conf. n. 22.

### Materia quaestionum vitanda.

§. 94. Ex sine confessionis iure divino facienda sat clare patet, ea omnia revelanda esse, quae aut procurandae integritati ejusdem, vel dignoscendo characteri poenitentis morali, vel dijudicandae ejusdem dispositioni inserviunt. Itaque 1) abstinentum est non modo a rebus omnibus ad confessionem non pertinentibus, sed etiam illis, quae cum peccato quidem connexa sint, ast ita, ut eorum scientia necessaria non sit ad peccati speciem, prout integritas confessionis requirit, cognoscendam, neque ad dandum poenitenti salutare consilium, monitum et instructionem, nec ad injungendam poenitentiam quidquam faciunt. Absit omnis curiositas, qua quaerimus, et nosse cupimus res et circumstantias ad sacrum tribunal minime necessarias et plane inutiles. Praeterquam, quod tempus insumatur inutilibus quaestiones, hae generant in poenitente dissidentiam erga confessarium, tanquam ultimum occultorum indagatorem, ipsamque confessionem odiosam reddunt et molestam. In hunc censum veniunt quaestiones de nomine, habitatione poenitentis, aliisque rebus domesticis ad rem non pertinentibus.

2) Caveat confessarius, ne iis rebus inhaereat accuratius indagandis, quarum intentio et ruminatio phantasiam minus subriter exerceat. Satis enim est, peccata imperfecte intelligere, quam forte novi peccati periculum inducere. Adeo fetet palus ista, ut consultum non sit, eam vel a poenitente vel a confessario, ubi opus non est, moveri; sufficit, require speciem peccati patrati, non vero modum; et si ipsi poenitentes vel ex inverecundia, vel ignorantia vellent hunc declarare, suaviter eos mone, necessarium non esse. Expedit haec in re imitari philosophum, qui veritus, ne loquendo de simili materia os conspurcaret, carbone descriptis. Ceterum monere juvat, ut indagatio in poenitentis peccata totumque ejus statum moralem non sit nimia et anxia. Examen a confessario instituendum non debet esse exactissimum, sed ita adcomodatum poenitenti, ut non generet fa-

stidium“<sup>1)</sup>). Et P. Anselmus Reiffenstuel: „Confessarius tenetur examinare poenitentem inquisita industria et actissimo examine, sed suavi et humano modo. Atque quam maxime, ne per interrogations suas confessio non gravis et odiosa reddatur, nec ansa detur haereticis, candi illam conscientiae carnificinam.“ Non omnes poententes eodem modo sunt interrogandi, sed ceteris parte pluribus interrogandi sunt minus periti, quam culti; riter qui confessario noti non sunt, quam quorum conscientiam ex anteactis confessionibus satis perspectam haborro qui raro, quam qui frequentius confitentur etc. Non quam autem examine poenitentium abuti licet in fin quem abominabilem designat Illust. D. Joannes Sailer, I scopus Ratisbonensis: „Die Geheimbeicht darf nie als Instrument des nicht bekennen Wollenden betrachtet und ben werden; eben so nie als Kunstgriff und Beherrschungsmittel der Gewissen.“

3) Denique huc spectat praeceptum ecclesiasticum non inquirendo complice peccati, quod literae juridicni in Archidioecesi Viennensi dari solitae secundum Constit. Benedicti XIV. 17. Nov. 1749. his verbis exhibent: , ovibus curae nostrae concreditis offendiculum paretur, salus a Christo posita est, et ab eo divinae misericordie fonte illae avertantur ac deterreantur, ad quem ab eo Redemptore nostro ad abluendas dealbandaque in sancto suo animas amantissime invitantur, graviter et districte divini judicii interminatione, atque in virtute sanctae conscientiae tibi prohibemus, ne poenitentes sub quovis castibili praetextu, qui peccatum vel crimen aliquod confuerint, cuius socium vel socios habuerint, sive in tribu Poenitentiae sive extra illud interrogare audeas, aut praecebras de nomine socii seu complicis, de loco habitationis, aliis quibuscumque circumstantiis ejusdem complicis manstationem concernentibus; alioquin te noveris ultra pec-

---

1) Marianus ab Angel.

lethalis incursum etiam ab hujus Sacramenti administratione a nobis ipso facto suspensum esse, nec non aliis gravioribus poenis subjicendum fere, vigore Const. Benedict. XIV., quae incipit: „Apostolici ministerii.” —

Ad hanc materiam dilucidandam sequentia notanda veniant:

a) Nunquam licet confessario directe inquirere in personam complicis, obligando poenitentem, aut etiam invitando, ut illi manifestet complicem in ipsa confessione tanquam confessario<sup>1)</sup>.

b) Quando poenitens non potest exprimere speciem peccati, nisi exprimendo personam, cum qua peccavit, puta, si cum sorore concubuit, nec potest alium adire confessarium, cui persona complicis sit ignota — non peccat confessarius, indirecte inquirendo in personam complicis, imo ad id tenetur, quod tunc fit, quando directe inquirit in qualitatem complicis, ex qua persona complicis indirecte innoscit. Ratio est, quia tenetur confessarius inquire in omne illud, quod poenitens tenetur in confessione aperire, et confessarius curare debet, ut confessionem poenitens instituat integrum.

c) Ex regula non licet confessario in personam complicis inquirere, obligando vel invitando poenitentem, ut revelet sibi personam complicis extra confessionem in ordine ad correptionem vel denuntiationem complicis per confessarium ipsum faciendam; potest enim hoc fieri per poenitentem vel personam tertiam.

d) In casu tamen, quo poenitens tenetur procedere ad denuntiationem complicis, et persona, cui debet fieri denuntatio, est ipse confessarius, potest et tenetur inquirere in personam complicis, obligando poenitentem, ut sibi extra confessionem complicem revelet. E. g. Si confessarius est ipse Episcopus alterius confessarii complicis penitentis, a

1) Cr. S. Thom. Opus. 22. q. 6.

quo persona poenitentis fuisse sollicitata ad turpia in contestatione vel circa iudicium.

¶ Cardinalis de Lugo licet de re notarii digna referat: „Non tamen repugnat dari casum, in quo confessarius possit posse mentem obligare ad manifestandum sibi complicitis nomen, non quidem quasi confessarius eam obligationem imponat, sed quia revera poenitentis eam habeat, et confessarius, qui ex ejus confessione hoc cognoscit, admonet illum de sua obligatione; cui si non vult satisfacere, jam merito ei absolutionem negat, quem non invenit ad absolutionem disponitum.“ Posto posse illum castum contingere, constat aperte, quia potest confessarius videre ex occultatione complicita pravissima diuinae immininere, ad quae impedienda poenitentis binominis telletur. Aliud videt poenitentem ex se ipso immunitate si non posse exequi, nec habere alium, per quem id posse praeter ipsum confessarium; quod case certum est, tenet poenitentem ad illud medium unicum eligendum, quod in extremo non est aptus ad absolutionem recipientiam<sup>1)</sup>. Si hoc tametem semper intelligendum est, quando ex tali modo procedendi non sequitur ignorantiam et pusilloriam scandalum, in eo scilicet, quod Sacramentum Poenitentiae secretum violari patet. Hoc enim inconveniens usque adeo praeponerat, ut, quando after correctio facienda fieri non potest, relinquenda sit.

### Modus interrogandi. — Conditions quaestionum.

§ 95. Quoniam plurimum interest, ut quaestiones debito modo instituantur, ne vel *aut*, quem per interrogandi assequi volumus, vel *reverentiae*, quae Sacramento, vel *se destine*, quae poenitenti debetur, adversentur, proin pank amplius conditions earum declarare oportet. Sunt vero haec sequentes:

---

1) Tract. de Poenit. disp. 10. sect. S. 2. 1. 1. 2. 3. 4. modif. 1. 2. 1. 1. 3. 1.

1) Ante omnia quaestiones nullo non tempore et modo sint mansuetas et benignas, comitatis et charitatis plenes adspicere, ut ex ipsa interrogandiratione poenitentes colligere possit confessarium in visceribus charitatis cum ipso agere paratum esse. Omnis enim quaestio affectu vere paterno facta apta est ad fiduciam confessario adeo necessariam comprehendendam; efficiendumque, ut poenitentes omnes cordis latebrus sincere detegat; dum e contra sermo duras et asper, præterquam quod poenitentem laedat, timido in primis et vere cundo animum penitus adimit, eumque a sincera et plena peccatorum confessione deterret, menteque turbat. Quae virtus maxime opercitur commendatur confessario, si interrogare contingat poenitentem, qui peccata turpia dum aperit, in seruum enumeratione interrupta voce balbutit et haesitat; hujus tunc plurimum sublevatur animus per interrogata, quae charitatis et benignitatis, commiserationis et compassionis reflectum spirant. Nec ab hac agendi ratione unquam recedes, sive ob atrocitatem culpac, sive ob poenitentis militiam prævitatem, ruditatem.

Quid vero, si quos confessarius invenerit poenitentes, qui non obstantibus interrogationibus, benignis maxime et manuelie, nihilominus sileant, eo quod confitendi peccata sui rubore suffundantur? Eos excitabit, ipsorum oculis subjiciendo paternam Dei bonitatem, divinam clementiam, humanae fragilitatem sibi metipsi notissimam, sincere confessionis utilitatem maximam, legem silentii nunquam a se violandum. Contra si inciderit in protertos et impudentes, amice quidem, verum graviter moneat, non eos ante hominem stare, sed coram Deo, cuius locum confessarius tenet, divinae Mos maiestati tanquam reos ibi esse oblatos, Deum non impune irrideri, periclitari eorum salutem aeternam, perennia et horrenda supplicia iis destinari, quia Sacramento Poenitentiae abutuntur, tantumque remedium a Deo institutum continentur.

2) Quaestiones sint perspicuae, et in primis captus, et latitans, statim atque conditioni confitentium oppositae usque ad eo, ut accurate intelligantur, rectisque juvari queant respondere.

sis. Hinc a) nec verba, nec phrases contineant, quae poenitentis indoli ingenioque haud convenient. Interdum ubi poenitentes valde rudes sunt, mutatis terminis iterentur. Quapropter quaestiones non sint abstractae et generales, sed specificae et concretae; non longae et accumulatae, sed breves et simplices tam verbis quam rebus. Hac enim deficiente quaestionum virtute non solum repetitis interrogationibus tempus inutiliter teritur, verum etiam poenitentes perturbanter, eo quod nescii sint, quid respondeant, dum ob exiguum intellectus perspicaciam interrogata, terminis rebusque longiora et agglomerata, non assequantur. b) Ut vero aetati, statui et conditioni poenitentis congruant, illa tantum peccata attingant, quae ab hominibus ejusdem professionis vel aetatis, consideratis illorum circumstantiis, suspicari licet, nisi ex praemissa illorum confessione aliter agendum esse judicetur.

3) *Quaestiones justo et naturali ordine dispergitae* se invicem excipient. A peccatorum initiis et illiciis ad consummata et sequelas, a levioribus ad graviora, ab ordinariis et communibus ad extraordinaria velut per gradus procedatur. Servata hac regula declaratio quorundam peccatorum, v.g. impudicitiae, facilior redditur, species, numerus et circumstantiae peccatorum aggravantes expeditius innotescunt, quin periculum adsit, ne vel res majoris momenti ex inconsiderantia, aut oblivione omittatur, vel ulteriori inquisitione poenitentis animo noceatur.

4) Sint *modestae* et *honestae*. His dotibus nunquam non interrogationes cunctae insignitae sint, adeo ut semper compareat sermo verecundus, licet poenitens obscoenis et inverecundis utatur vocibus. Id enim, ut humanitatis sensum taceant, tribunal sacrum simulque Sacramenti reverentia exigunt.

5) Pariter *discretione* sint *conspicuae*. Haec quaestionum conditio, quam merito requirimus, non tantum illud spectat, ne de iis instituatur examen, quae a tali persona regulariter committi non soleant, sed vel usque eo se extendit, ne, si quae graviora revelet peccata, sensu, ut ita

dicam, crassiori sumantur, aut malo consilio adscribantur. Praestat, quantum fieri potest, salva justitia, meliora supponere, et potius fragilitati humanae, quam malitiae conscientium peccata adscribere. Idem quoque obtinet, si poenitens peccatum reticuerit, quod vero confessarius prudenter interjectis interrogationibus elicuit. S. Franciscus Salesius ejusmodi poenitentibus suavem et lenem se praebens, tam longe absuit, ut in correptionem acerbam prorumperet, ut potius ostenderet, quam felices sint rite confitendo: „Credas, velim, Deus magnam tibi gratiam parat; vide, quomodo Spiritus sanctus cor tuum tangat, ut bene confitearis; eja ergo, mi fili, animose fatere peccata tua; magnum te manebit gaudium, magnum solatium mortis in agone, quod humilem feceris confessionem.”

### Prudentia in interrogando.

**§. 96.** Praeter enumeratas dotes, quibus quaestiones a confessario ponendae sint ornatae, requiritur in poenitentium exāmine *prudentia haud vulgaris*. Etquidem prudentia confessario opus est in interrogando: 1) ut eliciat, quae poenitentes quademcumque ex causa reticuere; 2) ne pejora forte doceat, quam quae poenitens sciat, neque ejus curiositatem excitet, et sensum moralem obtundat. Quoad primum adhibeat illam industriam *prudentem*, qua usum fuisse Ezechielem legimus in explorandis abominationibus, latentibus intra templum<sup>1)</sup>). Viderat is parvum foramen in pariete. Jubetur istud a Domino dilatare: Fode parietem, fode parietem: quo facto apparuit ostium, ita ut Propheta per illud commode ingressus potuerit inspicere abominationes pessimas. Parvum foramen est levis aliqua culpa, sponte a peccatore aperta. Necesse est, ut confessarius sua diligentia laxiorem reddat accessum, quem ad cor nactus est, pandatque sibi ostium tam amplum, per quod pene-

1) Ezechiel, VIII. 9.

trans histrare et cognoscere possit, quidquid abominatio-  
nis ibi latet absconditum. — Quoad alteram, in specie pru-  
dentia et circumspectio summa requiritur in interrogatis  
de Sexto Decalogi precepto. Periculum enim est, "ne iu-  
niiores praesertim ex ore confessarii ea discant," quae fel-  
iciter ignorabant; non desuerunt, qđ, postquam a con-  
fessarii pedibus recesserunt, vellent experiri, "quod ad illū pér inconsideratiā dīdicērunt." Ceteram cum hoc pec-  
atum sit turpe, aegre se poenitentes de eodem accusant,  
et nisi opere afférat confessarius, plurimi non sét explic-  
ant crimen suum, atque in sordibus suis computrescant.  
Ne vero poenitenti, neve sibimetipsi in hoc poenitentium  
examine noceat, confessarius eas, quae sequuntur, regu-  
las servabit:

a) Cum humilitate et reverentia statue te in praesen-  
tia Dei; diffide imbecillitatis tue, et omnem fiduciam tuam  
repone in solo Deo. Cor tuum et mentem tuam durantibus  
his interrogationibus saepius eleva ad Deum et répete illud  
prophetæ: „Eripe me Domine de luto, ne infligar” <sup>1)</sup>.

b) Sicubi, hic certe cave omnem in quaestionibus cu-  
riositatem et redundantiam. Quod spectat ad carnis peccata,  
monitum est S. Caroli Borromaei: „Confessor summam ad-  
hibeat cautelam in eorum interrogatione, ut, cum peccati  
speciem et circumstantias peccati graviores audierit, a ce-  
teris abstineat.” Nam, ut verbis S. Thomae Aquinatis utar,  
„hujusmodi delectabilita, quanto magis in specie consideran-  
tur, tanto magis concupiscentiam nata sunt movere, et ideo  
potest contingere, ut confessarius talia quaerens, et sibi et  
confitenti noceat” <sup>2)</sup>. Quare satius esse poterit, imperfekte  
peccata intelligere, quam forte novi peccati periculum in-  
ducere.

c) Hac de causa utere quoque terminis et expres-  
sionibus, quibus potes, honestissimis et castissimis, dum  
loqueris de virtute castimoniae, appella illam virtutem

1) Psalm. LXVIII. 15. — 2) In 4. dist. 19. in fine. Gr. R. M.

amabilem, virtutem angelicam, puritatem sanctam, et ejus aestimationem et amorem et te conserves, et peccantem inspires.

d) Potissimum tunc, dum in sacro tribunali audis et interrogas juvenes, omni circumspectione utere, ne, quod adhuc feliciter ignorant, doceas infelicitatem. Quandiu dubium est, num poenitentia hac in re deliquerit, neconè utere terminis et expressionibus genericis et late patentibus, ut, si per ipsa rebus sit intelligat et faciat, sin minime nullum inde novi, nullum periculum dicat. Similiter monet S. Caro: „Prudens cautusque erit confessor in interrogationibus, ne radi- bus praescientia atque utriusque sexus junioribus ad novum et nunquam ante attentatum scelus occasionem probeat; vel aperiat. Hic tamen de peccatis, quorum huius in confessione mentionem fecerunt, et in quibus probabilitate destinari pos- sunt venisse, prudentia cautione interrogandi erunt, id aut pudore aut ignorantia celent peccata.“ Ex alio loco: „Summa prudentia ea de re interroget mulieres aut adolescentes, ne eos, quod ignorant, edocet, iisque utatur verbi pudorem minime laudentibus.“

e) Interrogationes tuas incipe ab eo, quod, hac in re minus odiosum est, et unde initium sumit ipsum peccatum, scilicet in cogitationibus, desideriis, verbis auditis, qui prolati, a visu; ab his, si necesse fuerit, transibis ad colloquia, conventionalia clauicularia, ad actiones. Si poenitentia libet erat a pravis cogitationibus, aut si resulit, neque ipse occasio- nem illis dedit, abstinebis ab interioribus questionibus. Ita concurrit S. Franciscus Salesius, et in regula hoc praecepit: Veram cum multi sint, qui cogitationes a desideriis, et ipsis actionibus vix discernant, credamus, ac actiones quoque confiteri, dum se de pravis cogitationibus accusant, aut sibi persuadent, se non peccasse; dum in peccatis actiones non prosperunt, dicit sponte et voluntarie pravis cogitationibus et desideriis sese occuparint et delectati sint, ideo non de internis tantum, sed de exterioribus quoque peccatis interrogabis. Ita experieris nonnunquam, a) eos, qui de solis cogitationibus se accusarunt, reos esse verbo,

rum et actionum, sive quod cogitationes ab actionibus nos satis discriminant; sive quod tibi occasionem praebere volunt, ipsos de actionibus interrogandi, de quibus se accusar non audent, nisi a confessariis adjuventur.  $\beta$ ) Experieris, esse inter juvenes, qui, licet non norint peccatum contra puritatem, tamen incusat se de pravis cogitationibus, vel in genere se contra castitatem peccasse. Cave, ne his loquaris. d' impudicitia, sed ita loquere, ut ipsi afferant speciem peccati quod confitentur. Videbis, saepius verba et actiones non fuisse contra puritatem, sed apud honeste et ingenue educatos, contra decorum, urbanitatem, quae illis ab institutoribus suis, a parentibus, majorem in modum domi commendata sunt. Et si suspicaris, eos in honestam actionem ejusmodi patrasse, ne quaeras directe, *utrum mollitiae, an incestus, vel sodomitiae crimen?* sed interrogabis *quid egerint, cum quo, etc.* Et hoc pacto ex poenitentis ore speciem peccati elicies, qui subreas periculum docendi illam<sup>1)</sup>.

### A r t i c u l u s III.

#### *De poenitentibus instruendis et admonendis.*

##### *Obligatio confessarii poenitentes instruendi.*

§. 97. Quam primum confessarius penitorem animi statum poenitentis sui partim ex ipsa ejus sponte facta accusatione, partim ex auditis ad quaestiones positas responsis, usqueque perspexerit, eundem pro ejusdem animi indole ac conditione conscientiae edocere, nec non admonere tenetur, ut totus quantus alias, isque novus, bonus atque justus coram Deo homo fieri satagat. Rituale Romanum confessarium hac de re monet, dicendo: „Audita confessione perpendens peccatorum, quae poenitens admisit, magnitudinem

---

1) Mfr. J. Gerson de arte audiendi confess. Tom. II. P. II. Consil. 19. 47. 88.

et multitudinem, pro eorum gravitate ac poenitentis condione, prout opus esse viderit, oportunas *correctiones et admonitiones* paterna charitate adhibebit." Confessarius enim Doctor est poenitentium, cui incumbit, suos in iis, quae ad eorum statum et perfectionem pertinent, instruere et erudire, ut non primam duntaxat justitiae christianaee partem, quae horitur ad declinandum malum, sed etiam alteram, quae jubet facere bonum, impleant.

Pariter Medicus est spiritualis, ad quem pertinet, — ut verbis utar S. Gregorii Nazianzeni, — „animaee pennas addere, ac mundo eam eripere, Deoque dare, divinamque imaginem aut manentem conservare, aut periclitantem fulcire, aut delapsam in pristinum statum revocare, Christumque per Spiritum sanctum in pectoris domicilium admittere" <sup>1)</sup>). Et si quilibet, etiam privatus, in certis circumstantiis, saltem ex charitate obligatur, proximum suum, si erret, admonere et instruere, quando scilicet admonitio judicatur necessaria, vel speratur majorem fructum allatura, quam incommodum: quanto magis hoc praeceptum urgebit confessarium, cui specialiter incumbit salus poenitentium? Quem in finem saepius in memoriam revocari juvabit verba Domini per Prophetam dicentis: „Fili hominis, speculatorum dedi te domui Israël: et audies de ore meo verbum, et annuntiabis eis ex me. Si dicente me ad impium: Morte morieris, non annuntiaveris ei, neque locutus fueris, ut avertatur a via sua impia, et vivat: ipse impius in iniuitate sua morietur, sanguinem autem ejus de manu tua requiram. Si autem tu annuntiaveris impio, et ille non fuerit conversus ab impietate sua et a via sua impla: ipse quidem in iniuitate sua morietur, tu autem animam tuam liberasti. Sed et mihi conversus justus a justitia sua fuerit, et fecerit iniuitatem, ponam offendiculum coram eo, ipse morietur, quia non annuntiasti ei: in peccato suo morietur, et non erunt in memoria justitiae ejus, quas fecit: sanguinem vero ejus de

---

1) Orat. 2.

manu tua requiram. Si autem tu annuntiaveris iusto, mihi populus peccat iustus, et ille non peccaverit, vivens vivet, quia annuntiasti ei, et tu animam tuam liberasti”<sup>1)</sup>.

## Instructionis delineatio.

§. 98: Ut in hac rerum amplissima materia justo ordine  
incedamus, partes principiores, de quibus seruorem sap-  
ciendum esse arbitramur, delineare placet. — Instructio posse  
admonitiones, quas confessarius peccata sua confitanti dare  
obligatur; A) ad poenitentis emendationem, et B) ad ubi-  
riorem in virtutis studio progressum premeendum spectant.  
Quoad primum, confessarii officium versatur circa sacramen-  
to poenitentia parandum a) cognitionem officiorum ipsius incum-  
bebitum, et veritatum religiosorum, b) cognitionem qui ip-  
sius, c) agnitionem peccatorum, d) cognitionem obligatio-  
num ex peccato prodeuntium, et denique e) curatorem  
animi morbis adhibendam. Quod alterum momentum adie-  
net, illud in eo consistit, ut confessarius poenitentiam man-  
tantur ad pie sancteque vivendum instruat et hortetur, cui  
rum etiam ad altiorum amplitudinis et portatis, efficaciam  
et armitatis gradum in christiana perfections ascendendum  
evehat. O) Dantur et plures casus, in quibus confessarius,  
sive rogatus, sive non rogatus, dubia solvere, et decisionibus  
facere, vel consilium dare tenetur; hinc partem illam, quae  
de dabis solvendis, de decisionibus atque consiliis dantur  
agit, merito ad materiam referimus officii, quo confessarii  
poenitentem instruere obstringitur.

## A. Instructio quoad rectam officiorum et veritatum religiosarum cognitionem.

**g. 99.** Qui adcurate et sollicite attenderit ad hominum  
animum, facile sibi persuaderit, voluntatis perversae  
et impudicatae, quae non possunt esse recte, non posse.

1) Ezech. III. 17. — 21. — Conf. Constit. dioeces. Ratisb. an. 1553. de  
Sacr. Poenit. Tom. VII. Conc. Germ. p. 1067. Synod. Prog. 1605. Th.  
XX. Tom. VIII. p. 715.

sam in mediocri et minus exulto intellectu latere, atque defectivam cognitionem, notiones minus rectas, persuasio- nem vacillantem etc. immoralibus appetitionum et aversio- num nostrarum manifestationibus esse fundamento. Intelle- cta et voluntas, etsi nonnunquam aperte sibi in vicem re- pugnare videantur, tamen in actu ita conspirant, ut, quod alter appetitu dignum vel indignum modo decretorio judi- caverit, altera raptore appetat, vel vero rejicit. Confessari- nus desuper persuasus, saepe sapientia necessarium esse vi- debit, immutationem in voluntate efficiendam ab intellectu exordiri, emendarique aliquando poenitentem animadvertis- ex eo, quod ipsi ingeratur recta officiorum, et veritatum re- ligiosarum cognitio.

In dñe, ut rem exemplis illustremus, vulgaris discrē- dominicorum et lectorum profanatio latet in defective cognitione veri sensus, qui legi diuinae et ecclesiasticae huic spe- ciali subest; levior jejuniorum contemptus ex erroreia de- rivatus notionibus, quae de Ecclesiae scopo et auctoritate in- terpretantur; ejusmodi legibus sibi singere solent; illa frequen- tior excusatio de impossibili inimicorum dilectione sat clare ostendit, dictam legem minus bene intelligi; et rudiores ab- sudique de Deo, ejus attributis etc. conceptus, updatam manu- manant, nisi ex crassa ignorantia et errorea mentis cul- tura? In his et similibus casibus benevolentissima mouita in romanum profunderentur, nisi prius removereentur errorei conceptus, representationes ex una tantum parte rem tan- gentes, erroresque practici. Ante alia omnia conscientias, ne- come est, ut recte cogitant, officia sua profundius penetrent, et pro interna dignitate aestiment sublimitatem virtutis sum- mo pretio studioque dignae, eamque in intimis praecordis per- sentificant, et quia veri Jesu Christi fideles novum amoris mandatum profitentes, talia animi sensa tanquam fontem omnium genuinae pietatis considerare edoceantur. Certo cer- tius ita sicut, ut voluntas promptior doctrinae Jesu Christi Jugo se submittat, indeque tutissimum suum regimen man- tilacatur. — Confessarius itaque sollicite adlaboret, ut poenitentem ad rectam officiorum illi undique incundenterium

veritatumque religiosarum cognitionem perducat, atque hinc inde vel circa officia et veritates religiosas, *quas fors ignorat, instrual*, vel sicubi ejus conscientiam errore, vel mentem erroneo circa Deum et res divinas conceptu teneri videt, de recto edoceat.

### Regulae practicae.

§. 100. Quantum ad hanc instructionem poenitenti impertiendam, Theologiae moralis magistri sequentes in usum confessariorum subjiciunt regulas:

a) Si quis nullius erroris sibi conscius, sincere et ex indubitate conscientiae dictamine operatur, hunc ab omni peccato excusat *ignorantia*. Verum qui ex animi levitate, vel omnino ex malitioso legis divinae contemtu officia sua addiscere intermittit, iste, quamdui ita mente dispositus est, frustra suam ignorantiam obtendit. Sub hac enim legis iuria apertum vitium seu constans animi perversitas latet. Pro assertim tum culpa plurimum incrementi capit, ubi in ~~malitia~~ *ignorantia* crassa vel affectata intervenit. Inprimis illis id obtinet, qui vel sinistris affectibus abrepti veram Religionem nescire pergunt, vel in *eminenter loco collecti* officiorum suorum inscii, et simul incurii vivunt. Tali utique instruere, monere obtestarique, ut cognitionem officiorum et veritatum religiosarum sibi parent, quin imo *sacro tribunali*, in quantum fieri potest, edocere oportet.

Quanta diligentia singulis vicibus adhibenda sit, difficulter definiri potest. Quem in finem attendatur α) *qualitas personae*; ab homine perspicacia ingenii, bene educato, Inprimis a docto plura requiriuntur, quam a simplici et plebejo; β) *gravitas materiarum*; hinc primas sibi partes deposituunt cognitione verae religionis, et in ipsa Religione articuli fidelis reliquis necessarii; tum officia status nostrari, illa praecipue, ex quorum neglectu in nos aliasque multa detrimenti redundat, ut fieri solet, si e. g. confessarii, medici etc eorum, quae vi munera ipsa incumbunt, ignorantes vel impediti fuerint; γ) *major opportunitas addiscendi*, quae aliquem scilicet convenit.

b) Si poenitens per *conscientiam erroneous* actum aliquem licitum pro peccaminoso habet, confessarius hunc illi

errorem omnino auferre tenetur, prout etiam, si peccatum aliquod veniale tanquam reatum gravem apprehendit. Id v.g. obtinere reprehenditur apud plebejos aut scrupulosos, dum patet, se peccare graviter, si die festo omittant sacrum iusta de causa; si jejunium non servent, eti ad illud non sint obligati; si filios aut servos delinquentes, licet non immoderate, corripiant, vel eos castigent; si quis ipsos odio presequatur, quamvis ipse maxime cupiant ei reconciliari; si diebus festis opera necessaria aut certe charitativa pergit etc.

c) Similiter et ille errorem suum dedocendus est, qui hucusque per *ignoriam* aliquid, quod reapse prohibetur, tanquam licitum patravit, nunc tamen fluctuat, vel etiam directe a confessario, quid ei subsit, sciscitatur; nam si confessarius reticeret vel dissimularet verum, cooperaret alterius errori, errantemque in suo peccate confirmaret. Ceterum non ita facile poenitentis ignorantiam credas prorsus compatam, et in praxi e. g. cum adolescentulo, qui casu ignorante tacibus obscenis se polluit, eo agendum est modus quo ab omni culpa eum immensem vix habeas. Fortasse diuine aliquod adulsait mali, quod patrabat, fortasse fulgor eius ignis, quod effudit Deus in mentibus nostris, sese illi poterit, et ipse non advertit animum, ut debebat; quod omnes illius scrupulos suffocavit. S. Augustinus Pelegium religerat, quod temere docebat, quidquid per ignorantiam sit, culpa carere: „Humana superbia praesumens de viribus liberi arbitrii excusatam se patet, quando ignorantiae est, non voluntatis, quod peccat”<sup>1)</sup>). Etenim quis scit, utrum revera nihil intentatum reliquerit, ut hoc mali evitaret? Quisnam tanta uti potest diligentia sine gratiae subdio? Eam vero, quomodo obtineat a Deo, si a Deo petere negligat? Tot sacrificia, quae Dei iussu in Lege Veteri offerebantur ad ignorantiae peccata expianda, — tot preces in peccatis repetitae ad impetrandam cuiuslibet generis peccatorum veniam, — lacrymae a sanctis viris hanc ob causam effusae —

<sup>1)</sup> Epist. 104.

manifesto sunt argumento, ignorantiam non tam saepe, videtur, prorsus invincibilem et involuntariam esse.

d) Si tamen poenitens adhucdum in bona fide existat, i ut nec interroget aut dubitet, simulque ob notam ipsius inf mitatem praevideatur, fore, ut ex peccatore materiali forma fiat, duplex est sententia. Prima negat in tali casu adesse d ligationem monendi; quia melius est talem in peccato materiali permittere, quam ex materiali formale facere; quod si ret, si moneretur, et monitioni morem non gereret. Adde, praeter peccatum hominis hucusque insciī, alia insuper dē menta ex manifestatione praevidentur<sup>1)</sup>). Secunda sententia docet esse admonendum, et hoc dilemmate sese sustentū „Vel talis est dispositus ad acquiescendum monitioni confessarii, vel non est dispositus. Si est dispositus, confessarius tenetur eum admonere; si vero non est dispositus, tā habet affectum ad peccatum grave;” et si ex peccato materiali fiat formale, sibi ipsi, non vero confessario, qui vi suae ligationis etiam materiale peccatum praecavere tenetur, fungi tare debet. Excipitur tamen plerumque casus ille, si ex matrimonii invalidi jam contracti manifestatione grave scandala vel urgens animarum periculum prudenter timeretur. De q̄ stione ista satis ardua S. Alphonsus Ligoriū in Praxi Confessarii scribit: „Qua de re hic etiam cum communi infirmitate quod si quis matrimonium contraxisset invalidum propter quod occultum impedimentum, et in bona fide maneret, contra periculum subeset infamiae, scandali aut inconfessitiae, si manifestaretur matrimonii nullitas, tunc confessarius debet eum in sua bona fide relinquere, donec dispensatione a sacra Poenitentiaria illi obtinuerit, (excipe tamen, si dispensatio statim et facile obtineri possit)<sup>2)</sup>). Cui communis casui applicant Moralistae, quod in Decretalibus legitur „Dissimulare poteris, ut conjuges, quorum matrimonium ē nullum, remaneant in copula sic contracta, cum ex sepius

---

1) Herculani Oberrauch Theolog. moral. Bambergae 1797. Tom. VI. p. 1

2) Cap. I. §. 2. u. 8. Theolog. moral. libr. VI. n. 610.

tione videoas scandalum imminere; <sup>1)</sup>) quamvis ibi locorum de *licita magis Pontificis dispensatione*, prioris defectum suppleante, quaestio agi videatur <sup>2)</sup>). — Verum ubi de praeceptis iuris naturae agitur, vix unquam fiet, ut, qui illa transgreditur, constanter et inculpate in bona fide sit, et simul sperare licet, talem, ubi edocetur, si non ex integro, aliquatenus sitem et successive sibi temperaturum esse. Hinc neutiquam lucere licet, dum poenitens v. g. mollitiei hucusque indulsisse reprehenditur, quamvis ignorans id fecisse videatur.

Necessaria est nonnusquam instructio circa confitendi modum. In hoc enim impingitur dupli ratione: a) circa actiones nullo modo peccaminosas, quales sunt v. g. longas historias confessioni adnectere, agnomina data singillatim, distincte explicare; peccata sua verbis parum urbanis exponere etc. Haec ignorantia, sicut sine vitio dissimulari potest, quin et interdum expedit, (maxime si personae sunt ejusmodi, quae aegre latuus correctionem, aut certe parum capaces emendationis videantur) ita si commode fieri possit, omni studio tollenda est, quamvis indirecte potius, quam directe id faciendum sit; v. g. fortunis et historias per discretam interruptionem abrumpendo, peccata ab ipsis crasse prolati modestius proferendo, dum ad emendationem eos adhortatur, aut numerum peccati quaerit. b) Potest etiam vitium in confitendo esse circa actiones peccato obnoxiae; sicuti foret: non exprimere numerum et circumstantias necessarias; complicem sine necessitate manifestare; de allorum non complicum moribus vitiisque gravioribus murmurare etc. Ad hanc ignorantiam tollendam confessarius tenetur, atque adeo poenitentem monere debet, ut numerum et species et circumstantias peccatorum in confessionibus addat, ut omittat allorum vitia referre etc.

### Quoad cognitionem sui ipsius.

§. 101. Eandem cum officiorum cognitione praerogativam tenet *cognitionis sui ipsius*, — emendando poenitenti gravissima et admodum necessaria. Nam si lex, ut Apostoli Jacobi verbis utar, speculum est, in quo vultum nativitatis suae oportet considerare: quid aliud importat haec consideratio, quam ut homo seipsum cognoscat, naevos et vitia sua

---

1) C. 8. X. de consang. (à 14.) — 2) Vide Lucii Ferraris prompta bibliotheca. Vocab. Confessarius. Tom. II. p. 432. n. 88. Venetiis 1788.

inquireat, sicque laborare felici cum successu in emendatione valeat? Profunda omnium officiorum nocturnarum et obligationum cognitio irans est; et in se mortua, nisi carnales speciationes applicaverimus, actaque nostra et omnino cuncta cum ea comparaverimus. Haec generatio summa si vera sunt, quantae gravitatis haec summetipulae cognitio est omnibus, quorum utpote ad tribunal sacramentale properantiam recto modo interest, vita deponere vitamque meliorem incipere? Omnia, quae in vita ipsorum influunt omnis nexus, qui inter scelos et proprium animavit obtinet paucis: omnia pro poenitentibus gravissimi sunt momenti.

Quo severius quis in commissorum peccatorum historiam inquisierit; quo clarius cognoverit, qua ratione haec illave inordinata passio mentem animumque ipsius occupaverit; quo accuratus investigaverit omnam aditum perversis affectibus facile patentem; paucis: quo distinctior et perfectior sit cognitio propriae infirmitatis et vitiositatis, eo feliciter succedet emendationis negotium. In his omnibus poenitentes indiget benigna confessarii manuductione, qui cum illis ad prima vitiorum initia redeat, fontemque primum abominationum detegat, attentionem reddat eum ad obvias occasiones quibus saepissime succumbere solet, ad modum, graduta subitaneum passionum praedominantium transitum, aut longiorum earumdem perduracionem. Duce confessario poenitentes in aliis modo videat et judicet proprios naevos in eorum turpitudine et deformitate; modo aestimare et diligenter discat oppositas virtutes quibus alii praeluent; modo cunctiosi effectus visque perniciosissima peccati, quo praeprimis delectatur, ob oculos ei ponantur; modo in tempus futurum omnime malo divinare jubeatur, quinam metuendus sit vita perditae exitus; praeprimis attentus fiat ad nexum, qui inter peccata ceteroquin valde sibi dissimilia locum habet, comunque fundamentum investiget. Talis cum poenitente susceptus labor, licet probatam requirat patientiam indefessamque soleriam, exoptatos feret fructus, emendationisque negotium multo facilius et diuturnius reddet.

### Quoad agnitionem peccatorum.

§. 102. Ubi poenitens duce confessario ad sui ipsius cognitionem pervenerit, ut reipse locum habeat emendatio, confessarii multum intereat, poenitenti quam vividissime omnis peccati faciem deterram camque turpissimam depingere. ejusque malitiam et dannos maximum ostendere. Quid ut feliciter fiat, confessarius in poenitentis animo altera sensa excitet de naturae humanae pretie; de imagine et misericordia Dei, ad quam creati sumus, de sublimiori dignitatis, de dignitate, puritate et sanctitate voluntatis divinae, quam leges Dei et Jesu Christi manifestant; — docent eum mirabilia infinitae charitatis divinae opera in redemptione generis humani solertius pensare, indeque oculos convertere ad peccatum, quo omnis vera hominis dignitas turpiter inhonestatur, impie profanatur natura nostra, et sapientissima benevolentissimaque divinae providentiae condilia arrita redduntur. Vel si fors haec pro ceptu nimis abstracta videantur, peccatori clarissima, quoad ejus fieri potest, effigies immensa sapientissimaeque charitatis et misericordiae divinae erga homines superabunde se effundentis ob oculos sistatur, revelationes Dei ad nos, qua Amici et Benefactoris, Doctoris et Patris, Creatoris et Redemptoris vivide depingantur, et beneplacitum divinum in omni bono, summa vero displicantia Dei sanctissimi in celo clarissime exhibeantur. An non exinde maxime genuina et sincera sensa pudoris et humilitatis, contritionis et doloris de peccato et de ingratitudine orientur? Cfr. de contritione excitanda §§. infra occurrentes.

Si fors vita peccatoris, quocum agitur, modo jactaceras et exitiosas sequelas ferunt adeo, ut ex propria experientia peccati damna ipsi innescant, gaudia vitae pro ipso et suis perierint, ut lacrymas et gemitus eorum, quos infelices reddidit, non minus quam mala sui conscientia eum accusent; confessarius etiam hac occasione utatur, de malitia peccati magis convincendi eum et adigendi ad

professionem sinceram, neminem, qui a semitis Dei reces serit, verae pacis et felicitatis participem fieri posse.

### Continuatio.

**§. 103.** Inter peccata, quorum turpitudinis ac pravitate agitionem confessarius poenitenti ingerat, ut eum confirmum et efficax vitae mutandae consilium perducat, singularē mentionē peccata *omissionis*, et *officiorum statu laesio* merentur, eo quod hujus generis peccata magna partem ab hominibus parvi, vel minimi, imo nihil pendantur; hinc ea praeterire instruendo et monendo poenitentem minime licet. Quodsi confessarius, angulos abdito conscientiae ejusmodi bene lustrando et interrogando, invenierit plura omissionis peccata, moneat poenitentem illas in catechismo: „Vita malum, bonum age,” et illius artis ad ignem damnatae, quae nullos bonos fructus talera Christus judex vivorum et mortuorum aliquando in nullibus coeli apparens damnabit non eos tantum, qui malegerunt, sed et qui bonum, quod facere potuissent et debuissent, non fecere. — Pariter doceat, quae officia poenitentes non adimpleverit, et quae officia in his illis circumsstantiis ipsi in primis sint adimplenda. Contingit enim haec raro, ut poenitentes ad confessionem accedant, quin de neglectis aut omissis officiis, statui ipsorum privis, sece accusent. Haec officiorum omissionis culpam eo maiorem inducit quo gravius alicui munus incumbit, et quo graviora ex talis neglectu detimenta timeri debent. Dictum hoc esto Magistris, Dominis, Patribus familiis, Judicibus operumque praesidibus in officiis, etc. etc. qui saepenumero non pendunt comissa ex neglectu officiorum suorum peccati. Huic dissolutioni occurrere tenetur confessarius. admonendo quemvis, ut sedulo in officia muneris et status sui incumbat, et quidem ut servus Christi, faciens voluntatem Domini ex animo, non ad oculum serviens, et ut hominibus placat<sup>1)</sup>. „Omne quodcunque facitis in verbo aut in opere

---

1) Ephes. VI. 8.

omnia in nomine Domini Iesu Christi, gratias agentes Deo et Patri per ipsum<sup>1)</sup>). Quantum bono publico conducat sedula officiorum status et muneric adimpletio, cogita quaeso, quam bellam faciem mundus indueret, si nemo status sui officio deesseset. An non sufficeret istud ad reducendam subito innocentiam, quae ab initio vix se in conspectum dedit, et mox fugam arripuit?

**Quoad agnitionem obligationum e peccato prodeuntium.**

**§. 104.** Post haec confessarius poenitentem perducere tenetur *ad agnitionem obligationum* e peccato prodeuntium, *sec non ad promptitudinem eas explendi*, scilicet bene faciendo emendare, quod male fecerat. Qui revera non peccasse exoptat, peccata, quantum fieri potest, infecta facere adlaborabit. Aperta animi motio, quam fors praecedentes adhortationes produxerunt, gemitus aut vultus in lacrymis referens poenitentiam non sufficiunt; certissimum enim geninae conversionis criterium certe in eo repositum censerter, si poenitens ad omnia ea praestanda paratissimum se sintit, quae ex peccato commisso praestare tenetur. Haec urgeat confessarius severum in modum, adeo, ut nullis praetensionibus effugiisque vanis praebeat aures; etiam poenitenti ipsi de strictissimi hujus officii vi et necessitate tanquam conditione, sine qua non, *ad remissionem peccatorum persuadere*, et benevolia instructione ejusmodi obligationes faciliiores et chariores reddere conetur. In iis adimplendis **confitentem** manuducat et indicet, quid et quantum sit **praestandum**, et qua ratione commodius faciliusve id fieri possit. Sic iniustum alienorum possessorem, ut fideliter et mox restituat male parta, damnumque exinde emergens resarciat, rite adhortetur; calumniatorem ad revocandam calumniam; malevolum detractorem ad expiandam injuriam

---

1) Col. III. 17.

praecipue per enarrationem et divulgationem bonae iudicis et virtutum, quibus alter est insignitus; offendit ad premiatam et sinceram reconciliationem; seductorem ad omnem scelestam connexionem tollendam, qua non ipse tantum ab ulteriori seductionis facto abstineat, sed etiam depravates verbo et exemplo ab ipso vitio retrahere studeat; eum, qui publica edidit scandala, ad manifestanda tanta virtutis exempla, quibus alii de facta conversione persuadeantur, adigere summopere adlaboret; brevi: poenitentem prematum efficiat, ut eodem studio et fervore omni bono inhaeret, quo antea servitio peccati erat mancipatus; et pro viribus propter comissa mala satisfacere sit sollicitus.

### Quoad ipsam curationem animi morbis adhibendam

§. 105. Prudens et circumspecta praecautio a novis vitiis hic necessaria est. *Emendatio*, quae modo est præparata, diuturna sit, et *virtus*, ad quam proprius accessit poenitens, in neoconverso habeat fidelem et continuum sectatorum. Confessarius itaque eum edoceat et instruat, quomodo difficultates emendationi junctas superet, et quibus modis haec egregia animi sensa netriat soveatque. Confessarius peccata ex animo poenitentis, ut ita dicam, evellat, destruendo habitus viciosos et consuetudines per frequentem peccatorum repetitionem contractas; disperdat passiones et inclinationes inordinatas, quae sunt quasi radices et reliquiae peccatorum, et dissipet occasiones proximas, praecipue, a quibus poenitens ad lapsum impellitur, et in antiquam miseriam protrahitur, atque hac ratione morbis animi qui sunt peccata, curationem et medelam admoveat. Quod officium ultimum claudit functiones confessarii in emendando peccatore; et, ne onus labor sit inanis, sedulam et litudinem et profundam curandi methodi intelligentiam postulat.

Quantum ad hanc animi vitaesque immutationem et emendationem poenitentium, in primis graviter peccantium, ne pristinis vitiis indulgeant, praecipua cura confessarii versari debet, a) circa *peccata cordis interna*, quae nonnan-

quam animum gravius sauciant, et periculosiora sunt iis, quae in manifesto admittuntur, atque peccatorum oris et operis fons et origo merito appellantur. Plurima namque peccata cogitationum flocci aut nihil pendi solent; sed horum peccatorum maxima est ratio habenda; mala enim animi affectio naturam peccati constituit. Essentia quippe vera peccati in perversa animi dispositione consistit, actus vero externali illius quasi corpus seu actualis exhibitus sunt. Haec ipsa multis dispositio interne se prodit *delectationis* sic dicta *merors*, (quatenus animus objecto peccaminoso libere immoratur), desiderio vel *decreto*. Qui his actibus internis seu cordis acquiescit voluntarie, non solum eis ipsis peccata committit, verum etiam *externorum peccatorum* causam praebet. Sacra scriptura interna cordis peccata non minus ac externa prohibet: „Abominatio Domini cogitationes malae”<sup>1)</sup>. Omnis, qui viderit mulierem ad concupiscendum eam, jam noechatus est eam in corde suo<sup>2)</sup>). S. Augustinus de peccatis internis ita loquitur: „Quidquid vis, et non potes, factam Deus computat”<sup>3)</sup>), et alibi: „Si cui etiam non contingat facultas concubandi cum conjugi aliena, planum tamen aliquo modo sit, id cum cupere, et si potestas detur, factorum esse, non minus reus est, quam si in ipso facto deprehenderetur”<sup>4)</sup>.

Quod attinet consensum, utrum pravis cogitationibus menti animoque obversantibus praestitus fuerit, nec ne, distinguendus est concupiscentias motus triplex. *As*, qui omnino voluntatem antevertit, et quod inde consequitur, liber non est; *is*, qui omnino liber non est, quia voluntas eidem repugnat, quoniam tamen non satis ei reluctatur, consensum imperfectum eidem praebere censetur; et *is*, qui est omnino liber, quia cum cognitione, citra necessitatem, atque adeo cum affectione voluntas in eum fertur. Horum trium motuum primum peccatum non est, alterum veniale tantum, tertium procul dubio grave<sup>5)</sup>.

1) Proverb. XV. 28. — 2) Matth. V. 28. — 3) In Psalm. LVII. — 4) Libr. I. de libero arbitr. c. 2. Cfr. Matth. V. 11. XV. 18. XII. 34. Jacob. IV, 1. i. 24. — 5) S. Thom. quesit. disp. q. 15. a. 14.

Confessarius itaque, qui peccatoribus emendandis operam navat, peccatis internis extirpandis sedulo adlaborat fontem peccatorum obturando. Ex. gr. Cagus confitetur, se in commercio quotidiano cum aliis contribulibus, et in laborando, saepe in blasphemias et execrationes erupisse. „Scisme, unde ejusmodi pessima verba in os tuum veniant? Dicam tibi, modo attende. Cor tuum non bene est dispositum ordinatumque; quod si cor tuum esset bonum, essent et verba tua. Quodsi in corde tuo nullam impatientiam, nullam invidiam, nullam inimicitiam erga proximum, nullam taedium laboris nasci patereris, nullum verbum invidiae, inimicitiae, nullumque maledictum ex ore tuo prodiret. Nunc scis causam, ob quam verba peccatoria ex ore tuo prodeant; in corde latet fons, ibi haeret radix peccatorum. Nunc ostendam tibi viam, qua verba haec vitiosa declinare queas. α) Quam primum vel minimam cogitationem aut cupiditatem adverteris, quae impatientiam, iram, taediumque gignere possit, ejusmodi cogitationi cupiditatique fortissimam aliquam veritatem religiosam illico oppone. β) Quam efficacissimam veritatem, ut tempore opportuno occurrat, tum, quando in animo tuo omnia pacata sunt et tranquilla, attente revolvere oportet; occasiones diligenter explorare, in quibus ad iram invidiamque etc. tentari soles; proposita repetere, repetitaque oratione fulcire. γ) Ubi nihilominus in peccata priora prolapsus fueris, temel ipsum ad judicium provoca et damna, genibusque flexis poenitendo Deum, ut indulgeat, exora, tibimet ipsi poemam aliquam dicta, novoque proposito capto, fretus divina clementia atque gratia Jesu Christi, gressus tuos ulterius fige. Quoties maledictum os tuum evomuerit, genibus flexis os admove vel ori Crucifixi, cogita judicium extremum, verbaque judicis damnantis: „Ite maledicti,” memento maledicti, quod Deus super terram effuderit ob peccata etc.”

#### Continuatio.

§. 106. In animi morbis curandis, quominus poenitens denuo vitiis indulgeat, confessarius etiam b) in *prædomi-*

*naniem animi cupiditatem, et in peccatum, ex qua plura peccata tangam ex fonte scaturiunt, intendat.* Si enim Pater spiritualis in poenitentis vita fontem aliquem detexerit, unde plura, licet diversa, peccata promanare solent, et poenitentis animum eo inclinare non studuerit, ut pravae peccatorum matri obstat, admovendo efficacissima media contra fontem malorum, nova atque nova continuo peccata promanabunt. Ubi vero peccatorum fluenta obturaverit, eo ipso cessabunt, et radice extracta et deleta nil peccatorum illorum succrescere poterit. Sic S. Chrysostomus sapienter pronunciavit: „*Mos est medicorum, ut non prius morbos abigant, quam eorum fontes occludant*”<sup>1)</sup>. „*Frustra enim, ut S. Ambrosius ait, cicatricem curaveris, si serpent interiora contagia, imo acerbatur vulnus, si foris clauditur, cum interius vulnus inaequat*”<sup>2)</sup>. Quaenam vero sint potiores vitiorum radices, breviter his S. Bernardus indicavit: „*Si vis videre, qualis sit tua conversatio, et quam vere solida, vide, quid diligas, quid metuas, unde gaudeas, unde tristis.*” „*Quemadmodum optimus medicus, ut ait S. Isidorus, ad aegrotantis naturae subsidium arte instructus et armatus, cum variis morborum generibus obcidetur, adversus eum, qui acrius urget, in procinctu stans, eos, qui dilationem admittunt, in posterius servat, eodem modo et tu quoque medendarum animarum scientiam prudentia temperans, ad id quod amplius urget, oculorum aciem intende, nam eo sanato spes est, fore ut reliqua etiam sanentur.*”

Quoniam vero fons peccatorum saepenumero in uno aliquo *peccato praedominante* latet, ab illo in primis purgandus est poenitens, ut emendationem vitae sperare liceat. Ast quomodo agnosci potest peccatum, quod dominatur? Respondemus: a) Opus esse ad id peculiari gratia, quam largitur Deus iis, quos ad animarum regendarum curam evocat. b) Cognoscendum ante omnia esse proprium cor, omnesque illius motus dignoscendos, antequam cordis alieni motus ad examen vocemus. c) Diuturnam conscientiarum regenda-

---

1) *Serm. 2. in Paralip.* — 2) *Epist. 61.*

rum experientiam non levem conferre facilitatem ad hanc distinctionem. d) Ubi saepius confessionem alicujus audivimus, non operosum esse, defectus in illo praepollentes cognoscere, dummodo illi non dissimulet, neque confessario desit diligentia et ingenium. Ubi sicut obiter perpendere, quam male agant illi, qui saepe confessarium mutent. e) Dominans etiam poenitentis peccatum agnosci potest, cum primum sua criminia confitetur, si animus advertatur sis occasionibus, in quibus peccare consuevit, et si interrogetur, cur et quem ob finem ea, de quibus se accusat, peccata commiserit, quod ex sequentibus exemplis videre est. Supponamus aliquem confiteri, se festis diebus operatum fuisse, Missam non audivisse, in iras exarsisse, jurasse, percussisse, ultionis sensus fovisse; percontandum est, cur singula peccata patraverit. Si responderit, se ob lucri cupiditatem haec egisse, constat, in hoc dominari avaritiam. Si autem reposuerit, se iratum fuisse, quia contemnebatur, Missam non audivisse, quia a sociis recedere non audebat, ne induceretur, dominans filius peccatum superbia est vel vanitas.

*Exemplum.* Rusticus consitetur: Neminem decepi, nisi furatus sum, neque adulteravi, ab ultima confessione ante annum facta nil mihi conscient sum, nisi quod chartis ludendo saepe maledixerim, et domum redux uxorem prolesque percusserim, sociisque meis saepius biduum triduumque iratus fuerim. *Conf.* Quare tamdiu sociis iratus es? *Poenit.* Quia ludendo pecuniam meam amissam isti lucrati sunt. *Conf.* Modo audi, quid benevole tibi dicam: Neminem decepi etc., ast propterea nondum justus Christianus et bonus es, nec adhuc jus ad regnum coelorum habes. Ecce Christianus bonus non tantum enormia vitat peccata atque flagitia, quorum apud tribunalia humana posset accusari atque puniri, sed abhorret ab omnibus, licet ipsi minima esse videantur, peccatis, quia Sanctissimus Deus eis offenditur, et S. Scriptura ait: „Qui minora non fugit peccata, mox in graviora labetur.“ Dein magna tua cupido ludendi valde peccaminosa est, et animi saluti maxime nociva. Ecce ipse fateris, te ludendo maledicere et objurgare et emiserari

solere, hoc ipso Deus offenditur, et socii aliquique audientes scandalizantur. Domum ubi redieris, uxorem prolesque, quae nil mali tibi fecerunt, innocentes percutis. Estne hoc homine Christiano dignum? Minime gentium. Nonne prius conjugibus una mens unumque cor esse debet? nonne patrem eportat bonis exemplis praeducere subditis? licetne quempiam innocentem punire? Ira odioque plena nihilominus tamen audes orare: „Dimitte nobis debita nostra, sicut et nos dimittimus.” Quodsi fratribus iratum te mors occuparet, et tribunati divinae justitiae sisteret, quomodo misericordiam obtineres? Ecce horum omnium malorum non nisi ludendi cupiditas mater est infelix. Quae mala consuetudo pecunia tua te spoliat, et rei tuae familiari multa detrimenta adserit; amorem uxoris et liberorum minuit; benedictione divina indignum te reddit terrena et coelesti; quomodo Deus benedicat rei tuae familiari, cum benedictionis fructus ludendo dissipet? *Poenit.* Modo intelligo, mihi a ludendo esse abstinentum, imo ipse jam lusui valedixisse, nisi spes mihi affulisset deperditam pecuniam iterum recuperandi. *Conf.* Dilecte mihi aut pecunia relinquenda auf Dei amicitia. Jesus Christus dicit: „Quid prodest, si homo mundum universum lucretur, et animae suea detrimentum patiatur.” Amice, nonne facile fieri potest, ut, te ludere pergentantum absit, ut perditam pecuniam recuperes, ut plus adhuc deperdas? Pecunia ludendo amissa sit tibi poena a Deo injuncta pro insatiabili ludendi pruritu; promitte Deo, velle te non amplius ludere, et ora vehementer, ut tibi det gratiam, quod modo vis et promittis, actu adimplendi. Vita, quantum potes, socios lusus, omni vi aufer te ipsum illorum consortio, neque obsequere unquam illorum invitationibus, dicens eis: Jam sat ludendo pecuniae perdidi; vilipende eorum opprobria amore Dei, qui innumeris te cumulat beneficiis. Excita diebus dominicis et festivis in S. S. Missa firmum propositum propter Deum non ludendi. Id ipsum tibi qua salutare poenitentiae opus impono una cum quinque Pater et Ave usque ad proximam confessionem omni die dominica et festiva recitandis cum singulari intentione ad illa

verba: „**N**e nos inducas in temptationem; assiste mihi Deus, ne in priorem consuetudinem malam redeam.” Quodsi poem-tens habet, ponat aliquid in sinu pauperum.

Quod ipsa remedia seu subsidia attinet, quae emendationi peccatoris procurandae inserviunt, his enumerandis *generalibus* et *specialibus* hic loci supersedemus, pariterque methodum, qua applicentur, praeterimus, utpote quum de his omnibus sermo recurret copiosior infra Cap. III. hujus Sectionis.

### Correptiones in finem emendationis.

**§. 107.** Praeter instructiones nonnunquam *correptiones* et *reprehensiones* usurpandae veniunt. Correptio a divo Augustino *animi medicina*<sup>1)</sup> vocatur, per quam ipsi sanitas restauratur. Unde S. Isidorus: „Sacerdotes, inquit, pro populorum iniquitate daimnantur, si eos aut ignorantes non erudiant, aut *peccantes non arguant*”<sup>2)</sup>. Ne vero contingat, ut poenitens correptionibus potius exacerbetur, quam emendetur, in usu illarum sequentes serventur regulae. *Prima*: Raro et nonnisi urgente necessitate correptiones adhibeantur, ita ut etiam in his ipsis, non nobis, sed Domino ut serviantur, instemus. *Altera*: Nunquam non ratio habeatur a) *personarum*, quae reprehendendae sunt, b) *peccatorum*, propter quae hoc remedium adhibetur, c) *modi et temporis*, quo usurpandae sunt. Nam a) *personas* quidem quod attinet, non omnes promiscue reprehendendae sunt, etiamsi peccatis gravioribus onustae deprehendantur. Non enim decet seniores magnamque habentes auctoritatem sive ecclesiasticam sive secularem reprehendere, uti monuit S. Paulus, dicens: „Seniorem ne increpaveris, sed obsecra ut patrem”<sup>3)</sup>. Si enim cum hac reverentia agas, magis eum incitabis ad suum peccatum deserendum. Idem confirmat S. Leo, dum monet, „ut, cum sacerdotes peccant, plus erga corrigendos agat benevolentia quam severitas, plus cohortatio quam comminatio, plus charitas quam potestas, nisi delicti atrocitas majorem

---

1) Libr. de Moribus c. 27. — 2) Libr. 8. de Summo bon. c. 47. — 3) I. Tim. V. 1.

exigeret sententiam<sup>1)</sup>). Nec ii, quia signa magnae contritionis et ferventis propositi emendationis p[re]se ferunt, durius increpandi sunt, cum finis, qui per ejusmodi reprehensiones intenditur, jam obtentus videatur. Hinc Ipse quoque Christus Mariam Magdalenam, licet grandem peccatricem, non graviter increpuit, nec pater ille filium suum prodigum redeuntem durius allocutus est; sed potius cecidit super collum et osculatus est, quia utraque haec persona extraordinaria poenitentiae signa exhibebat. — Neque etiam iis, qui timidiiores et pusillanimis conscientiae sunt, aut etiam ingenii exulcerati, hoc reprehensionis remedium adhibendum est, ut, sicut de Servatore Isaias praedixit, „lignum quassatum non conterat et lignum fumigans non extinguat”<sup>2)</sup>), sed potius benigna exhortatione animique charitate et condolentia pleni significatione erigat et conservet. Soli vero poenitentes durioris naturae et exiguae capacitatis hoc medio curandi sunt, ut qui tali stilo duritiei et pertinaciae ipsorum proportionato magis percelluntur.

b) Jam quoad *peccata*, ob quae poenitens reprehendendus est, arbitramur, si plura asserat poenitens, eum non de omnibus in confuso, nec de singulis in particulari increpandum esse, sed duo aut tria graviora accipienda, eaque **gravius** reprehendenda; nam doctrina universalis parum utilis, experientia ipsa docente, comperta est, si vero ad particularia multa descendatur, nimis gravis accidit, applicata tantem ad ea, quae sunt magis noxia, fructuosior plerumque existit.

c) *Modus* corripiendi ordinarie parcus potius quam **prolixus**, benignus quam severus, patris potius quam judicis affectum p[re]se ferens sit oportet, ut jam olim sapienter monuit S. Gregorius Nazianzenus dicens: „Hanc rationem tene, ut partim illum corrigas, idque leniter et humane, non ut hostis, neque ut durus et rigidus medicus, Christi discipulus es mitis et benigni, qui nostras infirmitates pertulit.” Nec enim oportet illum, qui peccato aliquo sit p[re]-

<sup>1)</sup> Epist. 28. — <sup>2)</sup> Cap. XXI.

ventus insolenter obruere, sed clementer monere, nec persequi iungio, sed juvare consilio; nec cum insolentia in eum erigi, sed cum dilectione corrigeremus<sup>1)</sup>). Nisi molli manu tractentur vulnera, non coalescunt, exulceranda, si durius perfricentur. Pharmacopaeam subi, amarae ibi potionis vel miscenter saccharo, vel auro illiniuntur, ne deterreant: correctio si blanda sit, suavius accipiter, et curat efficacius. Demique tempus in reprehensionibus attendatur, ut scilicet reprehensio et correctio, ubi opus fuerit, non in principio confessionis, aut dum poenitens peccata enarrare pergit, sed in finem differatur, ne fors poenitens timore gravioris reprehensionis absterritis reliqua silentio reprimat.

### Monita pro confessario.

§. 168. Unum quod restat, quodque quam saepissime non possumus non inculcare, illud est, 1) ut confessarius meminerit, ad *peccatoris emendationem* opus non esse tantum humanae industriae, sed potius divinae gratiae. „Negavit Petrus, et non flevit, quia non respexerat Jesus. Negavit tertio, respexit Deus, et statim flevit, et flevit amarissime”<sup>2)</sup>. Quapropter crebro et ardenter pro tali poenitente erit, maxime quando Christum sub sacro in manibus habet, nam ut Apostolus sit, „non est volentis neque currentis, sed Dei misericordis”<sup>3)</sup>. Et Christus ipse profitetur: „Nemo potest venire ad Patrem, nisi Pater traxerit eum”<sup>4)</sup>. Confer Concilium Tridentinum, quod gratiam Dei ad conversionem peccatoris necessariam esse docet<sup>5)</sup>.

2) Ut non abjiciat animum, nec desperet de poenitentis emendatione: si enim medicus desperet, quid aegrotum faciet, si dux pugnae fugit, quid faciet miles? „Certe in rerum natura, teste S. Basilio, nil est, quod non diligenter corrigatur, neque vitium ullum adeo grave, quod non Dei timore pervincatur”<sup>6)</sup>. Et S. Leo: „Dum in hoc corpori

1) S. Chrys. hom. 24. in Matth. — 2) S. Ambr. c. 6. Apolog. David. —

3) Rom. IX. 10. — 4) Joan. VI. 44. — 5) Ses. VI. can. 8. — 6) Reg. 16

vivitur, nullius desperanda reparatio, sed omnium est optanda correctio auxiliante Domino: Qui erigit elisos, solvit compeditos, illuminat caecos”<sup>1)</sup>). Quodsi agri cultores viam et rationem invenerunt, qua amygdali alias acerbae dulcia proferant, cur via non inveniatur ad vitiosos mores mutandos? „Et forte, ut sapienter animadvertit S. Chrysostomus, si hodie verbis tuis non obtemperat, postea obtemperabit, et si neque secundo et tertio admonenti obtemperabit, iterum tamen te videns urgentem forte erubescet; et reveritus tuam curam ab his, quae offendunt, desistet. Non videtis, quanta Deus longanimitate nos tolerat, et quomodo quotidie negligimus obtemperare mandato ejus, et neque sic cessat a cura nostra? Simili modo et nos erga fratres nostros bene affecti magnam faciamus diligentiam, et reluctemur maligno illi daemoni, ut irritos ejus faciamus conatus”<sup>2)</sup>).

3). Diligenter caveat confessarius, ne aut labore in curatione suscepto defatigatum se ostendat, aut certum divinae misericordiae justitiae tempus praescribat, ne, sicut in hoc seniores Bethuliae imitaretur, dicentes: „Quinque dies expectemus a Deo misericordiam, si autem transactis quinque diebus non venerit adjutorium, trademus civitatem,” ita et audiat cum iisdem: „Posuistis vos tempus miserationis Domini, et in arbitrium vestrum diem constituistis ei. Non est iste sermo, qui misericordiam provocet, sed potius, qui iram excitet”<sup>3)</sup>). Potius ergo cultorem vineae imitetur, qui, cum Dominus vineae ficalneam sterilem reperiens succidi jussisset, dixit ad illum: „Dimitte illam et hoc anno, usque dum fodiam circa illam, et mittam stercora; et siquidem fecerit fructum: sin autem, in futurum succides eam”<sup>4)</sup>). Vel medicus, qui, cum graviorem viderit morbum, non desistit, nec molestia oppressus deficit, sed ad ferenda remedia diligentius se accingit, quod nos facere jubet S. Chrysostomus, „nam quanto impudentior atque pertinacior fuerit, tan-

1) Serm. 20. c. 5. — 2) Hom. 41. in Gen. — 3) Jud. VIII. — 4) Luc. XIII. 8.

to magis ad emendationem ejus absque ira et molestia studendum est”<sup>1)</sup>

4) Si vero per media nihil omnino fecisse se advertat, non turbetur, sed potius memorabilem S. Bernardi sententiam ponderet: „Noli, inquit, diffidere, curam exegeris, non curationem.” Denique audisti: „Curam illius habe,” ei non cura, vel sana illum. Verum dixit quidam: non est in medicis semper, relevetur ut aeger; at melius tibi proponde tuis. — Paulus loquitur: „Plus omnibus laboravi,” non ait, plus omnibus profui, aut plus omnibus fructificavi verbum insolens religiosissime vitans. Alias autem novem homo, quem docuit Deus, quia unusquisque secundum laborem accipiet, non secundum proventum. Ita, quaece tu fac, quod tuum est, nam Deus, quod suum est, faciet: — absque tua sollicitudine et anxietate curabit; plantariga, fer curam et tuas explevisti partes. Sane incrementum, ubi, voluerit, dabit Deus, non tu; ubi forte voluerit tibi nihil deperibit dicente Scriptura: „Reddet Deus mercadem laborum sanctorum suorum”<sup>2)</sup>). Securus labor, quia nullus valet evacuare defectus”<sup>3)</sup>). Et S. Chrysostomus: „Quodsi post largam admonitionem in iisdem vitiis perseveraverint, ne sic quidem nos desistimus, illis, quod rectum est, consulere, quandoquidem et aquarum venae, et si nullus veniat aquatum, manant tamen, et fontes, quamvis hauriat nemo, tamen scatebras emitunt, et omnes, et nemo bibat, nihilosecius fluunt; sic oportet et illum, qui concionatur (aut alio modo hortatur), quamvis nullus ausculet, tamen praestare, quidquid in ipso situm est”<sup>4)</sup>.

5) Ubi autem labor isthic sacer e votis successerit et poenitens in viam salutis redierit, gratiae agantur Deus qui dedit velle et perficere in poenitente et poenitentia; quoniam nihil est, qui plantat, neque qui riget, neque qui incrementum dat, Deus, cui laus et honor et potest in saecula.

---

1) Hom. 61. in Matth. — 2) Sap. X. 17. — 3) Libr. 4. de Compunct. — 4) In conc. de Laz.

## B. Institutio ad perfectionem christianam.

**§. 109.** Instructiones et admonitiones , quas confessarius poenitenti suggestit, eo tendunt, ut peccatis hucusque Commissis pro viribus valedicat, habitus vitiosos extirpet, atque tumultuantes naturae depravatae affectus spiritui subjugare satagat, seseque gratia divina opitulante emendet. Verum hoc pacto confessarii officium, quod instructionem et hortamen spectat, ex integro haud absolvitur, sed requiritur insuper, ut poenitens *ad perfectionem quoque christianam* instituatur, et indies ad majorem perducatur. Quod olim dixit Dominus Jeremiae: „Ecce constitui te super gentes, ut evellas et dissipes, aedifices et plantes,” idem nunc repetit singulis confessariis, qui non solum debent evellere virtutia e suis poenitentibus, sed etiam debent in illis virtutes inserere. Nam non sufficit, ut declinemus a malo, sed ne cesset quoque, ut in virtute proficiamus continuo majori. „Natura nostra, manente adhuc mortalitate, mutabilis, etiamsi ad summa quaeque virtutum studia provehatur, semper tamen, sicut potest habere, quo recidat, ita potest habere, quo crescat. Et haec est perfectorum vera justitia, ut nunquam praesumant, se esse perfectos, ne ab itineris nondum finiti intentione cessantes, ibi incident in deficiendi periculum, ubi proficiendi deposuerint appetitum. Nemo nostrum, dilectissimi, tam perfectus et sanctus est, ut perfectior sanctiorque esse non possit”<sup>1)</sup>.

Consistit vero christiani hominis perfectio in perfecta charitate erga Deum et proximum, vel potius in serio constante studio ad perfectam charitatem pertingendi. Haec charitas quascunque virtutes complectitur, idque sub duplice ratione: a) qua *media* et *adminicula*, quibus quis ad perfectam charitatem contendit, et b) qua *exhibitiones*, quibus flamma isthaec divinitus accensa, quaquaversus se prodit et exserit; nam charitas patiens est, benigna est etc.<sup>2)</sup>.—

---

1) S. Lco, M. serm. 40. c. 1. — 2) 1. Cor. XIII.

Ast prout singulae hae virtutes diversos admittunt gradus, tum amplitudinis et puritatis, tum efficacie et firmitatis, prout charitas, qua in Deum hominesque ferimur, major minorque existit; sic etiam gradus perfectionis distinguuntur infimus, summus, intermedius. Hinc multum errant, qui perfectionis essentiam in meritis exercitiis pietatis vel mortificationis reponunt, finem cum subsidiis praepostere commiscentes. Unde, prout S. Franciscus Salesius disserit, quidam se multum profecisse opinantur, si multum et frequenter jejunent, alii, si plurimas quotidie preces et orationes decurrant, alii, si largas eleemosynas erogare consueverint etc., cum tamen in exequendis suis officiis desides, in sensu suo abundantes, queruli, pervicaces, incompositi, invidi ac infrenatae linguae esse soleant.

Etiamsi vero charitas, qua perficiuntur, una eademque semper sit, pro diversa tamen hominum indole diversas quoque formas prae se fert; aliter e. g. in personis Deo singulariter dicatis, aliter in secularibus, aliter in solutis, aliter in conjugatis se exhibet, imo ipsis quoque viribus et officiis singulorum semet adtemperare solet. Falluntur ergo, quoniam studium perfectionis solis religiosis et viris ecclesiasticis assignantes, illud cum vita forensi vel militari, aut cum statu conjugali componi posse negant; etenim unusquisque in eam conditione, ad quam vocatus fuit, ad perfectam Dei et proximi charitatem provocatur, ut sincere et efficaciter velit, quae et quia Deus eadem pro diversis rerum adjunctis expectat, quod, ubi quis assecutus fuerit, ex suo genere perfectum haberi debet<sup>1)</sup>.

### Regulae practicae in ducendis ad studium perfectionis poenitentibus.

§. 110. Quoniam nullus progressus in virtute sperari potest, nisi firmo et efficaci desiderio teneamur, ad primam

1) Cfr. A. Staf. Theolog. moral. V. VI.

Confessarii partes pertinet: 1) ut poenitentes suos ad vivum proficiendi desiderium accendat. Scilicet ut S. Augustinus inquit, „haec est vita nostra ut desiderando exerceamur.” Beatos praedicat Salvator Optimus, qui esuriunt et sitiunt sustitiam;” et tepidos illa tremenda comminatio spectat: „Quia tepidus es, — — incipiam te evomere ex ore meo. Quia dicis: Quod dives sum, et locupletatus, et nullius egeo: et nescis, quia tu es miser et miserabilis et pauper et caecus et nudus”<sup>1)</sup>). — Desiderando capax efficieris, ut implearis. Deus vult, ut anima, quae imbre divinae gratiae suscipiat, sit sitiens: „Effundam aquam super sitiensem”<sup>2)</sup>). Sit autem hoc desiderium *ardens, forte et efficax*. Ardens quidem, ut quis ad perfectionem feratur instar famelici ad cibum, instar sitiensis ad potum. Forte, ut animum contra difficultates erigit, et virtutis studio firmet; has enim qui horrent, virtutem solidam non assequuntur. „Volunt, inquit S. Gregorius, esse humiles sine despectu, esse contenti propriis, sed sine necessitate, esse casti, sed sine maceratione corporis, esse poenitentes, sed sine contumeliis, et cum adipisci virtutem quaerunt, sed labores virtutum fugiunt, quid aliud est, quam exhibere belli certamina in campo nesciunt, et triumphare in urbibus concupiscunt”<sup>3)</sup>). Denique efficax sit expertus, videlicet quod ad praxin operationis externas pervernit, contemisque hominum dicterioris et propriis commoditatibus sectetur non consolationes spirituales, neglecta virtutis substantia, instar pueri, qui butyrum pani allitum deingit et panem neglit, sed virtutes constantes et firmas, quae sibi in omni loco, tempore et occasione constent. — „Non ad mensuram, ait S. Hieronymus, dat Deus, sed secundum dispositionem cordis nostri”<sup>4)</sup>). Unde secundum propositum et dispositionem nostram, cursus profectus nostri. Quare ne seria proficiendi voluntas evolet, confessarius omnia devitet, quibus alii a continuo virtutis et perfectionis

<sup>1)</sup> Apoc. III. 16. Sap. VI. 18. — <sup>2)</sup> Isai. XLIV. 3. — <sup>3)</sup> Mor. libr. 7. c. 12.  
— <sup>4)</sup> In Psalm. LXXX.

studio deterreantur. Hinc absit, ut perfectionis studium rem nimis arduam describat; pariter cavebit, ne pietat quasi tetricam omnisque gaudii expertem exhibeat, quia „quae ad omnia utilis est, promissionem habens vitae, quae nunc est, et futurae:” imo jugum Christi semper ceu sua et onus ceu leve proponat<sup>1)</sup>.

2) Ut non nimis urgeat poenitentem, volens, ut quasi volatu ad culmen sanctitatis ascendat, sed paulatin per gradus ducat. „Justorum semita quasi lux splendens percedit, et crescit usque ad perfectum diem”<sup>2)</sup>. Discernunt autem tres potissimum gradus: *infimus*, si quis ad excessos quasi virtutis limites subsistit, et ea tantum obseruae sine aperto periculo negligi non possunt, — *summus* dum scilicet virtus aliqua ideam Evangelii, quantum in vita fieri potest, plane assequitur, — *intermedius*, qui que amplam latitudinem admittit, dum virtus aliqua gradus infimum excedit, atque summo magis magisque propior iditur. Sic triplicem humilitatis gradum statuit S. Bernardum videlicet, nolle dominari, alterum, velle subjici, tertium, in ipsa subjectione quaslibet contumelias et injurias aequanimiter pati. Eumque in finem meminerit, sic regnum Dei, teste Christo, quemadmodum si jaciat mo semen in terram, et dormiat et exsurgat nocte et die semen germinet et increscat, dum nescit ille; ultra e terra fructificat primum herbam, dein spicam, dein plenum frumentum in spica. Et cum produxerit fructus, statim fit falcem, quia venit messis<sup>3)</sup>. Super quae verba in suo eleganter discurrens S. Gregorius: „Primum, ait, fert herbam tenerarum virtutum *tyronum gradui* accommodatarum, postea prodit culmus, qui operibus praestans corrobatur, fitque solidior et firmior; postea dit spica cum operibus *proficientium* propriis, denique venit *spica* plena granis, qua proferuntur opera plen

1) I. Vlm. IV. 8. — 2) Prov. .IV 18. — 3) Serm. 60.

*et praestantiiora, quae sunt perfectorum propriae<sup>1)</sup>). Et S. Paulus: „Ego, fratres, non potui vobis loqui quasi spiritualibus, sed quasi carnalibus, tanquam parvulis in Christo; lac vobis potum dedi, non escam; nondum enim poteratis“<sup>2)</sup>.*

3) Ut eos, qui majorem perfectionis christianaem gradum attingere satagunt, moneat sedulo de humilitate et firma erga Deum fiducia, tanquam omnis virtutis fundamento. **Quo** magis aedificium in altum exsurgit, eo magis quoque haec basis solidari debet, ne, ubi descendit pluvia, et venerunt flumina, et flaverunt venti, fiat ruina illius magna. Si perfectionis aliquid attigisti, dic eum Apostolo: „Non quod jam apprehenderim aut perfectus sim, sequor autem, si forte comprehendam, in quo comprehensus sum“<sup>3)</sup>. Nam ubi tibi placuisti, ibi remansisti; si autem dixeris: sufficit, periisti. Humilitas reprimit audaciam et si quam de se ipso conceperit fiduciam. Fiducia autem erga Deum erigit illum, qui, dum post diurna exercitia se multis adhuc infirmitatibus subjectum videt, ideo turbari, mente dejici, aut de profectu suo desperare inciperet. Virtus in ipsa infirmitate perficitur.

4) Ne vero poenitens in devia abeat, omni ope admittatur confessarius, ut, quem erudit ad perfectionem, suas sibi tentationes incurantesque animum cogitationes aperiatur. Quapropter director spiritualis, qui dirigit poenitentem secundum Christi doctrinam, in concedendis poenitentiae et mortificationis operibus prudentem rationem habeat totius conditionis internae et externae poenitentis. Non enim fert omnis omnia tellus. Magis in mortificatione interna, quam externa exerceatur; in humilitate nempe, patientia, mansuetudine, conformatio ad voluntatem divinam; in his enim plane nullus excessus timendus est, cum mortificationes externae plus tamen aestimationis non mereantur, nisi quatenus ad virtutes internas conducunt.

---

1) Mor. libr. 22. c. 14. — 2) I. Cor. III. 1. 2. — 3) Philip. III. 13. 14.

5) Confessarius non contentus sit, poenitenti communes vias ostendisse ad perfectionem obtainendarum, sed etia ad perfectionem cuiusvis statui, conditioni, profectui et rebus convenientem, illum perducere studeat. „Unusquisque Deo, quod poterit, offerat, quovis tempore, quovis genera vitae et fortunae, pro praesentis facultatis modulo, pro gratia sibi concessa, ut per omnes virtutis modos omnes reg coelestis impleamus mansiones“<sup>1)</sup>). Quae enim esset christiana perfectio, si materfamilias tempore, quo liberis, quo ratione domesticae invigilandum, multas horas sacris insumeret; filia, cui domi laborandum est, dum parentes in victu alii que necessariis comparandis adjuvandi sunt, templa visere vel lectioni sacrae vel orationi vacaret? Deus magnus Pater familias, officia distribuit, cuique statum et functiones assignavit; huic sanctae voluntati qui ex majori charitate reverentia magis se conformat, vitam magis devotam gerneque opus bonum est, nisi conforme voluntati divinae Certo Christus Dominus non placuit minus Patri vitam privatum triginta annis agens, laborans in officina Nutritiū et Matri obediens, quam postea Regnum Dei praedicans patrans miracula.

Praecipue vero laboret confessarius, ut poenitentes assuescant, omnia sua opera ad Deum referre, omnia, e manu Ipsius acceptare, Ejusque voluntati aequo animo acquiscere. Atque haec propriae voluntatis *resignatio* non solum ad eventus perarduos et rariores, sed etiam ad eventus et quotidie recurrentes, paucis: ad res omnes extendatur. Assidua et laboris plena est doctrina; ad summa non nisi magna contentione ascenditur. Verum dicente Apostolo „qui coepit in vobis opus, perficiet illud usque in die Jesu Christi“<sup>2)</sup>.

---

1) S. Greg. Naz. or. 9. — 2) Phil. I. 6. — Vide librum *perutilem Alphonsi Rodriguez (Roderici) S. J. Exercitium Perfectionis. P. I. tractus de Conformatitate voluntatis nostrae cum divina. Prodiit germanis Viennae typis Mechitaristicis: Deschrw. P. Alphons Rodriguez Uebung der Vollkommenheit. Wien 1896.*

**Media et subsidia, quibus in continuato perfectionis studio persicil-  
mur, ethica et in primis ascetica christiana docet. Praecipua vide  
infra C. III. Art. II.**

### **Materia et fons instructionum et admonitionum.**

**§. 111.** Materia adhortationis praebet frequenter ipsa poenitentis accusatio. Pro confessionibus autem, communissimos infirmitatis humanae errores, et leves solum naevos continentibus, bene faciet confessarius, si praeparet materiam (non verba) exhortationis, praemittens orationem et perpensionem quamdam, antequam ad confessiones audiendas se accingit. Desumi autem materia poterit ex circumstantiis temporis, aut loci, aut ex indigentius illius temporis specialibus; item ex festivitate, quae agitur, ex Evangelio illius diei; item ex obligationibus, periculis status, in quo poenitens vivit; a commodis spiritualibus, quae status iste offert; et a modo, ad quamdam in illo perfectionem contendendi.

Materiae quasi generales sunt: horror peccati gravis, inno et levioris, nobilitas justitiae, fides, spes, charitas in Deum et proximum, pericula omnibus communia, fallacia tentationum, inconstantia humanae mentis, item praxes piae etc. illius status hominibus accomodatae. Alias et sat copiosas materias suggesterent opera poenitentiae, quae a confessario dictantur. De quibus vide infra.

Quoniam vero confessarius non qua doctor Religionis naturalis sacro tribunali insidet, sed qua Christi vicarius, hinc hortari et docere debet, non suum, sed Dei verbum annuntiando peccatoribus. Testis est quoque experientia, profecto quam plurimis omni scientiarum genere ornatis munda rationis dictamina atque imperativa haud sufficere, eisque sub vitae vesperam humana sapientia ad nauseam saturatis Dei oracula quam jucundissime sapere. Verba sacrasimmo Ipsius Dei ore proleta magis feliciusque in animum agere, quam verba humana, quis inficias ibit? Deus ita vult, Dei haec est voluntas, res decisa. Verba sacrae Scripturae et S. S. Patrum majori benedictione gaudent, quam verba

doctissimorum hominum. Quapropter haurire oportet doctrinas atque hortamina non ex ratione et experientia solus sed imprimis ex dogmatibus fidei morumque catholicis, e sacris utriusque Testamenti literis sanctorumque Patrum effatis. „Sacra scriptura divinitis inspirata utilis est ad agendum, ad corripiendum, ad erudiendum in justitia, perfectus sit homo Dei ad omne opus bonum instructus”<sup>1)</sup>. Ne coelestis ille thesaurus sacrorum librorum neglectus jaceat, utpote quem Spiritus sanctus summa liberalitate hominibus tradidit, Tridentina synodus sacrarum scripturarum lectionem sacerdotibus commendat maximopere <sup>2)</sup>). S. Hieronymus ad Eust.: „Die nocturne sic mente revolvant scripturae sacrae, ut tenenti codicem somnus obrepat, cadentem faciem pagina sancta recipiat.”

Accedit, quod in poenitentibus instruendis et admonendis acta vitae Sanctorum plurimum valeant, quae confessarius in suas partes ducere noverit. Verum enim vero scientia sola in conscientiarum arbitris vix proficiet, nisi haec continua veritatum religiosarum meditatione animetur nutriaturque, et vitae sanctimonia sit conspicua.

### Indoles earundem.

**§. 112. Instructiones et admonitiones, quas confessarius poenitentibus ad procurandam emendationem vitaeque christianaæ perfectionem impertitur,** 1) *mansuetæ sint omnes charitatemque plenæ*. E tono non minus ac verbis elucesce quod eum peccatoris misereatur, ejusque animi saluti, quam maxime potest, studeat. Fratres, scribit S. Paulus, „si præoccupatus fuerit homo in aliquo delicto, vos, qui spiritualis estis, hujusmodi instruite in spiritu lenitatis”<sup>3)</sup>). „Jubet Christus, nos esse oves etiam inter lupos. Mane ovis, et ita pos superabis. Nihil enim est mansuetudine potentius; nihil lenitate validius ac firmius”<sup>4)</sup>). S. Bernardus confessari

1) II. Tim. III. 18. 17. — 2) Sess. VI. cap. 1. — 3) Gal. VI. 1. — 4) Chrys. in Psal. CXIX.

**suavitate divini spiritus repletos comparat mulieribus, quae ad sepulcrum venerunt, ut ungerent corpus Domini nostri Jesu.** „Quærat mens aromata sua, ante omnia compassionis affectum, dehinc rectitudinis zelum; nostrum suscitare non est, sed ungere nobis incumbit; alioquin in spiritu vehementi conterimus naves Tharsis, conterimus conquassatum calamum, extinguius linum fumigans. Linguae quoque aromata sunt, modestia in increpando, copia in exhortando, efficacia in persuadendo.” „Nec enim oportet, ait S. Chrysostomus, illum, qui peccato aliquo sit praeventus, insolenter obruere, sed clementer monere, nec persecui jurgio, sed juvare consilio; nec cum insolentia in eum erigi, sed cum dilectione corrigere”<sup>1)</sup>. Et S. Augustinus: „Medicus amat aegrotantem, odit aegritudinem; ut liberet aegrotum, persequitur febrim”<sup>2)</sup>. Neminem emendabis, cujus amorem fiduciamque tibi non conciliaveris prius amica benigna mite agendi ratione. Aqua delet ignem, et verbum lene iram. Nux immatura viridisque sapit amare, saccharo decocta est medium dulce stomachale. Apiculae moderato aeri sono revocantur, dispersae altiori strepitu fugantur. Unica mellis gutta, inquietabat S. Franciscus Salesius, plures muscae capiuntur, quam integro fellis cado. Neque tamen sit admodum dulcis sermo tuus, in primis ad foemellas. Paucum cum ipsi et graviter loquere, nonnisi necessitate cogente ipsis scribere licet, et tunc magis scalpelli apice scribe, quam calamo, ut unumquodque superfluum verbum decidere facile valeas.

2) *Institutiones et adhortationes solidi fundamento niantur, gravitate et fortitudine gaudeant, adeo ut mentem illustrent et convincant, animumque vehementer moveant. Argumenta levia facile subvertuntur, nihil influunt aut vix parum in animum. Admonitiones leves, perfuntoriae, fessae languidaeque minime cor peccatoris commovent, nullumque peccati horrorem incutint, nullum forte propositum eli-*

1) Hom. 24. in Matth. — 2) De temp. serm. 37.

ciunt, nullumque amorem Dei virtutisque instillant. Quid juvat rusticō sano, juveni fornicario acclamare: Fornicando aegrotus evades; aut furi, qui hucusque latuerat: Si deprehensus fueris, in carcerem mitteris; aut ebrioso, calumniatori, vindictae cupido dicere: Debes te emendare, nec amplius te inebriare, neminem calumniari, nullam vindictam anhelare licet; id enim Dei praecepto adversatur? Ejusmodi sententiis moralibus sat languidis nemo consuetudinarius peccator concutitur, et ad veram poenitentiam vitaeque emendationem perducitur. Confessarius utatur oraculis et exemplis S. Scripturae, quae Dei ipsius verba sunt, et summa auctoritate ornata, quae insuper vitae plenitudine gaudent, et vi superna illuminandi, suaviter movendi, vehementer conquassandi indurata corda peccatorum insigniter pollent.

3) Instructiones et admonitiones confessarii, *indoli poenitentis* intellectuali et morali, nec non *statui ipsius* externo usquequaque sint *adaequatae*. Non enim una eademque, ait S. Gregorius M., cunctis exhortatio congruit, quia nec cunctos par mentis qualitas adstringit. Aliter cum magnis, quam cum plebejis hominibus, aliter cum doctis et iugenuosis, quam cum indoctis et rudibus, aliter cum exercitatis in rebus spiritualibus, quam inexercitatis, aliter cum cholericis et impatientibus, aliter cum iis, qui sedato et patienti sunt animo, aliter cum sanguinicis et phlegmaticis, aliter cum melancholicis et scrupulosis agendum est, dum instruuntur et admonentur. Pariter aliam agendi rationem in eas oportet cum puero et juvene, cum viro et sene, aliam cum infirmo, aliam cum peccatore sano, ut taceam, alia hortamina dandas esse militi, moniali, ecclesiastico, praeterquam quod adhortatio quaeviis peccato cuilibet sit priva. De his omnibus vide Sect. II. de principiis specialibus.

4) Aeque simul optandum est, ut instructiones et admonitiones *genio festi confessionisque tempori* concordant. Mysteria etenim Religionis nostrae, quae per anni circulum statis temporibus celebrantur, non merae sunt recordationes anteactorum, sed simul momenta divinarum gratia-

~~rum, quas in eorum celebratione speciatim appetimus, et in unum convertimus.~~

»Die Kirchenfeste werden in der katholischen Kirche nicht als blosse Erinnerungen an die in der Zeit ergangenen Geheimnisse gefeiert; sondern durch ihre Feier soll der Mensch die an diese Acte Gottes geknüpften Gnaden sich aneignen, in Besitz und Anspruch nehmen.“

Jam ex hac parte consultum est, ut confessarius in instructionibus et admonitionibus poenitenti adhibendis festum ecclesiasticorum respectum teneat. Id ipsum quoque postulat expectatio poenitentium, qui festis Ecclesiae ad contendunt et S. S. Eucharistiam sumendam inducuntur, quinamo ea mente sacrum tribunal accedunt, ut mysterium, quod Ecclesia hac die colit, eo dignius concelebrare possint. Et quam insigniter instructionis et admonitionis negotium haec temporis adjuncta adjuvant! Poenitentes saltem aliquo modo mente praeparati se sistunt; confessarius vero copia dicendi abundat eo, quod inde materiam suam hauriat; quae ratio eo magis valet apud eos, qui frequenter confessariorum predibus advolvuntur.

libri, qui confessario tyroni hac in re usui esse possint, notari inter alios merentur: Cl. Beaudran: Die Seele in der Betrachtung der göttlichen Geheimnisse; oder heilige Erwägungen über die Geheimnisse Jesu, und seiner göttlichen Mutter. Augsburg 1797. — Cl. Grossez, Journal des Saints et Méditations pour tous les jours de l'année. — Tagebuch der Kirchenfeste und Heiligen. Mit entsprechenden Schriftstellen und Betrachtungen auf jeden Tag des Jahres. Nach Grossez. Wien, 4. Thile. 1828. — Leben und Thaten der Heiligen. Herausgegeben von einigen kath. Geistlichen in der Schweiz. 2 Bde. Luzern 1825.

5) Instructiones et admonitiones *longiores*, vel *breviores* esse possunt, prout ad eas recipiendas poenitens magis minusque dispositus erit. Illi, qui paucioribus onerati peccatis frequentius accedunt ad confessionem, ac bonae conscientiae sunt, brevius sunt expediendi, quemadmodum eos, qui, multa licet patraverint peccata, discretione tamen et intellectu pollent, sufficientique peccatorum compunctione ac dolore firmum sibi fecerunt propositum, vitam deinceps

emendandi, longis adhortationibus instruere aut vel increpare velle, supervacaneum est, quibus satis erit necessarias tantum instructiones ac remedia proponere. Rudioribus vero, obstinatis, et his, qui gravissimis onerati peccatis exiguum admodum compunctionis ac poenitentiae p[ro]ae se ferunt specimen, pressius imponenda manus, i. e. longius eos efficacibus verbis instruere et arguere oportet. Cavendum tamen est, ne modum excedat in copia dicendi, studendumque, ut non nisi gravissima seligat confessarius, et quantum fieri potest, brevibus complectatur sententiis. Quodsi nimis verbosus omnia simul proferre velit, si doctrinis doctrinas, argumenta argumentis accumulare adlaboret, memoriam obruit taediumque creat, adstantibus longius otium reddit, a re principali facile divertit seque ipsum necessario tempore privat, applicationem salutaris poenitentiae consitenti ostendendi. Quare confessarius illorum in primis respectum habeat peccatorum, quae singularem instructionem et adhortationem exigunt; et quidquid in casu singulari ad poenitentem edocendum et emendandum dicendum est, id brevibus efficacibusque verbis dicere curet. Neminem vero dimittat, cui non studeat addere saltem scintillam ad calorem, quo Spiritus sancti gratia cor poenitentis imbuit. Nisi enim hoc fiat, consitentes egredientur sacrum tribunal frigidiores, quam intraverant.

6) Postremo animadvertisendum putamus, fieri posse, ut adeo pusillanimis quis sit, tantamque peccatorum suorum contritionem conceperit, ut consultum potius sit, *consolari* ac *confortare*, infinitam Dei bonitatem ac misericordiam ob oculos ei ponendo, quam exhibere solet his, qui toto corde convertuntur ad Eum. In genere regula tenenda est, quam S. Gregorius M. tradit, justitiam Dei ante peccatum timendam, post peccatum vero in misericordia sperandum esse. „Nemo, qui peccaverit, dicat, quia justus est (Deus), de peccati remissione despero. Relaxat enim Deus facinus, quod desletrit, sed perpetrare quisque timeat, quod, an digne deflere possit. ignorat, ante culpam ergo justitiam metuat, post culpam tamen de pietate praesumat; neque ita justitiam

timeat, ut nulla spei consolatione convalescat; neque ita confidat de misericordia, ut adhibere vulneribus suis dignae poenitentiae negligat medicinam, sed quem sibi sumit pie parcere, semper etiam cogitet, et districte judicare”<sup>1)</sup>.

### C. De dubiis solvendis ac consiliis dandis.

**§. 113.** Ad munus confessarii merito refertur et illud, ut poenitentes circa dubia, aut casus ab ipsis sibi propositos instruat; quapropter etiam regulas damus, quomodo in consiliis dandis solvendisque dubiis, ac casibus decidendis se gerere debeat. Respondemus autem, quam cautissime et prudentissime. Quodsi consilia et sententiae confessarii sunt ejusmodi, ut peccator poenitens eorundem executione ipse experiatur, quam rationi conformia, utilia, aequa et justa sint, tunc poenitentiarius fiduciam filii sui spiritualis lucrabitur, qui libenter regimini ductuque ulteriori patris sui se submittet. Confessarius e contra, qui in consiliis dandis sententisque ferendis matura prudentia deseritur, facile et sibi et aliis laqueos injicere, poenitentique ad imprudentem agendi rationem ansam dare, eique onera imponere, quae portare minime tenetur, nec non et poenitentis bona famae honorique detrimenta adferre, et ejus fiduciam perdere potest. Quare non praecipitanter respondeat, et, nisi certus sit de veritate responsi, tempus rem usquequaque maturius examinandi (siquidem circumstantiae, ut, quod justum aequumque sit, decernatur, id patientur) petat, nec sibi fidat nimium, atque alias etiam, quantum salvo secreto sacramentali fieri potest, consulat; nec facile aut promiscue *scripto* dubia talia resolvat, aut decisa tradat.

### Casus practici.

**§. 114. I.** Poenitens confitetur, sibi in causa ex intima sua persuasione iusta litem fuisse intentatam, atque cum rem

1) Mor. Mbr. 33. c. 19.

patronus minus bene defendisset, faventem **judicis** sententiam nonnisi sub hac conditione obtigisse, si in circumstantiam aliquam juraret. Utut salva conscientia hanc veram declarare non posset, proprii commodi vanique honoris studio captus **jusjurandum** dedit, sicque pejeravit. Cognoscit modo delictum grave admissum sentitque dolorem, verumtamen censem, ad restitutionem se non obligari, quia pro persuasione sua conscientiae consentanea jus sibi competit, atque a circumstantia illa, in quam juraverit, sive falsa sive dubia, causae suae justitia nequaquam pendebat.

**Resp.** Poenitens hic ad restitutionem illius, quod ipsi ex **judicis** sententia conditionatim, dato scilicet jurejurando, in possessionem concessum, et adversario abjudicatum fuit, monendus est; conscientia ipsum obligat, **judicis** sententiam sequi et jus amplecti, sicuti ab illo fuerit decretum. **Ex judicis** sententia, nequaquam vero ex privata litigantium persuasione; qui nunquam non jus sibi adscribendum putant, pendet, quid sit justum, et cui jus competit. Partes certantes suae persuasioni judiciali effato contrariae eo minus poterunt inhaerere, quoniam partim philautia, partim variis animi passionibus, in causis litigiosis utcumque se exserentibus, opinione facilis excaecati ad erroneam rei diijudicationem abripiuntur, partim necessariis ad rite ferendum judicium cognitionibus destituuntur. Quodsi igitur poenitens eloquio **judicis** obsecundare tenetur, sua sponte fluit, quod adversario dictam restitutionem debeat; etenim **sententia** posito in casu proprie adversus illum et in hujus favorem edita fuisse, quia nonnisi laesa veritate conditioni satisfacere, et **jusjurandum** interponere potuit.

**2.** Sponsus suspicatur, sponsam suam fidem violare, atque cum viro alio ante ipsi jam noto conventus clandestinos continuare. Zelotypia actus postulat, ut jurejurando testetur, quod fida permanserit, exhibet juramenti formulam recitandam, dicitque, secus se de perfidia illius convictum illico matrimonio esse renuntiaturum. Sponsa utut salva veritate praestare hoc non posset, ipso tamen instanti et timore dedecoris sequuntur, conjugiique utilis irritandi im-

pulsa, in ejusdem verba jurat pejeratque. Jam coram confessario se ideo accusat quaeriturque: 1) An non pejeratio vi illata et timore incusso possit excusari? 2) An non teneatur illud revocare? 3) Quid sibi foret agendum, si sponsus aut futurus maritus simili obtinente casu, zelotypia tactus, tale iusjurandum exigere?

Resp. Primam quaestionem quod attinet, nec injustissima violentia efficit, ut actio interna, absolute mala, qualis est pejeratio, licita reddatur. Itaque poenitens ob vim aliquam illatam neutquam a peccato immunis censenda est; vis nonnisi tanquam mitigans circumstantia, quae culpam aliquatenus imminuit, considerari potest. Nec tamen, ut ad secundam respondeamus, pejerationem revocare tenetur. Etenim mendacia tunc solummodo restitutionis officium involvunt, ubi decepto jus convenit a deceptore vera audiendi; nostro autem in casu ad sponsum quidem pertinet a sponsa fidei conservationem exigere, neutquam tamen jure gaudet postulandi, ut haec fide forsitan violata ipsa dedecoris sui confessionem exhibeat; perfidia admissa, non vero celata, injuriam ei intulerat. Idcirco confessarius eam moneat, ne sponsum postea fallat, et hinc connexionem cum amico priori tollat, vel si in istum nullo plane feratur affectu, conjugio contrahendo renuntiet. Quoad tertiam quaestionem iusjurandum nonnisi ex gravi ratione conceditur, jurare ex causa quacunque futile idem esset, ac vilipendere tam sanctum religionis actum. Monenda igitur est poenitens, ne unquam ob momentaneam zelosi amantis voluntatem in iusjurandum consentiat, etsi salva veritate praestare hoc possit; ut praeterea sponso oportuna occasione data manifestum reddat, se ob jurisjurandi gravitatem et sanctitatem jurare non debuisse, nec sibi confessari sententia edoctae in posterum licitum esse pari in causa jurare. In hoc ipso vero ea cautione versetur, ut novae suspicioni oriundae omnis locus adimatur.

3) Uxor a marito moribundo rogatur, ut jurejurando interposito promittat, se ad alias nuplias ipso defuncto non amplius transituram esse. Assentit petitioni emissio in hunc

finem juramento. Jam de his in confessione se accusat. Quid, si hoc non obstante ad novas nuptias transierit? quid, si antequam ineat matrimonium, confessarium consulat? quid, si jam a tertio gravida sit? quid, si ob datam fidem, se non amplius alteri nupturam, haeres totius substantiae defuncti scripta fuerit?

Resp. Poenitentem hanc culpa gravi conscientiam suam onerasse eo, quod emissio nihilominus jurejurando alteri nupserit, certum est; quare si ante matrimonium contrahendum consilium a confessario expetit, moneri debet de juramenti obligatione. Ast ubi salus poenitentis periclitatur, quatenus timendum esset, quominus castimoniam vitae servatura foret, cedendum est, ut dispensatione accepta matrimonium inire possit; quod casu posito, quo gravida jam est, vel suadere oportet. Quoad haereditatem vero sub conditione obtentam, ad restitutionem tenetur.

Plura vide infra de restitutione ob injustam laesionem.

## C a p u t II.

### *De principiis generalibus circa contritionem observandis.*

#### Contritio.

§. 115. Contritio est pars Sacramenti Poenitentiae praecipua et omnium maxime necessaria, utpote qua deficiente Sacramentum vita omni ac virtute destituitur, velut corpus sublato spiritu. Est autem contritio, ut Tridentina synodus docet, „animi dolor ac detestatio de peccato commisso cum proposito non peccandi de cetero;” deinde paucis interjectis definitionem allatam explicans et argumentis firmans ita pergit<sup>1)</sup>: „Declarat igitur sancta Synodus, hanc contritionem non solum cessationem a peccato et vitae novae propositum et inchoationem, sed veteris etiam odium continere

---

1) Sess. XIV. cap. 4.

juxta illud: „Projicite a vobis omnes iniquitates vestras, in quibus praevaricati estis, et facite vobis cor novum et spiritum novum”<sup>1)</sup>. Et certe, qui illos sanctorum clamores considerat: „Tibi soli peccavi, et malum coram te feci:” „Laboravi in gemitu meo, lavabo per singulas noctes lectum meum; recogitabo tibi omnes annos meos in amaritudine animae meae,” et alios hujusmodi generis, facile intelligit, eos ex vehementi quodam anteactae vitae odio et ingenti peccatorum detestatione manasse.” —

Definitio haec nihil continet, quod non sit ad remissionem peccatorum ex ipsa rei natura necessarium; nam qui Deum offendit ex praepostera ad creaturas conversione, quo in gratiam redeat, necesse est, ut a rebus creatis se avertat, et convertatur ad Deum, atque hoc fieri non potest absque peccati odio et detestatione, ac proposito non peccandi de cetero: ubi enim peccati detestatio non est, manet affectus ad peccatum commissum; et ubi non est propositum non peccandi, manet affectus ad peccatum futurum. Porro detestatio peccati illud in animo peccatoris necessario efficit, ut dolorem de illata Deo injuria concipiat, omnemque affectum ad peccatum deponat. Hinc S. Ambrosius dicit: „Poenitentia est: mala praeterita plangere, et plangenda non committere”<sup>2)</sup>). „Non vult Deus, ait S. Augustinus, sacrificium trucidati pecoris, sed vult sacrificium contriti cordis”<sup>3)</sup>.

Prout contritio est pars Sacramenti, ad eam pertinent, quae Synodus sacra adjecit; „cum voto praestandi reliqua, quae ad rite suscipiendum Sacramentum requiruntur.”

### Divisio.

. §. 116. Varia et multiplex ratio esse potest, quae dolorem de peccato commisso et propositum ab eo deinceps abstinendi procreat, eaque est interdum *naturalis*, ut: metus

---

1) Ezechiel. XVIII. 31. — 2) Serm. 40. — 3) De civit. Dei. c. 5.

infamiae aut vitae aut damni, et detrimenti exinde *secuti* vel imminentis, aut praemii alicujus temporalis *cupiditas*. Verum hunc dolorem omnes ad recuperandam Dei amicitiam insufficientem dicunt; ex isto enim poenitentia non de peccato, sed nonnisi de ejus consectariis dolet, et simul, dum *ultra naturam* non assurgit, testatum facit, se vere detestationis suae immemorem solis terrenis inhiare; hinc omni amore Dei destituitur.

Quando autem dolor et detestatio de peccato commissus cum proposito de cetero non peccandi elicitur per *gratiam*, et ex *motivo* per fidem *proposito*, contritiq dicitur *supernaturalis*. Dividitur haec in perfectam et imperfectam, prout excitati et adjuti per divinam gratiam peccata vel ex motivo charitatis theologicae detestamur, eo quod Deum summum et omni amore dignissimum donum offenderimus; vel de iudeo ex motivo inferiore dolemus, scilicet, ex metu poenarum infernalium, vel propter consideratam peccati turpidinem. Contritionem imperfectam etiam *afflitionem* vocant. Ex his perspicitur, quantum intersit inter contritionem etiam imperfectam et contritionem naturalem. Illa siquidem ex fide est, estque supernaturalis ordinis, haec terrena est, nec quidquam valet in salutis negotio. Talis erat contritio Antiochi regis<sup>1)</sup>), talis erat contritio Esau<sup>2)</sup>). Distinguendum tamen est *motivum* contritionis ab *occasione*, qua quis ad contritionem et poenitentiam excitatur, v. g. casu adverso, morbo, vel alia quacunque afflictione, unde multi occasionem sumunt redeundi ad Deum per contritionem de peccatis conceptam ex quodam motivo supernaturali.

### Qualis contritio Sacramento Poenitentiae necessaria.

§. 117. Quaestio haec summi momenti est, utpote quam reconciliacionem cum Deo attineat. Tutissimum in hac difficultibus obsepta re esse arbitramur, si prius ipsius Tri-

1) Il. Mach. — 2) Gen. XXVII.

dentinae Synodi sensa et definita audiamus. Docet sacra Synodus: „Etsi contritionem hanc aliquando charitate perfectam esse contingat, hominemque Deo reconciliare, priusquam hoc Sacramentum actu suscipiatur; ipsam pibilominus reconciliationem ipsi contritioni sine Sacramenti voto, quod in illa includitur, non esse adscribendam. Illam vero contritionem imperfectam, quae attrito dicitur, quoniam vel ex turpitudinis peccati consideratione, vel ex gehennae et poenarum metu communiter concipitur, si voluntatem peccandi excludat cum spe veniae, declarat, non solum non facere hominem hypocritam et magis peccatorem, verum etiam dominum Dei esse, et Spiritus sancti impulsu, non adhuc quidem inhabitantis, sed tantum moventis, quo poenitens adiutus viam sibi ad justitiam parat. Et quamvis sine Sacramento Poenitentiae per se ad justificationem perducere peccatorem nequeat; tamen eum ad Dei gratiam in Sacramento Poenitentiae impetrandam disponit”<sup>1)</sup>). Itaque 1. contritio perfecta est quidem idea seu exemplar, ad quod tum poenitens eluctari, tum confessarius eundem evehere studeat; attamen etiam contritio imperfecta peccatorem ad Dei gratiam in Sacramento Poenitentiae impetrandam disponit, dummodo voluntatem peccandi excludat. Quam primum enim voluntas peccandi excluditur, amor aliquis aeternae justitiae jam adest, et quamvis talis poenitens adhuc valde infirmus sit, non tamen amplius vitiosus dici potest, et proinde ad recipiendam Dei gratiam, quae ex opere operato per Sacramentum confertur, dispositus existit. Jam vero aliquem saltem amorem Dei adesse oportere, sacrae literae effatim docent. „Qui non diligit, manet in morte”<sup>2)</sup>). „Si charitatem non habuero, nihil sum, si distribuero in cibos pauperum omnes facultates meas, et si tradidero corpus meum, ita ut ardeam, charitatem autem non habuero, nihil mihi prodest”<sup>3)</sup>). Et alibi anathema dicit Apostolus „omni, qui non amat Dominum Jesum Christum”<sup>4)</sup>). Quin imo nota sunt verba Salvatoris:

1) Sess. XIV. cap. 4. — 2) I. Joan. III. 14. — 3) Cor. XIII. 23. — 4) Cap. XVI. 21.

toris: „Diliges Dominum Deum tuum ex toto corde tuo, et ex tota mente tua.” S. Chrysostomus ait: „Cum peccaveris, ingemisce, non quod poenas daturus sis, nihil enim hoc est, sed quod Deum tuum offenderis tam benignum, tam te amantem, tam denique saluti tuae appensum, ut Filium quoque suum tua causa tradiderit”<sup>1</sup>). — Quare contritio imperfecta, ut ad gratiam in Sacramento Poenitentiae obtinendam sufficiat, amorem Dei aliquem conjunctum habeat necesse est<sup>2</sup>). — Si autem quaeras, qui Dei amor in Sacramento Poenitentiae requiratur, dicimus cum cl. D. Liebermann: „In Sacramento sufficit attritio seu contritio imperfecta, cum amore spei seu castae concupiscentiae. Triplex nimurum distinguitur Dei amor. Primus Deum amat, ut Beatitudinis largitorem. Secundus, ut Ipse est merces nostra magna nimis. Tertius, ut est in se infinite perfectus. Primus est amor spei simpliciter; Tertius amor purae et perfectae charitatis. Secundus inter utrumque medius est, et de utroque participat, et gradum constituit in amore spei ultimum, et in amore charitatis primum.”

2) Quamvis timor ex Gehennae metu ortus, quo quis peccatum odit, quod aeternam felicitatem nobis adimat, sit bonus et laudabilis, utpote donum Dei et Spiritus sancti impulsus; timor tamen *mere servilis*, quo quis de peccato dolet metu Gehennae, vel propter amissa praemia aeterna, quin peccati affectum exuat, cum implicita saltem voluntate, illud, si impune posset, committendi, malus est; non quidem ratione objecti, sed ratione subjecti prave dispositi; hinc hominem absolutione sacramentali indignum reddit. „Hic timor manus quidem adstringit, cor autem non mutat”<sup>3</sup>). „Et inaniter putat, se esse victorem peccati, qui timore poenae non peccat; quin etsi non impletur foris negotium malae cupiditatis, ipsa tamen mala cupiditas intus est hostis, — — — Ac per hoc in ipsa voluntate reus est, qui vult facere, quod

1) Hom. 4. in epist. ad Cor. n. 6. — 2) Cfr. Con. Trid. Sess. VI. cap. 7. —

3) S. Aug. serm. 161.

non licet fieri, sed ideo non facit, quia impune non potest fieri<sup>1)</sup>). Et quam incerta sit poenitentia, quae solo poenarum metu se continet, et ad justitiae amorem non transit, diserte docet S. Augustinus, dum ait: Quid est magnum, timere malum? Magnum est, non facere malum, magnum est, amare bonum. Nam et latro timet malum, et ubi non potest, non facit, et tamen latro est. Deus enim cor interrogat, non manum. Lupus venit ad ovile ovium, quaerit invadere, quaerit jugulare, quaerit devorare; vigilant pastores, latrant canes; nihil potest, non aufert, non occidit: sed tamen lupus venit, lupus reddit. Numquid quia ovem non tulit, ideo lupus venit, et ovis reddit? Lupus est tamen et fremens et tremens. Interroga ergo te, quisquis vis judicare; et vide, si tunc non facis male, quando potes facere, et ab homine non' puniri: tunc times Deum. Nemo est ibi, nisi tu et ille, cui facis malum, et Deus, qui ambos videt. Vide, ibi time. Parum est, quod dico: Vide, ibi time malum, ibi ama bonum. Nam etsi timore Gehennae non facis malum, nondum es perfectus. Audeo dicere: Si timore Gehennae non facis malum, est quidem in te fides, quia credis futurum Dei esse judicium. Gaudeo fidei tuae, sed adhuc timeo malitiae tuae. Quid est, quod dixi? Quia si timore Gehennae non facis malum, non amore justitiae facis bonum<sup>2)</sup>). Consonat doctrinae S. Augustini D. Thomas docens, Antiochum peccatorum remissionem non esse consequutum, quia solummodo timebat poenam, non amabat justitiam. „Antiochus veniam consecutus fuisset, si vere poenituisse: sed non habuit veram poenitiam, quia non ex amore justitiae de peccatis commissis dolebat, sed timore poenae, quam exspectabat, vel dolore poenae, quam sustinebat<sup>3)</sup>). Ecce duo suppliciorum genera, quae timebat, aeternum, quod exspectabat, tempora-rium, quod sustinebat.

---

1) Epist. 144. — 2) Epist. 178. alias 19. — 3) In IV. Seni. Dist. XX. q. 1. art. 1. ad 1.

3. Ubi vero poenitens ex defectu confessarii hoc Sacramento carere debet, certum est, neque in hoc casu peccatorem justificari posse, nisi per divinum Mediatorem: „non enim est in aliquo alio salus, et Ipse est propitiatio nostra“<sup>1)</sup>). Ut vero talis poenitens de Christi meritis participet, atque divinum Redemptorem quasi comprehendant, praeter votum Sacramentum suscipiendo saltem implicitum, contritio perfecta requiritur, quia nonnisi illi remittuntur multa, qui dilexit multum<sup>2)</sup>). „Charitas inchoata, inchoata justitia est, charitas profecta, profecta justitia, charitas perfecta, perfecta justitia“<sup>3)</sup>.

### Obligatio confessarii circa poenitentium contritionem.

§. 118. Quoniam contritio, sive perfecta sit, sive imperfecta, pars est essentialis Sacramenti Poenitentiae, confessarius curare debet, ne sit duntaxat in speciem, sed vera et sincera, et qualis a Jesu Christo fuit instituta, et a Tridentina Synodo exhibita in definitione superius allata; nam totum reconciliationis opus contritione potissimum continetur. Ubi adest contritio vera et sincera, reliqua, si in potestate peccatoris sunt, abesse non possunt; si autem absque peccatoris culpa desunt, contritione supplentur. Confessarius igitur videbit, 1) an poenitens propter Deum veram habeat peccatorum suorum contritionem, ne, dum fors perfecta contritione destituatur, vel ipsa imperfecta expers sit. Unde vero illam desidere conjicet, atque ex timore tantum confidentem agere cognoscet? Fatemur pro praxi difficultatem in eo sitam esse non exiguum, verumtamen dari signa, quae aliquatenus confessarii judicium dirigere possunt. Nimirum cum poenitens a) non aliud inquirit, quam ab officiis se dispensare, eorumque praeceptum respicit tanquam onus

---

1) Act. IV. 12. I. Jo. II, 2. — 2) Luc. VII, 47. Cfr. I. Jo. III, 10. — 11. 13. — 19. IV. 7. 16. I. Petr. IV. 8. Jac. I. 12. Cfr. Orig. hom. 2. n. 4. in Lev. — S. Chrys. in I. Cor. 4, n. 3. Item. in Thess. hom. 4. n. 4. — S. Ambros. Apolog. David. I. 35, 49, et 50. — 3) S. Aug. libr. de Natur. et Grat. c. 70.

grave, quod ab humeris suis vellet abjicere. b) Cum serius agit, quam potest, extremum semper momentum praestolata. c) Cum muneris sui eam tantum partem adimplat, quam nullo modo evitare potest. Quae veritas liquido patet in mercatoris exemplo, procellae vi et imminentis naufragii metu compulsi ad merces in mare projiciendas, ut suam navem exoneret. Primum alia quaellbet tentat auxilia, ut hanc jacutram evitet; dein hanc tamen pati constituit, cum ad extremum redactus est, et cum credit, se citra apertissimum mortis periculum differre non posse; denique non omnes simul projicit merces, sed tantum, quantum opus est, h. e. minus, quam potest. Similiter se gerit, cum de virtute agitur, qui ex metu duntaxat operatur et bona caret voluntate. Primum scrutatur, utrum pdehafit evitare possit, quin huic obtemperet praecepto; de tribunali ad tribunal accedit, sperans, se commodum aliquando inventurum confessarium, a quo dispensemur; dein qui ex metu duntaxat operatur, extremum semper agendi spatium exspectat, v. g. in morbis, cum de valetudine sua jamjam actum agnoscit, tum tandem ad Poenitentiae Sacramentum confugit; denique ex iis, quae sunt sui muneris, minimam tantum adimplat partem, idque tunc solum, cum extremum impendet infortunium, vel publica honestas postulat. Non virtutis species, non vitii turpitudo illum excitare possunt. d) Etiam, quantum assignari potest, signum ad agnosendum, utrum poenitens ex timore tantum operetur, hoc est, cum brevissimae illum difficultates deterrent. Homo enim, qui bonam non habet voluntatem, tantum abest, ut viam scrutetur, quaelibet expediendi impedimenta, ut potius ea sibimet tanquam invicta, et arte nulla superanda exhibeat, ut aliquam praetexere possit causam, propositum desereudi et ad pristina revertendi flagitia. Haec una est ex vulgaribus causis, propter quas tot fiunt confessiones sine fructu, quia videlicet servilis tantum timor illas concomitatur.

2) Confessarius generaliter loquendo *supponere* non debet, poenitentem suum veram habere contritionem, sed ex signis moraliter certis investiget opus est. Nam multi

peccatores videntur sibi fingere et imaginari confessionem ad modum vectigalis, quod Christus imposuit peccatori, ita, ut, quemadmodum nemini moveri lis et quaestio solet advenienti novas merces, si modo principi consuetum pendat vectigal, parum quoque referat, nova committere peccata, dummodo satisfaciant, seque submittant praescripto oneri, ea coram sacerdote recitandi. Quare cum se parant ad confessionem, omnem collocant sollicitudinem in ordinanda serie, et peccatorum numero exponendo, *contritionis* modica habetur ratio; hinc Sacramentum istud, quod est secundus baptismus, multis animabus efficitur lavacrum, si non exitiosum, certe inutile, et quae sibi videntur mundatae, lotionem ne quidem attigerunt. Ex omnibus poenitentiae partibus nulla est, de qua magis, quam de *contritione*, dubitari possit. Si *unus* actus poenitentialis ex defectu integratis in confessione nullum est Sacramentum, *viginti* nulla erunt ex defectu verae contritionis. Atque hoc diligentiam sicut poenitentis, ita et confessarii in investiganda verae contritionis ratione quam maxime acuere debet. Operae igitur pretium est, rem uberior exponere, subjiciendo observationes circa poenitentium contritionem.

#### Observationes circa poenitentium contritionem.

§. 119. a) Plurimi dolorem habere videntur, qui non habent; eujusmodi sunt eorum plerique, quorum peccata vel lucrum attulerunt, vel damnum terrenum depulerunt. Hi saepenumero non ita sunt comparati, ut peccata sua serio detestentur, et efficax firmumque teneant propositum, lucrum illicitum, quod peccato acquisierant, derelinquendi, vel incommodum peccato devitatum sponte in se suscipiendi. Magnam ejusmodi poenitentium partem constituunt, qui confitentur, se ad magnum malum avertendum pejerasse; qui criminum suorum fructu fruuntur, atque turpibus commerciis locupletati sunt; qui ultiōne suae satisfecerunt; verbo: illi omnes, qui forte non versantur amplius in occasiōnibus laedendi Deum, absque eo, quod inde illos sua virtus eduxerit; et fortasse subsequens matrimonium finem impo-



suit fornicationi. Hi profecto vulgo firmum habent propositum ad priora flagitia non redeundi, seu quod suas explaverint cupiditates, seu quod non sint amplius in occasione et potestate redeundi; sed plerumque nullo afficiuntur dolore, quod in eas lapsi fuerint iniquitates. Quid enim hic dolor est, nisi tristitia et poenitentia ob patrata facinora, quae hominis voluntatem ita afficit, ut, si in ipsius voluntate possumus essem, praeterita revocare et prohibere, ne fuerit, quod fuit, omnia perferret mala, et ulti potius praeteritis omnibus carere vellet voluptatibus, quam recentia peccata committere? Talis autem dolor in iis, de quibus locuti sumus, non tam frequenter occurrit. Quamobrem confessarius non acquiescat bono hujusmodi poenitentis proposito, sed media, quibus potest, efficacissimis in illo excitabit odium, detractionem, moerorem et poenitentiam. Haec prima est pars contritionis licet imperfecta. Declarat sancta Synodus, hanc contritionem non solum esse cessationem a peccato et noxae vitae propositum, sed veteris etiam odium continere<sup>1).</sup>

b) Alii dolorem habent et lugent non peccata, quae commiserunt, sed temporalia mala, quae peccata concomitantur, et quae magis ad vivum prae se ferunt, quam Dei offendam, dum confitentur. *Mulier* e. g. fluentibus lacrymam imbre genis confitetur, se furore captam sexcenta in virum suum concessisse maledicta; sed injuria, quibus affecta fuit, lacrymas eliciunt. *Virgo* erratum suum confiteri nequit, quin reputet dedecus, quod illam subsecutum est. *Pauper* mentem habet sua egestate occupatam, dum se Iusti accusat, et temporalium aerumnarum sensus efficit, ut peccata sua confitens in lacrymas erumpat. Tales exstitere lacrymae, quae concomitatae sunt poenitentiam Esau; plorabat primogenita, quae amiserat, potius, quam gulam et simoniam, quam commisserat: ideoque veniam, quam petebat, non impetrabat<sup>2).</sup>

c) Alii sensibilem tantum habent tristitiam, profectam ex teneris vocibus concionatoris, vel confessarii. Quam-

1) *Sess. XIV. cap. 4.* — 2) *Heb. XII. 17.*

ob rem sensus hujusmodi brevi praetereunt, imo confessarius idem illos immutabit, si vocis tonum mutaverit, vel si deinceps alicui poenitentis desiderio restiterit. Ab Ecclesiae Patribus haec medaces vocantur lacrymae: *edictae mensiri*. S. Bernardus ait, has frigidas esse pluvias, sterilitatem, non ubertatem afferentes.

### Verae contritionis signa.

§. 120. Cum confessarii plurimum intersit rescire, utrum poenitentis contrito vera sit, nec ne, quandoquidem sine ea justificationis gratia obtineri nequeat, signa, quae cum moraliter certum efficere, quaeve dubium, vel plus quam dubium facere possunt, uberioris inquirere oportet. Prioris generis signa hoc, posterioris autem sequenti paragraphe exhibemus.

Signum, quo intelligi datur, poenitentem vere esse contritum, tutissimum sane constituant, *ipsam et emendationis opera* a peccante jam ante confessionem suscepta, sive morum emendatio opere exercita. V. g. si jam per longius tempus ex motivo satis puro, adeoque non ex mero occasionis et temptationis defectu, vel ex detentione ob grave aliquid negotium, quo alteri cuidam rei vacare integrum illi non fuit, aut plane ob coactionem externam, a peccatis abstinuerit; — si contrariae virtutis opera exercuerit et remedia, quae necessaria sunt, ut ex peccatis emergat, conquisierit, externasque peccati occasiones evitaverit; — si cum inimicis in gratiam redire, injurias aliis sponte et liberaliter condonare, honorem vel fortunae bona, quorum proximus illius culpa jacturam passus est, restituere, quantum potuit, adlaboraverit. Verum utut hoc contriti et jamjam resipiscentis animi signum omni exceptione majus sit, tamen rarissimum invenitur. — Praeter ipsa emendationis opera jam suscepta et exercita indicium animi contriti etiam praebet *seriae et efficax emendationis conatus*; quemquidem conatum tum ex conversatione, quam poenitens ex aliquo tempore tenere coepit, tum ex praesenti ejus dispositione compertum habere licet. Hanc in finem requiritur, ut poeni-

tens paratus existat, tum ad ea omnia declinanda, vel saltem pro viribus extenuanda, ex quibus novum illi naufragium imminet, tum vero adhibenda remedia, quae ad constantem ipsius emendationem necessaria videntur. Signum hoc eo certius est, quia Ipse Jesus Christus illud nobis in Evangelio indigitavit, uti ex S. Augustini interpretatione bonam malamve voluntatem exhibet sub imagine duarum arborum, quas dicit ex fructibus esse cognoscendas <sup>1)</sup>.

Quid autem de verbis et protestationibus, quibus poenitens se poenitentia confitetur, censendum est? num eis fides adhiberi poterit? Profecto, si confessarius semper credere potest, poenitentem suum veram habere contritionem, quia hoc ille asserit, nunquam in aliquo illam deesse judicabit. Quis enim est, qui in ipsa confessione dicere velit: „non poenitet me criminum a me patratorum?” Et nihilominus verum est, non omnes, qui id affirmant, veram habere contritionem. Quare ut poenitentis verba protestationesque vereae contritionis argumentum esse queant, requiritur, ut ipsius asseveratio aliis adhucdum momentis confirmetur. Ad hanc testium classem referimus: Poenitentiam magni facere et vehementer desiderare; odio magno prosequi peccatum, effundere lacrymas, quae contritionem fere sequuntur, ut lacrymae vitem deputatam et viventem; peccata confiteri cum quadam compunctione et amaritudine animae, cum sinceritate et humilitate, quae indubium animi candorem prae se ferunt; occasiones peccandi sincere proponere, ac gravem contestationem vitandi ea emittere; habere desiderium et propositum complices peccati convertendi; alacriter suscipere et multo magis sponte petere gravem poenitentiam. Accedit, si poenitentes dicant statim ab initio, se graviter peccasse, aut Deum offendisse: si peccata prius in confessione deliberate omissa nunc confiteantur: si dicant, se mox post peccatum commissum poenitentia lactos ac dolore; si asserant, ad hunc diem aut locum se confessionem

---

1) Matth. VII. 20.

specialiter distulisse, praesertim si ad confitendum longum iter aggressi fuerint, abstinuerint a lucro notabili, grave sustinuerint incommodum, aut magnum conflictum internum vel externum superaverint; si dicant, se saepius proposuisse, hoc vel illud peccatum vitare, et dolere, quod non possint (ut ipsi loquuntur) abstinere; si dicant, se ad confessionem ex auditâ concione aut privata adhortatione fuisse permotos etc. etc. Quo plura ejusmodi indicia conveniunt, eo major fides asseverationi poenitentis habenda est.

Fateri oportet, tam fieri posse, ut animus vehementer doleat sicca oculis, quam ut lacrymis meretriciis fletuque maledicti oculi absque ulla animi mutatione. Hinc lacrymas sinceras, quales David, Petrus, Magdalena alilque sancti poenitentes fundebant, ab adulterinis discernere oportet, minimeque tamen fas est, lacrymarum effusionem e momentorum, quae conversionem cordis indigitant, numero expungere, propterea quia haec etiam aliud, quam veri doloris fontem habere possunt.

### **Signa defectum verae contritionis indicantia.**

**§. 121.** E contrario poenitentes, qui confitentur delicta, tametsi voce aliud adtestentur, vera contritione substituti judicantur:

a) Cum sua patesciunt peccata non sine quadam impudentia, quasi praeclare aliquod factum narrarent, vel si alterius vitam describerent, vel saltem ac si facta quaedam communia et adiaphora recitarent, magis ad memoriam exonerandam, quam ad sublevandam conscientiam.

b) Cum vicia sua confitendo culpam in alium devolvunt, et, ubi se accusare debent, identidem excusare stūdent, terminisque utuntur a versutia et dissimulatione haud alienis ad peccata minuenda et obumbranda.

c) Cum de industria crimen aliquod celant, quod sola confessarii investigantis cura detectum fatentur. Dicimus, *de industria*, quia culpa vacant, si cuius mortalis culpare confessionem negaverint, puta, ob oblivionem, ignorantiam, attentionis defectum. Pervicacis autem animi signum est, cum *malevole* denegant confessionem plenam, sive expressis verbis, sive obstinato silentio. Sic v. g. si quis ro-

tunde dicat, se peccata sua singillatim exponere nolle, et a confessario ad alia sensa reduci nequeat, aut ad quaestionem necesseriam obstinate sileat, quin monitis confessarii moveri se patiatur.

d) Cum nullum habent desiderium satisfaciendi Deo pro peccatis suis, quandoquidem poenitentia virtus est, quae nos ad poenas ex nobis repetendas propter injurias, quibus affecimus Deum, inclinat.

e) Cum acceptare nolunt media, quae necessaria sunt, ut e peccatis emergant. Quum autem recusationem exsequendorum operum satisfactoriorum et mediorum signum animi vera contritione destituti declaramus, supponimus ultiro, quod tam media quam opera satisfactoria revera sint talia, quae emendationi et satisfactioni praestandae sint congrua justave. Communiter haec recusatio sub vanis impossibilitatis aut difficultatis, et damni praetextibus profertur. Hos praetextus confessarius removere debet dedocendo et convincendo poenitentem de eorum, quae imposuit, possibiliitate et necessitate: si nihilominus recusat, poenitens pro pervicaci habendum est.

f) Cum fidem eorum, quae in superioribus confessionibus se facturos promiserunt, non praestiterunt, idque ex mera animi levitate et salutis incuria, v. g. si contra fidem datam necdum deseruerunt occasionem proximam peccandi, — aliena non restituerunt, — in amicitiam non redierunt, quamvis potuerint, quia facultas et occasio ea praestandi praesto fuerunt.

g) Cum sine omni emendationis conatu jam ex longo tempore in vitiis suis computrescunt, vel criminum rei sunt, quae solito magis animum perversum et efferatum demonstrant.

### Rationes et motiva contritionis.

**§. 122.** Ubi confessarius ex signis moraliter certis intellecterit, poenitentem veram contritionem non habere, illius desiderio cum accendere conabitur. Non enim expedit

ejusmodi poenitentes remittere, ut majori industria se praeparent; nam cultiores exinde offenduntur, homines vero obtusi ingenii sibi plerumque consulere nesciunt; quare confessarius ipse adlaborabit, ut suavi prudentique agendi ratione in consitentium animis sinceram de admisso crimen contritionem excitet. Sunt vero, quibus ad contritionem excitamur et movemur, rationes tam multae quam variae, quae peccati gravitatem adeo demonstrant, ut confitens non possit non exinde summum animi dolorem peccatiique odium et detestationem concipere. Numerantur praecipuae:

1. *Contemptus adorandae Dei Majestatis et macula integrati animi sensus turpisissima*, quae peccato undequaque inhaerent. Merito peccatum dicitur contemptus Dei practicus, qui in summam Dei injuriam cedit. Per omne peccatum sacrosancta Dei Voluntas negligitur et dehonoratur, Supremae Majestati divinae cultus et obsequium negatur, dicente Apostolo: „Per praevaricationem legis Deum inhonoras.” Atque hujus contemptus et injuriae gravitas eo magis apparet, quo serius expendatur:

a) Quis offendatur et contemnatur? Qui est in se et propter infinitas suas perfectiones omni amore et obsequio dignissimus, — *Dominus ac Deus totius universi*, — *Creator, Redemptor, Sanctificator noster*, — *Amicus*, et *Pater*, cuius benevolentiam peccando non curamus, et aversamur optatam gratiam. „Quanam fronte attollo oculos ad vultum tam boni Patris tam malus filius; exitus aquarum deducant oculi mei, operiat confusio faciem meam, desiciat in dolore vita mea, et anni mei in gemitibus”<sup>1)</sup>.

b) A quo? Quis est ille, qui infinitam Dei Majestatem tanta libertate contemnit? Creatura, et, quod plus est, ille summis a Deo cumulatus beneficiis, creatus infinita potentia, ineffabili conservatus providentia, redemptus maxima charitate extremis doloribus et morte ignominiosissima Iesu Christi, in filium adoptatus per Baptismum, toties ad par-

1) S. Bern. Serm. 16. Capit.

icipationem Sacramentorum admissam, lactatus Sanguine et divinissimo pactua Corpore. „Et hoccine reddis Domino populo stulte et insipiens? numquid non ipse est pater tuus, qui possestit te, et fecit, et creavit te? redemit, et sanctificavit te?“<sup>1)</sup>.

c) Propter quid? Leviasimam ob causam Deus contemnit et offenditur, — miserae voluptatis studio, — incitante caecae voluntatis stimulo. „Obstupescite coeli super hoc, et portae ejus desolamini vehementer, dicit Dominus. Duo enim mala fecit populus meus: Me dereliquerunt, fontem aquae vivae, et foderunt sibi cisternas, cisternas dissipatas, quae continere non valent aquas“<sup>2)</sup>.

d) Ubi et quando? In facie et in oculis omnia terrarum comprehendentis spatia delinquimus, et eo ipso articulo, quo totus est in conferendo, quidquid habemus, unde ad obsequium summa nos excitat, quando vitam prorogat, quam ita conservat, tanquam in momenta singula primitus conferset; quando victum porrigit, vestimenta suppeditat; quando milie etiam interna arceat discrimina; — eo ipso tempore, quo nemo nostrum illius offendendi auderet admittere cogitationem. Projecto, haec si seria mente reputes, peccato nihil turpius, nihilque in Deum abominabilius concipi vel animo singi potest. Quem tanti ingraui animi memorem non pudeat peccati, dum recolere velit beneficia innumera communia et particularia, occulta et manifesta, temporalia pariter et spiritualia, quibus hominem ita circumcidit Deus, ut, quoque respiciat, in oculos incurrit. Quis non vehementissimo animi dolore conteratur ob injuriam peccato Redemptori sanctissimo illatam, cui temerarius quodammodo tentavit renovare vulnera, iterare opprobria, quandoquidem patravit id, quod causam dedit crucifixionis, nempe peccatum. „Rursum crucifigentes sibimetipsis filium Dei et ostentui habentes“<sup>3)</sup>. — Ratio igitur summa, qua in peccantis animo contrito exciteatur, est considerata et poe-

1) Deut. XXXII. 6. — 2) Jerem. II. 12. — 3) Hebr. VI. 6.

nitenti reprezentata Dei infinita Majestas et Munificentia in nos. Odiosum crimen est animi ingratitudinis culpa, ast nunquam odiosius, quam cum in Eum delinquimus, cojus inexhaustam in nos beneficentiam nullis unquam possumus obsequitis compensare.

Alia ratio est *dolenda divinae gratiae jactura*, cuius vel unicus gradus, ut tradunt sancti Doctores, universa naturae bona superat. „Omne aurum in comparatione illius arena est exigua.”<sup>1)</sup> *Miseranda servitus*, qua efficitur peccator mancipium diaboli, tyranni et impostoris, qui quantum nunc alicere studuit ad peccatum, tantum postea inferet poenarum. Eheu quis non posset non summopere odisse peccatum, si serio perpenderit, se gratiae sanctificantis, in qua totus animi decor situs est, jacturam passum, et in servitutem daemonis traditum esse, turpissima peccatorum labo foedatum? Sic S. Ambrosius praefatur: „Nihil est, quod tam summo dolori sit, quam quod sit unusquisque positus sub captivitate peccati; recordetur, unde deciderit, eo quod ad corpora et terrena ab illa speciosa et pulchra divinae cognitionis intentione deflexerit”<sup>2)</sup>. Et S. Cyprianus: „Animam tuam misera perdidisti, spiritualiter mortua supervivere hic tibi, et ipsa ambulans funus tuum portare coepisti, et non acriter plangis? et non te vel pudore criminis abscondis?”<sup>3)</sup>.

3. Aliam denique dolendi de peccato illudque determinandi rationem *jactura aeternae felicitatis et incursus damnationis perpetuae* constituunt. „Quamvis peccatoribus, inquit S. Augustinus<sup>4)</sup> *judicium universale* in mundi termino subeundum non foret; quamquam per omnem aeternitatem in summa deliciarum hujus mundi affluentia sine ulla poenae alicujus formidine victuri essent: attamen ob hoc solum, quod a felicissimo Dei conspectu aeternum separantur, amarissime illis flendum esset; neque enim ullam huic parem poenam vel animo comprehendere potest, qui

1) Sap. VII. 6. — 2) Libr. 9. de Poenit. c. 3 — 3) De lapsis circa fin. —

4) In Psalm. XLIX.

ex viâ fidei lumine novit, quid sit Deus. Sed quoniam haec amantibus dantaxat poena est, non contemnentibus, paucissimi vero in hac vita illam sentiunt, alia quoque illis poena, quam omnes sentiant, et qua vehementissime crucientur, constituta est: ardentissimi videlicet *Gehennae ignis*, in cuius comparatione poenae hujus vitæ levissimæ sunt, ac si poenae non essent. Quomodo igitur si fide edocti et Spiritus sancti gratia excitati haec perpendimus, necessario peccatum, ex quo tanta in nos mala profluunt, detestabimur! „Gehennam ponamus, inquit S. Chrysostomus, in conspectibus nostris, ponamus etiam illud ante oculos, quanti doloris est excludi ac projici a regno coelorum, quod, ut mihi videtur, gravius est ipsa Gehenna“<sup>1)</sup>. —

### Eorundem delectus.

§. 123. His et similibus rationibus atque motivis utiliter confessarius, ut in corde poenitentis contritionem elicit ac progeneret; pro diversa tamen poenitentium indole et scelerum gravitate talia semper seligat momenta, quae poenitentium captui maxime accomodata et præ reliquis efficacia videntur. Cum autem humana mens duobus præcipiæ moveatur, timore videlicet et amore, alterutro utendum erit, pro genio et indole poenitentis.

Rudiores, qui in peccato tandem induruere, metu in primis configi debent poenarum, et excitari ad dolorem propter illas peccatoribus a Deo praeparatas<sup>2)</sup>). Inde ut ad Deum sensim adducantur, subjicienda erit jactura bonorum, quibus se privarunt, scilicet gratiarum coelestium et haereditatis supernæ — gloriae illius, quam oculus non vidit, nec auris audivit, nec in cor hominis ascendit, quam Deus praeparavit diligentibus se. Proponetur subinde spes damna praeterita resarcendi, obtinendae denuo stolæ, qua seipsose misere spoliaverant, primaeva jura recuperandi. Demum ad Dei amorem, sine quo nutat vel concidit poenitentia omnis,

<sup>1)</sup> Libr. 1. de Compunct. cordis. — <sup>2)</sup> Apoc. XIV. 10

paulatim flecentur. Inspectis oculo ~~fatu~~ ~~et~~ suppliciis  
quae promeruere, seu bonis, quae adhuc comparare pos-  
sunt, paulatim fiet, ut confiteantur Domino, quoniam sum  
me bonus, et in saeculum misericordia ejus.

Etsi haec motiva sobrie proposita pene omnibus prof-  
cere possunt, ii tamen, qui profectiores sunt in virtute  
quive plus in virtutem, quam in vitium propendunt, facil  
ad contritionem moventur, si eis subjiciatur *summa De- Majestas*, quae a vili creatura contemnitur, et *infinita Bonitas*, quae a propriis filiis enutritis tenerime, effuse in  
ordine naturae et gratiae dilectis, misericorditer exaltata  
petulanter offenditur. — Expedit autem omnibus proponer  
immensam Charitatem Christi, qui e coelis descendit over-  
perditam quaesiturus, qui quaerens sedit lassus, qui non in-  
venit nisi crucem passus, qui, dum ab ea mutuum amore  
pro jure suo expectaret, odium pro dilectione, novam cru-  
cem pro gratiarum actionibus, novos dolores, novum Ca-  
variae genus, et nihil ultra consecutus est.

### Continuatio.

§. 124. En, aliqua motiva, vel certe *ad mimicula de-*  
*ris*, brevibus sententiis comprehensa, quibus secund  
ductum prudentiae juvandi sunt peccatores, quorum con-  
silio videbitur aliquando subdubia.

- 1) Mala naturalia, quae Deus, Deus, inquam, i-  
cato annexuit.
- 2) Timor Gehennae. Et ego ob rem nihil! — —
- 3) Timor severissimi judicis, Christi Iesu.
- 4) Recordatio beneficiorum supernaturalium.
- 5) Recordatio gratiarum supernaturalium, uti d  
poenae, spatium poenitentiae etc.
- 6) Exempla severitatis divinae, exercitiae in  
uti — Cain, diluvium, Sodomitae, Onan, Israelitae  
serto, Core, strages Bethsamarum, percussio  
David, Judas proditor, Ananias et Saphira etc.
- 7) Praesens benignitas Dei ad poenitentiam v-

8) Turpitudo peccati — hujus — in homine, in Christiano.

9) Pudicitudo justitiae, quam, eheu, deserui ob nihilum.

10) Comparatio prioris status in justitia, cum praesenti statu peccati.

11) Renuntiatio facta coeli gaudiis ob — —

12) Exempla Sanctorum Poenitentium, uti — David, Petrus, Magdalena, latro in cruce; item e vita Sanctorum. Et ego!

13) Severitas poenitentiae, quam primaeva Ecclesia per Spiritum Dei directa dictavit graviorum peccatorum reis.

14) Exempla SS. Innocentium, qui acerbe deslebant errata etiam levissima. Et ego tantus peccator!

15) Benignitas Dei, quae ex vita et morte Redemptoris evidentissime elucet.

16) Parabolae Salvatoris — de ove centesima errabunda, de drachma perdita, de filio prodigo. Idem modus, quo exceptit Jesus mulierem peccatricem, adulteram, latronem poenitentem, Petrum post negationem; ratio, qua convertit Saulum.

17) Ex perfectionibus divinis: aeternam justitiam, esentialem veritatem et bonitatem neglexi; omnipresentem, sapientissimum, summae Majestatis Deum offendi — ego homuncio, post tot beneficia, ob nihilam etc.

### Modus ea proponendi.

**§. 125.** Has vero contritionis rationes, et motiva, quae pro unoquoque selegeris, non propones tumultuose, sed a) *clare et breviter*, quia plurimi sunt, qui attentione et intellectu nec sequi, neque assequi possint longiorem sermonem et ratiocinationem. b) *Cum quadam energia*, ut tanto aliquis penetrent in animum; vitabis tamen expressiones, quae poenitentem affligere, eumque erubescerent facere possent. c) *Cum affectu piae compassionis et cum coelesti unctione*, ut quae ipsi proponis, ipsusmet sincere sentias; quem compassionis sensum etiam dicendi forma confessarius

mentiori impetu frangi potest. Tanta est enim fragilitas humana, ut decreta etiam firmissima lapsu temporis magis magisque languescant. Alterius autem generis exemplum habemus in Petro Apostolo<sup>1)</sup>. Verum enim vero in hac re plurimum interest distinguere *inbecillitatem* ab *acedia et ignavia*, quas confessarii saepe confundunt. Infirmitus ea aggreditur media, quae necessaria sunt, et, si nihilominus relabitur, infelix duntaxat est, non nocens, miseratione dignus est, non opprobrio. Inerti vero et pigro non desunt bona desideria. „Desideria occidunt pigrum, noluerunt ejus manus quidquam operari, tota die concupiscit et desiderat”<sup>2)</sup>. Sed illa exsequi non conatur, hostem absentem provocat, praesentem fugit. Vult et non vult piger. S. Augustinus has humani cordis astutias in se ipso detexit et in libro Confessionum<sup>3)</sup> descripsit iis vocibus, quae hucusque dictis lucem afferent. „Unde hoc monstrum et quare istud? Imperat animus corpori et paretur statim, imperat animus sibi, et resistitur.” Et ne dicatur his in occasionibus frigide velle, addit se plurima exsecutum esse, quae non optabantur ab ipso eodem ardore, quo sua conversio: „Tam multa feci, ubi hoc non erat velle, quod posse, et non faciebam, quod incomparabili affectu mihi placebat amplius.” Dicit magna, quibus flagrabat, conversionis suae desideria effecisse, ut modo contra se ipsum indignaretur, quod tandem non exsequeretur illa: „Ego fremebam spiritu indignans turbulentissima indignatione, quod non irem in placitum, et pactum tecum Deus meus:“ et modo magnam lacrymarum copiam effunderet: „Et dimisi habendas lacrymis, et proruperunt flumina oculorum meorum; sentiebam enim me ab iis, iniquitatibus teneri, et jactabam voces miserabiles: Quamdiu! Quamdiu!“ — Director spiritualis parum scitus, moram hanc referet acceptam infirmitati, sed longe alia est S. Augustini sententia; ibidem quippe loci fatetur, hanc in se, non secus ac in aliis, qui in eodem statu versantur, non fuisse infirmitatem, sed plenae integræque

---

1) Luc. XXII. 32. — 2) Prov. XXI. 25. — 3) Cap. VIII.

voluntatis defectum. „Non ex toto vult, non ergo ex toto imperat, nam in tantum imperat, in quantum vult. Non utique plena imperat, ideo non est, quod imperat. Non igitur monstrum partim velle, partim nolle; sed aegritudo animi est, quia non totus assurgit veritate sublevatus, consuetudine praegravatus.“

Ex dictis igitur tam hujus, quam praecedentis paragraphi patet, quid de proposito censendum sit illius, qui in eadem relabitur peccata. Relapsus in eadem peccata minime est signum sufficiens, non adfuisse firmum debitumque propositum, quia experientia compertum est, nos serias etiam et firmas aliquo tempore voluntates mutatis circumstantiis persaepe immutare. Et quis nescit, propositum esse actum voluntatis, qua nihil inconstantius? Ex hujusmodi inconstantia fit, ut, quae heri detestati sumus, iterum hodie perpetremus. Unde S. Thomas ait: „Sicut vere cucurrit, qui postea sedet, ita vere poenituit, qui postea peccat“<sup>1)</sup>). Nam poenitens per gratiam Sacramenti non redditur impeccabilis. — Fatendum tamen est, frequentem relapsum in eadem peccata *gratia* indicium esse, cur praesumatur, prius defuisse *verum* propositum *plena* *integræque* voluntatis esse emendandi. Unde quotidie poenitere et ad vomitum redire genus irrisionis est, quam an et quamdiu patientiamus et ad poenam peccatis alioquin debitam inferendam tardus et longanimis Deus passurus sit, incertum est. Timemant ergo, qui ad antiqua mox peccata redire non timent, ne in suis peccatis sordescentes Deus ad aeternam eorum ignominiam et confusionem aliquando irrideat. „Irrisor est, non poenitens, qui adhuc agit, quod poenitet, nec Deum videtur poscere subditus, sed subsannare superbus“<sup>2)</sup>). „Talia non facit Christianus bonae fidei et bonae spei“<sup>3)</sup>.

1) Summ. theolog. III. 84. art. 10. — 2) S. Isid. libr. 2. Sent. c. 16. --

3) Aug. de verb. Apost. serm. 29.

## C a p u t III.

### *De principiis generalibus circa satisfactionem observandis.*

#### **A r t i c u l u s I.**

##### *De satisfactione imponenda.*

##### **Satisfactionis notio et necessitas.**

**§. 129.** Satisfactione generatim sumta est mali cuiusdam perpessio, operisque praestatio ad culpae explationem composita. Christus quidem pro peccatis nostris Patri aeterno plenissimam obtulit satisfactionem; quum tamen homo gratiae divinae beneficia haud consequatur, nisi, quantum in eo sit, gratiae cooperetur, satisfactionis quoque a Christo Domino oblatae particeps non redditur, nisi, qui pro peccatis commissis, quantum potest, satisfacere intendit. Nam ad notitatem et integratatem vitae per Sacramentum Poenitentiae sine magnis nostris fletibus et laboribus nequaquam pervenire possumus divina id exigente justitia, licet Christi satisfactionis participes reddamur per Baptismum plene et omnigenita, ut alia haud supersit poena luenda. „Prima peccata, inquit S. Chrysostomus, gratia et benignitate virtutis Christi crucifixi cuncta deleta sunt. Quae vero post Baptismum commissa sunt, multo indigent studio, ut rursus deleantur: quandoquidem neque secundum est lavacrum, sed lacrymis indigent nostris, confessione, eleemosynis, precibus atque generibus omnibus pietatis. Sic etiam post Baptismum delectur peccata, multo tamen cum labore et fatigione”<sup>1)</sup>.

Quantumcunque autem fragilis sit et bonum operandi impotens natura humana, benignissimum nihilominus, quod

1) Serm. 26. de Poenit.

nobis Filium in redemptoris pretium concessit. Numen, quaecumque bona peragimus et mala sustineremus, quando intentio accedit per ea operibus et passionibus Domini Nostri unita, et gratia Salvatoris nutrita, pro peccatis satisfaciendi, in satisfactione pretium clementissima dignatione admittit. Igmar mali cuiusdam perpeccatio operarie boni praestatio ad participandum de Jno Christi satisfactione, animo poenitenti suscepit, haud quidem efficacia eidem insita, attenuavit meritorum Christi, ad compensandam injuriam per peccatum Deo illatam, et ad redimendam poenam graviorem, eodem peccato prameritam, confert; unde satisfactione merito appellatur. Atque nostra opera satisfactoria aliud non sunt, quam exhibitiones poenitentis animi, et similes conditiones necessariae, ut de satisfactione Christi participemus.

Sunt vero rationes, ob quas Deus voluerit, ut per sacerdotes certa in Sacramento Poenitentiae multa peccatoribus imponantur. a) Docet, ut, qui post accepta regenerationis et gratiarum beneficia denuo ad vomitum revertitur, sanguinem testamenti pollutum ducit, et Spiritui gratiae contumeliam facit, durius haberetur, quam qui ante Baptismum sine Deo, sine lege, sine inhabitante Spiritu, deliquerit. b) E re erat, ut, si Deus peccata per misericordiam condonet, eadem plecteret per justitiam, ut sic justitia et pax sece amplecterentur. c) Exigebat ipsa humana utilitas, ut non omnia poenas expersa maneret, nam ex ipsa Dei bonitate decesseret.

### Satisfactionis ad Poenitentiae Sacramentum ratio.

§. 120. Ad participandum de satisfactione a Redemptore praestita, satisfactionis ab ipso peractae cooperatione indiget peccator orans, verum id tantum, qui operibus satisfactoriis quibusdam saltem exhibet par est. Inde sequitur, gravem esse confessarii obligationem, peccatori omni operibus satisfactoriis exhibendis haud penitus impari eadem pro peccatorum ac status ejusdem tam interni quam externi conditione imponandi. Operam, quae confessarii que iudex in satisfactionem pro peccatis gravibus injungit, implenderum tam strieta obtemperare necesse est, ut, qui absque sincera et

implendi intentione absolutionem suscipiat; absolutionis gratia ob poenitentiae propositum defectum excidat; qui autem culpa omnia, vel eorum saltem partem notabilem omittebat, peccato gravi se polluat. Itaque haud quidem absolveatur, ast relative tamen, partem essentialē sacramenti Poenitentiae constituit satisfactio; quippe absque ejus expianda intentione sacramentum Poenitentiae valide suscepit nequit: et ejus neglectus culpabilis suscepti sacramenti effectus salutares irritat.

### Satisfactionis finis et conditio.

§. 131. Ex dictis patet, satisfactionem, qua talēm, ad poenas justitiae divinae debitas redimendum spectare, itaque (peccatorum commissorum) vindicativam esse. Quum tamen aut bonum agendo aut malum sustinendo praestetur, ac utrumque tam ad peccata in posterum praecavenda, quam ad perfectionis christianaē incrémenta viam simul regiam pabdat, omne opus satisfactorium, animo recto susceptum, ad consuetudines pravas eradicandas, occasiones malas praecavendas, et animum a fluxorum amore retrahendum, plus minusve auxilii affert, unde satisfactio sapienter disposita salutarem simul medicinae rationem nunquam non habet; hoc itaque respectu medicinalis merito nominatur. Viciōsim etiam ea ingrati perpessio bonive praestatio, quae secundum finem ejusdem primariam ad peccatorum in posterum fugam et virtutis christianaē profectum ordinatur, ad reclinandam quoque poenam peccato debitam, peccatorum præteritorum vindictam et castigationem, animi poenitentis intentione dirigī potest; unde liquet, satisfactionem, etiā qua talēm vindicativa, medicinalem tamen simul esse tam posse quam debere.

Haec distinctio in Concilio Tridentino commemoratur, dum monet et præcipit, satisfactiones injungi debere pro qualitate criminum et poenitentium facultate *salubres et convenientes*, nec non simul statuit, ut satisfactio non sit tantum ad novas viles custodiam et infirmitatis medicamen-

tum, sed etiam ad praeteritorum peccatorum *vindictam* et *castigationem*<sup>1)</sup>. Hic loci Concilium supponit satisfactionem *medicinalem* probatque *vindicativam*.

### Satisfactionis praestandae media.

§. 132. Ex ipsa jam satisfactionis notione liquet, duplex nobis suppeditari Deo satisfaciendi medium, a) ingratiorum tolerantiam, b) operum honorum exercitium. — Ingratiorum, quae in satisfactionem Deo offerentur, idoneorum triplex occurrit genus, eorum scilicet, a) quae providentia divina ita disponente aut ex hominum, aut ex naturae rationis expertis influxu patimur; b) quae nobis ipsis seligentibus suscipimus; c) quae confessario injungente sustinemus. „Tanta est enim divinae misericordiae largitas, ut non solum poenis sponte a nobis vindicando peccato susceptis, aut sacerdotis arbitrio pro mensura delicti impositis, sed etiam quod maximum amoris argumentum est, temporalibus flagellis a Deo inflictis, et a nobis patienter toleratis, apud Deum Patrem per Jesum Christum satisfacere valeamus”<sup>2)</sup>. Hinc pro ipsa praxi miserae conditionis hominibus duro labore victitantibus, gravi egestate afflictis, vel diurno morbo et pungenti lecto afflisis, utiliter admodum praescribitur, ut quotidie matutino et vespertino tempore, ut etiam pluries per diem renovent de peccatis contritionis actum, ut Deo in satisfactionem offerant, quaecunque eos molesta et dura in hoc miserabilis vitae genere pati necesse fuerit juxta divinae providentiae dispositionem.

Quoad bona opera, dubium non est, tam ea, quae confessorius praescribit, quam quae nobis ipsis seligentibus exequimur, si cordis poenitentis genuina intentio accedat, ad satisfactionem apta esse. Imo etiam ea opera, ad quae legis universalis praecepto instituimus, satisfactionis adminicula eatenus saltem praebere possunt, quatenus voluntatis

1) Sess. XIV. cap. 8. — 2) Conc. Trid. Sess. XIV. cap. 8.

propriae abnegationem ad ea passim necessariam, Deo in satisfactionis pro peccatis nostris sacrificium humiliter offeramus. Ceterum suadendum est, ut, dum hujusmodi opera in satisfactionem injunguntur, non accuratius solum determinentur, et ratione modi, quo, et temporis, quamdiu poenitentis cordis intentione persolvantur, verum etiam cum alio, (si necesse fuerit) opere strictius satisfactorio jungantur. Sic hac eum restrictione orationi et cultui divino raro vacantibus consulto injungetur *inter celera*, ut quotidie vespero et mane, quod alioquin singulis diebus facere tenemur, per octo vel quatuordecim dies poenitentis cordis intentione, quinimo flexis genibus, statutas ad Deum preces fundant. Idem obtinet ratione sacrosancti Missae sacrificii, concionis, officiique divini diebus dominicis atque festivis. „Opus, ait Doctor angelicus, quod quis facit ex intentione sacerdotis, dupliciter valet poenitenti, uno modo ex natura operis, alio modo ex vi clavium.”

### Satisfactionis effectus.

§. 133. Satisfactionis, qua vindicativae, effectus in poenis redimendis reponitur. a) Ad tollendas peccatorum poenas aeternas spectat satisfactio, gravia confessio sententia confessarii qua judicis imposita, eo quod relative saltem essentiale Poenitentiae Sacramenti, quo aeternae remittuntur poenae, partem constituit. b) Opera a confessario pro peccatis imposta poenas temporales Dei justitia decernendas imminquunt, et quidem majorem aut minorem earundem partem, tum pro gradu operis, tum pro satisfacientis dispositione sive contritionis fervore. Idem valet de operibus pietatis, caritatis et poenitentiae, quae peccator rite confessus praeferat satisfactionem a confessario impositam, cum intentione satisfaciendi pro peccatis peragit. Ait enim Concilium Tridentinum: „Si quis dixerit, pro peccatis, quoad poenam temporalem, minime Deo per Christi merita satisfieri poenis ab eo inflictis et patienter toleratis, vel a sacerdote injunctis, sed neque sponte susceptis, ut jejuniis, orationibus, eleemosy-

nis, vel alii etiam pietatis operibus; atque ideo optimam poenitentiam esse tantum novam vitam, apathemā sit<sup>1</sup>).

Dimissa culpa et poena aeterna saepe remanere poenam temporalem divinae justitiae persolvendam, perspicuis et illustris in auctoritate literis exemplis, nec non perpetua Ecclesiae fides manifestissime probant. Vnde M. Reg. XII. S. Aug. Tract. 12a. in Joan. Comment. in Psalm. L. Capo. Trid. Sess. XIV. Can. XII.

Satisfactio, quatenus est medicinalis, peccati gravitatem prae oculis nobis ponit, peccati perinde odium in cordibus nostris excitat, nec non consuetudines extirpat, et virtutum christianarum exercitium assuetudine facilius reddit.

### Confessarii eandem imponendi jus et obligatio.

**§. 134.** Confessarius judicis et medici sustinet personam. Quia iudex satisfactionem, quatenus est vindicativa, qua medicus eandem, quatenus est medicinalis, injungendi jus ac obligationem habet. Utrumque patet ex Ecclesiae praxi, quam Concilium Tridentinum confirmat. Implet eam, quam in satisfactionis media ejusmodi seligat opera, quae ad poenitentis statum rationem habent. Jam pro rei gravitate operae, pretium est singillatim inquirere, qualis pro poenitentium statua diversitate satisfactio esse debeat, ut ejusdem effectus medicinalis simul et vindicativus quam uberrimus obtineatur.

### Satisfactionis imponendae indeoles.

**§. 135.** Indolem satisfactionis a sacerdote poenitentibus imponendae Concilium Tridentinum est superque desribit ait videlicet: „Debet sacerdotes Deum, quantum spiritus et prudentia suggesterit, pro qualitate criminum et paenitentium facultate salutares et convenientes satisfactiones injungere, ne, si forte peccatis conniveant, et indulgentiam cum poenitentibus agant, levissima quaedam opera pro gra-

<sup>1</sup>) Sess. XIV. can. 13.

vissimis delictis injungendo, alienorum peccatorum participes efficiantur<sup>1)</sup>). Vult igitur Concilium et praecipit, ut confessarius in imponendis satisfactionibus habeat rationem et *delictorum*, pro quibus imponendae sunt, et *personarum* poenitentium, quibus imponuntur, ut nimirum servetur quaedam proportio inter naturam et gravitatem *poenae* et *delicti*, spectata etiā indole et conditione personae poenitentis<sup>2)</sup>). Quoniam autem inter cetera hoc munus, saltem tyronibus confessariis, difficile esse potest, rem uberior, stabilitas quibusdam regulis in usum deducendis, exponere juvat. Et quidem, ut satisfactiones poenitentibus salutares et convenientes sint, requiritur congruentia eorumdem a) cum peccatorum interna natura et relatione externa; a) cum peccatorum gravitate, salvo tamen discretionis spiritu; c) cum poenitentis indole interna; d) cum ejusdem conditione externa; e) cum ejusdem bona fama aliisque officiis.

### Congruentia satisfactionis cum peccatorum natura interna et relatione externa.

**§. 136.** Primo, *satisfactiones peccatorum naturae*, et hunc in finem *cupiditali in peccatore dominanti*, quae eorumdem fons principalis est, et diametro *sint oppositae*. Etenim ea debet esse ratio satisfactionis, ut contraria curet contrariis; eo fine instituta est, ut a peccato revocet, et quasi fraeno quodam coērceat; et is etiam satisfactionis scopus est, ut vitiosos habitus male vivendo comparatos contrariis virtutum actibus tollat. Sic S. Basilius scribit: „Maledixisti? Benedicas. Circumvenisti proximum in negotiis? Redde. In ebrietatem incidisti? Jejuna. Arroganter et superbe egisti? Humiliare. Invidisti? Obscurca”<sup>3)</sup>). Pariter S. Chrysostomus; „Poenitentiam dico non solum a prioribus malis recedere, verum, quod majus est, bona praestare. Facite inquit

1) Sess. XIV. cap. 8. — 2) Cfr. Marten. de antiqu. Eccl. rit. libr. 6. c. 6. art. 7. ord. 2. & 10. 12. — Rit. Rem. — 3) In Psal. XXXII.

Joannes, fructus dignos poenitentiae. Et quomodo id faciemus? Si peccatis adversa faciamus. V. g. Alienam rapuisti? Incipe donare jam propria. Longo tempore fornicatus es? Praescripto tempore ab uxore abstine, meditare continentiam. Proximum vel verbo vel facto violasti? refer benedictionis verba conviciis, et percutientes te, nunc officiis, nunc etiam beneficiis placare contendere. Neque enim vulneratis sufficit ad salutem tantummodo spicula de corpore evellere, sed etiam remedia adhibere vulneribus. Deliciis ante et temulenta disfluebas, jejuno et aquae potu utrumque compensa.... Vidisti impudicis alienum decorem oculis, foeminam jam omnino non videoas, majori tactus cautione post vulnera"<sup>1</sup>). Et S. Gregorius: „Sicut arte medicinae calida frigidis, frigida calidis curantur, ita Dominus noster contraria opposuit medicamenta peccatis, ut lubricis continentiam, tenacibus largitatem, iracundis mansuetudinem, elatis praeciperet humilitatem"<sup>2</sup>). „Quia per illicita disfluendo cecidimus, etiam a licitis nosmetipsos restringendo resurgamus; et cor, quod inanis laetitia infuderat, salubris tristitia exurat, et quod vulneraverat elatio superbiae, curet abjectio humiliis vitae"<sup>3</sup>). „Animaee vulnera, inquit Clemens XIV. epist. XIV., non aliquibus leviter velociterque recitatis orationibus, sed iis servatis sanantur, quae vitae antecedenti contrariantur." Plerique peccatores, quum hac ratione non currentur, in Deum peccando et peccata confitendo vitam suam transigunt. Confessarii omnibus confitentibus idem presribentes remedium, juste comparantur medicastro, qui quaecunque morborum genera eadem curare nititur herba.

Quum vero confessario in satisfactionibus injungendis peccatorum naturam, quantum fieri potest, respiciendam esse praecipimus, ii non sumus, qui ita hoc intelligi velimus, ac si quodvis peccatum singularem quoque satisfactionem requirat. Tali etenim modo poenitentium obrueretur memoria, animus scrupulosa obtunderetur anxietate, et vel eo perdu-

---

<sup>1</sup>) Hom. 10. in Matth. — <sup>2</sup>) Hom. 32. — <sup>3</sup>) Libr. Past. III. Admon. 13.

ceretur, ut ob nimis praestantorum copiam nihil omnino praestaretur. Sed solummodo segreganda sunt opera, quae dominantem in animo propensionem madam ces fontem alienum peccatorum uberrimum, vel peccatum tale, quod causa aliorum exstat, impugnare valent. Fieri enim minime potest, ut exhaustatur rivulus, nisi sensu obstruatur, et segregatio sanetur, nisi principium ejus tollatur.

### Continuatio.

§. 187. Praeterea, ut satisfactio effectu suo hanc frustretur; etiam causae peccatorum externarum et occasiones intendendae sunt, ut illa vitiositatibus congrua haberri possit. Nam, quae occasionibus peccatorum et causis intrinsecis et praecidendis par est, et medicinae rationem habet, et ceteris poenis molestior esse solet. Sic homini, quem mala consociatio in peccata prostravit, *sociorum fuga* id satisfactionem imponatur; qui sibi in divitias peccatis externis hanc sufficit, alios, qui ipsam roneant, de severiori custodia prerogare; vel qui in solitudine peccatis indulget, vitac testem sibi ut adjungat, per modum satisfactionis obstringi non utiliter poterit.

Haec naturae peccati ejusdemque relationi externae congruit *satisfactio tamdiu adhibenda, quamdiu indiget ea peccati morbos*, cui medendo adhibetur. Quicunq; enim satisfactio ad sanandum et tuendum sanitatem adhibetur, tamdiu usurpanda est, quamdiu lethalia illa peccatorum symptomata se produnt. Nec sufficit cura paucorum dilectorum; quoniam praesens lues praesenti indiget remedio; quemadmodum videmus curari morbos corporis, quibus medendis medicamina admoventur, donec laborantem desertant. Hoc autem monitum ex praeceptis est, quae confessarios concertant; quorū multi temere persuasum habent, dicto; „Ego te abservo” illico planeque sanatum esse animae paralysia laborantem, eumque deinceps nihil praeterea agendo incedere posse, et libere decurrere per semitas mandatorum Dñi. Gratia sacramentalis adjuvat quidem poenitentem, qui ea

imbutior, ad observandam legem divinam, sed et opus est, ut gratiae divinae contrariarum actibus virtutum aliquae idoneis exortationibus, assiduo studio pravam cupiditatem, quae sive freno in ipso dominabatur, fortis et validam oppugnando, cooperetur. Videbit igitur confessarius, utrum peccatum dominans sit veluti contineens febris, utrum occasioes sint semper praesentes, quo in casu remedium satisfactionis prescribere debet, quod et ipsum sit semper praesens. Unde satisfactionis opera, quae aliquanto tempore durant, probanda sunt praesertim ex dupliei causa. Prima est, quia actus isti repetiti habitus malos fortius expugnant et frangunt; hinc praestat eleemosynam designationem per intervalla disponeat, quam simul omnia elargiri. Altera, quia per diuinam actionem iterationem faveatur concepta commissorum delectatio peccatorum, quorum post absolutionem facile accedit oblivio, et quam parva corporibus, aspera parva animis expedit venenata vulnera citio effici. In mensu venenoce prohibetur consolidatio. Simon Leprosus enim recepta a Christo sanitate infirmitatis suae nomen rediuit, ne unquam ei excederet a memoria."

### Congruentia satisfactionis cum peccatorum gravitate.

S. 138. Altera satisfactionis poenitenti imponendae conditio ea est, ut *peccatorum gravitas commensurata* sit. Grandi plage alta et prolixa opus est medicina, grande scelus grandem habet necessariam satisfactionem<sup>1)</sup>; „Necque enim par fructus boni operis esse debet ejus, qui minus, et ejus, qui amplius deliquit; aut ejus, qui in nullis, et ejus, qui in quibusdam facinoribus cecidit, et ejus, qui in multis est lapsus. Per hoc ergo, quod dicitur: „Facite fructus dignos poenitentiae” uniuscujusque conscientiae convenit, ut tanto majora acquirat bonorum operum lucra per poenitentiam, quanto graviora sibi intulit damna per

1) Ambr. ad Virg. Iaps. c. 5.

culpam<sup>n</sup><sup>1</sup>). Haec regula sua sponte ex verbis Concilii Tridentini fluit, quod prohibet, ne levissima quaedam opera pro gravissimis delictis injungantur. Et quis unam alteramve oratiunculam, aut leviorem quamdam exercitationem ad voluntatem a peccato avertendam, ad vitia graviora infringenda, atque ad poenitentiam pro peccatis agendum, sufficere sibi persuadebit? In culpam sane incurrit, et a divino recedit ordine, qui grave v. g. pejorationis crimen eadem, qua leve, puta simplex mendacium, poena mulctare, vel in peccatum malitia et praemeditatione conceptum eodem, quo in peccatum imbecillitate vel inconsiderantia commisum, modo animadverteret? Nam divinae literae ab iis, qui poenitentiam agunt, hoc efflagitant, ut fructus dignos poenitentiae faciant, utque ad Deum convertantur in jejuno; in fletu et planctu. Et vero, qui peccatis gravibus leves quedam satisfactionis actus imponunt, hi consuunt pulvilos, secundum propheticum sermonem, sub omni cubitu manus, et faciunt cervicalia sub capite universae aetatis ad capiendas animas<sup>2</sup>). Nimia facilitas et indulgentia plurimum nocet, peccatorem crimen a se commissum haud tanti esse momenti opinari facit, animique levitatem obsfirmat, quin imo sacrum confessionis institutum deminuit praejudicio nonnullorum annuendo, graviorum peccatorum confessionem et paucarum precum recitationem ad veniam gratiamque divinam recuperandam omnino pleneque satis esse. Quapropter, sicut per omnes Ecclesiae aetates Patrum et Conciliorum effata testantur, sacri tribunalis minister in dictandis satisfactionibus peccatorum *gratitatem* respiciat, haud neglecio eorumdenum *numero* et *tempore*, per quod poenitens in vitio perseveraverit. Quo enim gravius indole, frequentius numero, et diutius tempore peccatum aestimabitur, eo efficaciora adhibebis opera, quae et duratione sua molestiora erunt. Id quod satisfactiones ab Ecclesia quondam usurpatae, quamvis lapsu temporis abolitae, perspicue demonstrant, qui-

---

1) S. Greg. M. hom. 20. in Evang. Luc. XIII. – 2) Ex. XVIII.

bus peccatum gravius, per plures annos continuatum, nequaquam sola oratiuncula vel levi quadam exercitatione expiatum fuisse compertum legimus. — Gravitatem vero peccati in casu singulari definire, res haud quidem facilis est, ut viri summi semper profitebantur<sup>1)</sup>. Absit autem omnis anxietas, nec opus est, ut in desinendo gradu *peccati gravitas*, subtilius haereas, sed sufficit, gravem saltem et manifestam peccatorum inaequalitatem nosse<sup>2)</sup>. Si vero gravitas decisio anceps maneat, vide, quid viri, qui religione, scientia ac probitate eminent, hac de re passim sentiant, quidque habeat praxis Ecclesiae.

### Continuatio.

**§. 139.** Verum enim vero, etsi antedicta de satisfactione secundum peccatorum gravitatem, numerum et diurnitatem determinanda verissima sint, ferenda tamen non est illorum hominum *durities*, qui peccatorum humeris onera imponunt importabilia, aut vel per se, vel ob rerum adjuncta, in quibus poenitens hic et nunc versatur, nimis ardua. Nam quod in alia, etiam in hac re accidit. Officia christiana ultro urgendo, sicut homines animo dejiciuntur et deterrentur, adeo ut virtutis denique nullam omnino curam gerant, ita etiam hac inconsulta severitate, quae nervos disciplinae supra modum intendit, homines in desperationem aguntur, et a frequentando salutari Sacramento repelluntur. Quam longe haec absunt ab amantissimi Magistri exemplo, qui tam suaviter ad se vocavit omnes laborantes et oneratos, ut reficeret! „Tutius est, ait S. Thomas, imponere poenitentiam minorem debito, quam majorem, quia melius excusamur apud Deum propter multam misericordiam, quam propter multam severitatem.” Ubi Pater largua est, dispensator non debet esse tenax. Si Deus benignus est, cur sacer-

---

1) S. Aug. Enchirid. 17. Item libr. 2. contr. Donat. c. 6. de Civit. Dei. c. 57. S. Thom. Quodl. 9. a. 15. — 2) Cfr. Antoine tom. I. p. 2 tract. de c. Geishüttner I. Thl. §. 140.

dos austerus? Vis apparere sanctus? circa vitam tuam esto austerus, circa aetatem benignus. Accedit, quod hujusmodi poenitentia mitior majori doloris ac charitatis fervore peragitur, quam nimis ardua et molesta, quae saepemus vero osticanter et cum taedio persolvitur. Nec obstat rigor antiquae disciplinae; nam Ecclesiae praesules determinationem satisfactionis confessariorum prudentiae et spiritui retinquerunt, bene persuasi, eis hominum infirmitatem Conscientiam istorum rigorem in foro sacramentali ad iteram servari difficulter posse. „Sicut medicus affigando prudenter non dat medicinam efficacem, quae ad morbi curationem sufficit, ne propter debilitatem naturae majus periculum oriatur; ita sacerdos divino instinctu motus non semper totam poenam, quae uni peccato debetur, injungit, ne infirmus aliquis ex magnitudine poenae desperet, et a poenitentia totaliter recedat”<sup>1)</sup>.

Fatendum interim, poenarum per antiquos canones abcretarum notitiam utilem esse et poenitenti et confessario; illi quidem, ut sic ad majorem dolorem adducatur, poenitentiamque leijusculam, quam confessarius dedit, abscessus exequatur; huic vero, ut praemunatur spiritu legum poenitentialium veteris Ecclesiae, quominus in nimiam prolatatur facilitatem et indulgentiam, quae ab omni ecclesiastico divinoque ordine recedens in causa est, cur peccatores ad meliorem frugem non redeant, Sacraenta possuntur, et divinae et ecclesiasticae leges negligantur.

Quum vero praxis Ecclesiae moderna in satisfactionibus materne lenis mitisque sit, satisfaciendi autem necessitas eadem maneat, sacerrimum confessariorum officium est, generatim poenitentibus, qui criminum graviorum reos se diixerunt, inculcandi, ne facta confessione et persoluta satisfactione ab ipso imposta, rem omnem confectam arbitrentur, ut potius per omnem vitam sensum poenitentiae fovere et servare studeant. Quem in finem christianaee sui ipsius abne-

---

1) S. Thom. Summa theolog. Suppl. III. q. 18. a. 4.

gationi incumbant; quantum fieri potest, a communitatis  
bus et veluptatibus etiam tunc munusquam abstineant,  
etque ea, quae in illas impendissent, in elemosynas vel  
in opera pietatis ac misericordiae convertant; officia sua,  
neat ardua et difficulta, prompte exsequantur; adversitates,  
praecepsim propria culpa contractas, animo peccantem ac-  
ceptent; sacra, praeprimis Missae sacrificio, frequenter  
intervent; denum ab Ecclesia Indulgentias<sup>1)</sup> lucrari em-  
mittantur.

### Conditiones ad obtinendas Indulgentias.

S. 140. Ad obtinendas indulgentias ante omnia requiri-  
tur *status gratiae*, poena egim non tollitur, nisi culpa  
sublata fuerit. Ex eadem ratione, ut quis indulgentiam ple-  
nariam ex integro lucretur, seria detestatio omnium pror-  
sus peccatorum, etiam leviun culparum, et voluntas ope-  
randi poenitentiam requiritur; alias enim nonnisi fructus dis-  
positioni et capacitati tuae proportionatos reportabis. Hanc  
conditionem indicant summi Pontifices in suis Indulgentia-  
rum literis, quibus eas impertire se *vere penitentibus* ajunt,  
hic verbis significantes sinceram omnium peccatorum dete-  
stationem, firmum animi propositum, deinceps non relahen-  
di, et voluntatem Deo apposite satisfaciendi. Idem colligi-  
tur e constitutionibus quibusdam summorum Pontificum,  
quemadmodum liquet in Decreto Bonifacii VIII., quod inci-  
pit: *Antiquorum*<sup>2)</sup>, et in Statuto Innocentii IV. edito in pri-  
mo Concilio Lugdunensi. Cardinalis Baronius, vir sane ma-  
guus, et qui Ecclesiae de Indulgentiis sententiam apprime  
noverat, postquam Indulgentiam a Gregorio VII. conces-  
sam Episcopō Lincolniensi ea lege, ne opera poenitentiae  
negligantur secundum cujaque facultatem, suis Annalibus  
ad an. MLXXIII. n. LXXI. inseruisset, ait, sanctum Pon-

1) Historisch-logistische und praktische Abhandlung über den Ablass,  
von P. Brunquell Bamberg. 1816. — Die katholische Lehre vom  
Ablass, von A. Hille. Leitmeritz. 1827. L. Liebermann Inst. theolog.  
Tom. V. — 2) C. I. Extrav. comm. de poenit. et remiss. (s. 8).

tificem hanc legem seu conditionem adjecisse: „ut apparat Sedis Apostolicae Indulgentias illis communicari, qui quantum suppetunt vires, bene operari non praetermittant: i. autem ignavis, otiosis ac negligientia torpescitibus.” Ejusdem sententiae fuit Cardinalis Cajetanus, qui citata formula jam memorata: „*Vere poenitentibus*,” qua Pontifices I mani uti solent, ait; „Indulgentias non consequi poenitentem negligentes, sed poenitentes sollicitos, qui soli sunt i. poenitentes.” Deinde explicat hujus doctrinae utilitates, cuius normam, ut observat, *solvuntur omnes quaestio* tam de nimis largo Dei foro, quam de omittendis suffragiis pro plenarie absolutis in morte, quam de admiratione sipientium, et oblocutionibus detrahentium: et excitantur filii ad poenitentiae opera. Nec aliquid adimitur efficaciae indulgentiarum, sicut nihil adimitur efficaciae Sacramentorum ex hoc, quod oportet accedentes ad illa esse bene dispositos, si fructuosa sibi esse volunt. Soli siquidem individuali Indulgentia ab illius fructu juxta hunc dicendi modum cluduntur”<sup>1)</sup>.

Ecclesia velut pia mater filiis suis vere poenitentibus auxilium accurrit, ut Indulgentiae beneficio, quod res debiti, solvant: cui solvendo impares sunt nonnulli quid virium inopia, alii vero vitae termino prohibiti: quare ciplures non adimplent poenitentiam delictis suis convenientem. Sed eximere non vult ab obligatione legis divinae, quae idoneos poenitentiae fructus facere jubet, neque desiderare aut tardiores in operibus satisfactionis, quae tantop commenda sunt. Ideo Concilium Tridentinum tradit, non quam esse in Ecclesia semitam tutiorem, qua liceat evadere supplicia, quae Deus peccantibus minatur, quam ut cre quis in hujusmodi operibus poenitentiae agendis occupetur idque cum vero et sincero doloris affectu. „Neque vero curior ulla via in Ecclesia Dei unquam existimata fuit amovendam imminentem a Deo poenam, quam ut haec penitentiae opera homines cum vero animi dolore frequ

---

1) Tract. X. de suscipientibus Indulg. Quaest. I.

tent“<sup>1)</sup>). Quare illud S. Thomae sacerdotibus in cathedra confessionis amplectendum est et sequendum: „Consulendum est, inquit, eis, qui indulgentiam consequuntur, ne propter hoc ab operibus poenitentiae injunctis abstineant; ut etiam ex his remedium consequantur, quamvis a debitis poenae essent immunes, et praecipue quia quandoque sunt plurium debitores, quam credant“<sup>2)</sup>.

Praeter hunc verum et sincerum contritionis et satisfactionis affectum, reliquae conditiones ex tenore literarum, quibus Indulgientiae conceduntur, desumenda ac implendae erunt. Sic in Jubilaeo sacramentaliter confessis injungi solent opera ad satisfactionem idonea, puta jejunia, eleemosynae, preces ad intentionem summi Pontificis fundenda, visitationes Ecclesiarum. In reliquis autem plenariis Indulgentiis plerumque praescribitur, ut praestitis ex praescripto operibus Poenitentiae Sacramentum adeatur, et Sacrosancta Eucharistia suscipiatur. Attamen ut magis proficuus Indulgientiarum thesaurus redderetur fidelibus, ac commode comparandus, summus Pontifex Clemens XIII. concessit „omnibus, qui frequenti confessione animam studentes expiare, semel saltem in hebdomada ad Sacramentum Poenitentiae accedere, nisi legitime impediantur, consueverunt, et nullius lethalis culpae a se post peractam confessionem commissae sibi concii sunt, ut omnes et quascunque (excepto Jubilaeo) Indulgentias consequi possint, etiam sine actuali confessione. Indulxit praeterea Pius VII. tum, ut licet Eucharistiam sumere in pervaigilio Festivitatis, pro qua concessas sunt indulgentiae, tum, ut firmo remanente decreto Clementis Papae XIII, pro iis fidelibus, qui ad confessionem saltem semel in hebdomada accedunt, ceteris confessione peracta infra hebdomadam ante Festivitatem suffragari posset ad Indulgientiam lucrandam; dummodo nullius lethalis culpae post peractam confessionem commissae concii sint.“ Verba: *infra hebdomadam* significant juxta declarationem

1) Sess. XIV. cap. 8. de poenit. — 2) In IV. Sent. Dist. XX. q. 1. art.

2. Cfr. Card. Denhoff, past. §. X.

nem satisfactionis influit. Merito hinc regulam statuimus, ut satisfactio conditioni poenitentis externae congruens se-ligatur. Unde Rituale Viennense recte monet: „Injungat confessarius convenienter satisfactionem habita ratione statutus et conditionis, sexus et aetatis poenitentium.” Ita non injunges poenitenti id, quod facere non potest, v. g. ut filius familias, qui peculium non habet, largiatur eleemo-synas, — vel quod potest valetudinem atterere, ut magna sunt austertates in corpore imbecilli, jejunia in pueris, in senibus, in foemina grava, in nutrice, in valitudinariis etc., excubiae in servo, diurna a vino absti-nentia in viro labore oppresso. — Corporum mortificationibus multum praestant mortificationes internae, per quas nec valetudo, nec aliud quidquam periclitatur, uti sunt ab-negationes propriae voluntatis, linguae, oculorum aliorumque sensuum coercitio.

Pariter quoque poenitenti, qui morbo pressus doloribusque circumventus jacet, longas orationes aut animum defatigantes meditationes injungere haud licet, sed potius eo ducendum est, ut morbum (aut alias quascunque mis-rias) spiritu humilitatis tanquam aptissima sui emendandi remedia a Deo suscipiat, et animo ad poenitentiam prompto contritoque perferat, omnem et minimum quidem indi-gnationis, aut erga Dei sanctissimam voluntatem mormu-rationis motum suppressat, providentiae divinae se comit-tat, sique satisfactionis opera, quibus praestandis jamjam est impar, patientia et obedientia compenset.

Similiter cavendum, ne iis etiam, qui corpore sani labore continuo sibi suisque ad victimum necessaria compare debent, prolixae serialibus diebus orationes vel ele-mosynae, quas erogare non possunt, imponantur. His po-tius indicendum, ut diebus dominicis festisque officia divi-na religiose frequentent; ut ante vel post officiorum sacro-rum tempus in templo humiles et demissi permaneant; ardenter studio Deum in familia sua coli current, et de Eo frequenter loquantur; ut consuetis fidelium precibus mane ac vespere ferventius fungantur; ut laborem suum

fortunae vel potius providentiae casus, et, quidquid obveniet incommodum, in peccatorum remissionem Deo frequenter offerant, et interdum in laboris decursu illud Publicani contrito proferant corde: „Propitius esto mihi peccatori.” Ceterum haec non in praefatos solum poenitentes cadunt, sed ad omnes attinent, qui fortunae quoque bonis abundant et voluptatibus quasi ebrii vitam transigunt omnem, et peccata peccatis cumulant. Specialiora satisfactionis opera, quantum ad certas poenitentium classes, respectu habito ad statum eorundem externum, vide Sectione altera.

**Congruentia satisfactionis cum bona fama aliisque officiis poenitentis.**

**§. 143.** Denique non obstet satisfactio, quae a confessario poenitenti imponitur, *bonae poenitentis famae aliisque, quibus stringitur, officiis.* Caveat confessarius, ne quid, quod peccatum aliis prodere, ipsumque diffamare possit, injungat. Poenitens enim, qui peccata sua ea sub conditione confitetur, ut in perpetuum celentur, jure potitur bonae suae famae. Quidquid igitur poenitentis honori et aestimationi obesse, eumque in suspicionem graviorum occulorum criminum adducere possit, omnino vitandum est in satisfactionum operibus praescribendis; non enim alias satis consultum foret arctissimo confessionis sigillo. Sic juveni, ut certos per hebdomadam dies jejunet, vix imperabis, quin de secretis excessibus suspectus habeatur, quo simul et fieret, ut, quam magno animo coepit, pertendere poenitentiam non auderet. In horum locum injunges illi nonnullas abstinentias ac mortificationes *internas*, quae minus incurront in oculos ceterorum. Sic famulus, qui domino suo clam furatus est, adigi per satisfactionem nequit, ut *ipse* domino ablatam restituat. Uxor, quae adulterium commisit, marito suo crimen palam facere *minime* obligatur, et vitricus (Stiefvater) privignam (Stieffkind), quacum rem habuit, sine *sufficiens* *ulteriori causa* domo pellere nequaquam tenetur. Ab iis itaque omnibus operibus satisfactoriis, quae bonam poenitentis famam laederent, confessarius abstineat imponen-

die; salva tamen obligatione ex peccatis commissis per ipsam justitiam eis incumbente, quae aliquando etiam cum propriæ famae jactura urgenda venit, v. g. retractatio caluniae.

Nec adhibebit ejusmodi opera, quibus exantlandis alii officia poenitentis negligenter. Id locum haberet, si v. g. confessarius famulo praeciperet, ut diebus quaque feriatis sacrificio Missae interesset; vel elemosynæ summam impone ret, quam elargiendo poenitens sibi suisque necessaria detrahenderet, vel interruptionem consociationis cum personis exigeret, quibuscum poenitens convivere obligatur.

Proinde, monentibus S. Carolo et S. Francisco Salesio confessarius, si ita expediri viderit, poenitentem interrogabit, num satisfactionem sibi injunctam peragere possit, neque; alioquin eam mutabit aut minuet.

Dvo peccatis occulis, mones Rituale Viennense, quantumvis gratibus, manifestam poenitentiam confessari non impovent. Quarumq; casus occurreret, in quo merito videretur poenitentia, v. g. oculorum dalmatum reparandum, ad poenitentiam publicam obligandus, recti inferiores sacerdotes monentur, ut Episcopum consultant.

### Modus satisfactionem poenitentibus imponendi.

§. 144. Non sufficit ad salutarem satisfactionis effectum producendum, ut satisfactio qualitati criminis et poenitentia facultati sit congrua, sed requiritur insuper, ut impositione quoque modo salutari et convenienti fiat.

Hinc statuimus: 1) Satisfactionis opus determinante distincie proponater; nec vagi vel fluctuantis quid confessari prescripto inest: nec terminis scholasticis vel nimis generalibus enuncietur; quare modus, tempora et loca, quibus exercendum sit, nonnunquam adcurate indicanda sunt. Dic poenitenti, quando satisfactionem facere debeat, quando incipere, quando terminare; designa tempus et ipsum momentum, si fieri potest, v. g. post precos matutinos vespertinas, meridie ad pulsum campanae pro salutationi Angelica. Ubi omnia ita definita et fixa sunt, non prope est oblitio, et impostum satisfactionis opus non facile negari.

gitor. Accedit, quod determinata satisfactio libentius et attentius adspicitur, quam quae generaliter praescripta fuerit, et quod cum satisfactio ad certum tempus determinata non est, postmodum haerent plerumque siuntque anxii poenitentes.

2) Quod non possumus non inculcare enimissime, id praecepitum est, ut confessarius isthic potissimum *suavitatem et charitatis illecebras adhibeat*, id exercens, quod sibi ab Apostolo praecepitur: „Si praeoccupatus fuerit homo in aliquo delicto, vos, qui spirituales estis, hujusmodi instruite in spiritu lenitatis”<sup>1)</sup>. Sacerdos enim Dei vicem gerit, et poenitentiae tribunal non est tribunal iras, sed misericordiae. Hoc enim intercedit discriminis inter spirituales corporeosque morbos, quod hi aegro licet invito curari possint; si enim restitit, vincitur, et saepe nulla habita clamorum et oculatum ejus ratione in ipso siunt necessariae incisiones. Medicus, ait S. Augustinus, non audit ad voluntatem, sed ad sanitatem. At peccator, si nolit curari, nequit, et muneris est ac prudentiae confessarii divina freti gratia, efficere, ut velit; quod ex voto contingere nequit, nisi blande sese in animum ejus insinuet; nam molibus potius, quam duris sermonibus compungitur animus delinquentis. S. Bernardus confessarios suavitate divini spiritus repletos comparat sanctis mulieribus, quae attulerunt unguenta, ut corpus Domini post ejus obitum ungerent.

3) Confessarius nonquain non servata christiana suavitate ac charitate *poenitentem eo deducat, ut satisfactionem absriter acceptet certoque subeat*. Quomodo vero id efficiet? Praeterquam quod abstineat a verbis duris et asperis, a modo agendi sicco et jejuno, qui animos avertit, e contra utatur omni suavitate et benevolentia, — praeprimis requiriatur: a) ut in poenitentia sive satisfactione injungenda gradatione procedat, nimirum ab initio iis, quae maxime urgent et spiritum poenitentiae fovent, operibus contentas sit; poenitenti autem frequentiorem Poenitentiae Sacramenti usum pra-

1) Gal. VI. 1.

cipiat, atque ad sacrum tribunal reducem sensim ad perictiores poenitentiae fructus hortetur. Pulchritudo hanc re S: Chrysostomus ait. „Quemadmodum optimi medici eos, q difficulti diuturnoque morbo decumbunt, variis medicinis sanitatem restituunt, non semper utentes arte, (inter enim nonnihil cupientibus diversa obsecundant), sic Dei corruptos non magna vi impellit ad virtutem, sed mansue et sensim promovet. Imo plerumque portat ovem inventam non percussam, ne immanior scissura fiat, aut error pr ductior”<sup>1)</sup>. Similiter S. Gregorius M., „admonendos, i quit, esse pastores, ut considerent, quod structuris rece tibus necdum solidatis, si tignorum pondus superponit non habitaculum, sed ruina fabricatur”<sup>2)</sup>. b) Ut promptu paratumque reddat poenitentem, ostendat confessarius, s tisfactionem ipse impositam non arbitrariam esse, sed nece sariam, quippe intimo cum peccatis locatam nexu, eumq edoceat statum suum inpraesentiarum ob peccata inquietu et anxiu, simulque moneat de omni serenitatis et tranquilitatis animi laetitia, qua peracta poenitentia fruiturus a dum se ex peccatorum abyso emersisse viderit. c) Parit suggerat poenitenti, in officiis peccatoris esse, nt, quod ace bitatis medicamento, et severitatis castigationi insit, patie ter ferat, ceu poenam peccatis debitam, ut justitiae divini satisfaciat. Si vero terrore percutitur ob satisfactionis gr vitatem, meminerit Deum nemini petenti et volenti sua gr tia esse defuturum. Virtus in infirmitate perficitur. Erig elisos, humiles sublevat. d) Si nihilominus poenitens de il quae sibi praecipiuntur, conqueritur, confessarius sciscit bitur causas, et his perspectis, ubi opus est, alleviabit eum eidem quoad fieri potest, se indulgere contestans, si e calamitoso suo statu, in quo versatur, surgere valeat ali faciliiori via, quam sibi ab ipso proposita; quin interrogar poterit: Qua igitur arte putas futurum, ut hoc in te corrigi vitium? quaenam adhibebis media, ut pravum hunc hab tam abjicias? neque enim finem assequi possumus, nisi pe

1) Epist. 5. ad Theod. monach. — 2) Libr. Past. P. III. c. 22.

ea media, quae sunt idonea. Ullane tenes? Si quae poenitentia proponerit, confessarius ea ad examen revocabit, eis, que, si bona et sufficientia fuerint, utetur, et acquiescat illis. Sin autem nihil adjecerit, confessarius ostendet necessitatem alacriter recipiendi satisfactionis opera, quae ipsi indicavit, utut fors acerba et molesta, nec absterreri se sinat a proposito suo, memor doctrinae a S. Augustino in epistola ad Bonifacium datae: „Molestus est medicus furenti phrenetico, et pater indisciplinatae filiae, ille ligando, hic caedendo, sed ambo diligendo.” e) Denique non inutile erit, poenitentiam canonibus antiquis praescriptam eidem indicare, ut leviorem injunctam ardenter exsequatur, dum viderit, quantam pro peccatis suis secundum canones poenitentiales peragere debuisse poenitentiam, si ea aetate vivisset. S. Carolus Borromaeus praecipit confessario, ut addiccat Canones poenitentiales, quia, licet eorum Canonum poenitentias debeat, ut tempora fernnt, pro charitate et prudentia sua minuere, prout peccati et poenitentis circumstantiae requirent, tamen eos debet calere, ut possit demonstrare iis, qui gravius peccarunt, quo magis scelerum suorum magnitudinem agnoscant, quanta ipsis poenitentia juxta Canonum regulas imponenda esset, nec vero putent, peccata sua levia esse, quia parva eis poenitentia data est, sed hoc factum esse, ne eam, quae pro culparum ratione injungenda erat, differant cum periculo salutis; sed eo majorem in peragendis usitatis pro praesenti tempore operibus satisfactoriis zelum habeant, quo mitius cum eis agit Ecclesia, quae, ut bona mater, filiorum consulens infirmitati, nervos severitatem, non eversa tamen fidei majestate, nec profana facilitate suum vigorem dimittens, pro prudentia relaxavit.

Ex dictis igitur intelliget confessarius, lenitatem et charitatem, quam habere debet, non esse ignavam indulgentiam, quae in eo sita est, ut omnia tribuat inordinatis poenitentium desideriis, sed prudentiam, qua illos alliciat ad faciendum, quidquid necessarium est, ut corrigantur. „Habens, ait S. Bernardus, ex fraterno oleum mansuetudinis et ex divino amore vinum aemulationis, securus accede

ad vulnera sananda. Sicut compatiebamur fratri, ita justiae compatiendum est, quam videmus tam impudenter ab jici, tam impudenter provocari." —

Ceterum confessarius personis, de quarum alacritat adimplendi satisfactionem dubitarit, non sine ratione strict inculcabit, ut in confessione proxima de satisfactione adim pleta, confessario vel sibi vel alii rationem reddant. Hoc enim pacto plurimum conserferet, ut poenitens ad faciendum quidquid necessarium pro satisfactione injunctum est, impulsum se sentiat.

Ubi periculum est, spectata poenitentis infirmitate, ne opera satisfactoria, quae nimis difficultas ipsi videntur, omittat, licet aliunde valid opportuna sint, expedit sane, ut haec omni quidem modo commendentur; ast pro satisfactione adeoque sub stricta et gravi obligatio ne non facile injungantur. Qui spiritum conservant, facile etiam e sequentur, quae pro gravi consilio proposita sunt: alius autem *satis* factio talia injuncta et neglecta sit occasio gravis peccati. Debilitate disposito poenitenti danda est satisfactio, ut parvulus ignis soveatur, et ne apposita palea suffocetur appositis lignis desuper<sup>1)</sup>.

### Satisfactionis commutatio.

§. 145. Ad quaestionem: an satisfactio ab alio confessario imposta per alium confessarium commutari possit, respondemus affirmative, sed his sub conditionibus:

a) Ut id fiat *justa de causa*; quia rara esse debet, ei gravibus nixa rationibus; nam nimia facilitas haec vitia poenitentium soveret, quos saepius vel sola inconstantia ve odium poenitentiae, et amor vitae mollioris impellerent at commutationem satisfactionis sibi incommodae extorquendam. Ubi vero prior confessarius modum et aequitatem nos servavit, vel si qua supervenerit causa, quae poenitentian primo injunctam fecerit impossibilem, aut maxime difficultem, vel periculosam, tunc justa commutationis ratio aderit  
 b) *In ipso tribunali poenitentiae*; est enim hujusmodi commutatio actus jurisdictionis clavum.  
 c) *Auditis peccatis*, ob quae satisfactio imposta fuerat a priori confessario, quis

---

1) Cfr. S. Lig. theol. mor. Libr. VI. n. 509. 510. 516.

**judex** nequit judicare incognita causa. Prudentia et discre-  
tio summopere suadent, ut alter confessarius ita procedat,  
ut prioris confessarii auctoritas non imminuatur, et, si  
fors erraverit, semper excusetur.

Commutatio autem poenitentiae a simplici confessario  
sieri nequit, si haec a Superiori imposita fuerit per viam  
commutationis vel dispensationis voti. Sic v. g. *Julia* super  
virginitatis perpetuae et integrae voto simplici dispensatio-  
nem obtinuit, eique cum confessa esset, poenitentiae loco  
in *Brevis* execuctionem, injunctum est, ut quotidie, quoad  
viveret, *Rosarium* persolveret. Haec sane haud simplex  
poenitentia est, sed voti commutatio, quam confessarius  
edidit vi potestatis, quam ut Papae delegatus, (ad quem dis-  
pensatio super voto simplici perpetuae virginitatis pertinet),  
exercuit, itaque *Julia* ab hac poenitentia, scilicet a substituto  
Rosario, nonnisi per Apostolicam Sedem, vel etiam per  
Episcopum solvi potest. — Pariter illicitum esse videtur,  
ut simplex confessarius mutet poenitentiam pro peccatis re-  
servatis injunctam.

### Tempus peragendae satisfactionis sacramentalis.

**§. 146.** Spectata natura et institutione Sacramenti Poe-  
nitentiae perinde est, utrum absolutionem antecedat, an se-  
quatur satisfactio. Nullum in hac re constat praeceptum  
Christi. Et jam dudum in Ecclesia, tum graeca tum la-  
tina, haec disciplina invaluit, ut peccatoribus contritis et  
confessis absolutionis beneficium impertiretur, antequam  
satisfactionem peregerint. Fatemur quidem, antiquitus ab-  
solutionem lege communi datam non fuisse, nisi expleta  
poenitentia; quamquam non desint, qui contrarium affir-  
ment, et reconciliationem, quae post exantatos labores fie-  
bat, mere ceremoniale fuisse contendant. Nihilominus ta-  
men, dum Ecclesia in hac parte a veterum canonum institu-  
tis recessit, id jure fecit, quia res, de qua agitur, ad disciplinam pertinet, et ex genere eorum est, de quibus Tri-  
dentinum ait: „Hanc potestatem perpetuo in Ecclesia fuisse,  
ut in Sacramentorum administratione, salva illorum sub-

stantia, ea statueret vel mutaret, quae suscipientium utilitati, seu ipsorum Sacramentorum venerationi pro rerum, temporum et locorum varietate magis expedire judicaverit<sup>1)</sup>). Sic, licet praxis vigeret, ut post expletum poenitentiae stadium reconciliarentur poenitentes, vetus etiam Ecclesia multis in casibus aliter se gessit, v. g. reconciliabat poenitentes ante expletam poenitentiam a) propter libellos supplices martyrum, b) cum in vitae discriminem venirent, c) quando instabat persecutio, quando ex haeresi vel schismate alios secum ad Ecclesiam reducebant, et quando poenitens vehementem de peccatis suis dolorem et singularem in poenitentiae operibus peragendis fervorem demonstrabat<sup>2)</sup>). Merito hinc damnatae et proscriptae sunt duriores asperioresque sententiae illorum, qui Christi lege institutum ferunt, ut poenitentia absolutioni praeeat, ac minus probant eam, quae nunc viget, disciplinam, per quam absolutio satisfactionem antevertit. Errorem hunc damnarunt Alexander VIII. S. P. n. 16. 17. 18. inter propositiones proscriptas, et Clemens XI. in Bulla: „Unigenitus Dei.” „Quia satisfactio jam est in intentione poenitentis . . . antequam re ipsa impleatur, integrum Sacramentum est, et paullatim ad perfectam integritatem perducitur, cum illa persolvitur”<sup>3)</sup>. Quamvis autem juxta hodiernae Ecclesiae praxin absolutio impertiatur ante expletam satisfactionem, sciant tamen sacerdotes, nullum existere Ecclesiae decretum: quo prohibetur, ne unquam satisfactio poenitenti injungatur ante absolutionem implenda. Igitur, si poenitentis emendationi et saluti id expedire judicaverint, possunt aliquando, antequam absolutionem impertiant, satisfactionem injungere, et injunctae solutionem exigere. Qui sacro tribunali frequenter assident, norunt graves ita agendi causas non raro occurrere, v. g. si poenitens vitiosa peccandi consuetudine sit implicatus, si poenitentiam in aliis confessionibus injunctam neglexerit. Id verum agnoscit S. Bernardus et mirifice rem

1) Sess. XIV. cap. 2. — 2) Consule Morinum de Poenit. libr. 9. c. 14. —  
3) Nat. Alex. Theolog. mor. libr. 2. c. 6. art. 6. reg. 2.

illustrat: „Sicut sunt peccata minima, sunt mediocria, sunt et magna, sic et (apud Deum) misericordia parva, mediocris et magna”<sup>1)</sup>). Unde concludit in hunc modum: „Magnus erat peccator, magna misericordia opus habet, ut, ubi abundavit delictum, superabundet et gratia.” — Idcirco rex David post adulterii flagitium Deum rogat: „Miserere mei Deus secundum magnam misericordiam tuam.” Hanc autem magnam misericordiam non largitur Deus magnis peccatoribus sine praecedente luctu gemituque, nec sine multa poenitentiae exercitatione, flagitante haric oeconomiam justitia Dei, ut e Concilio Tridentino sumus edocti: „Ad quam tam novitatem et integratatem per Sacramentum Poenitentiae sine magnis nostris fletibus et laboribus, divina id exigente justitia, pervenire nequaquam possumus”<sup>2)</sup>). Et sane rationi est prorsus consentaneum, ut ad impetranda a Deo magnae misericordiae beneficia, cuiusmodi sunt copiosa gratiae divinae opitulantis auxilia, quibus omnino et peculiariter opus est ad conversionem peccatoris, qui diutina vitorum consuetudine languescit, longe major etiam praecedat apparatus poenitentiae, quam si quis nuper admodum in crimen aliquod infortunio sit prolapsus<sup>3)</sup>).

### Modus agendi poenitentiam in veteri Ecclesia.

§. 147. Quoniam poenitentiae rationem, quae in veteri Ecclesia viguit, nosse saepenumero multum juvaminis adferat confessario in tam diffcili opere, ut persuadeat unicuique injunctam sibi satisfactionem peccatis debitam promte suscipere susceptamque explere: non inutilem navabimus operam, si leviter saltem et brevissime quaedam de poenitentia veteris Ecclesiae canonica delibatur sumus. Ex tempore, quo arctior poenitentiae disciplina viguit, quatuor institutae sunt stationes, quas poenitentes percurrere debebant, antequam reconciliarentur cum Ecclesia et ad sacram

---

<sup>1)</sup> Serm. de Tripl. misericordia. — <sup>2)</sup> Sess. XIV. cap. 2. de poenit. — <sup>3)</sup> Cfr. Card. de Lugo. De Poenit. Sect. 10. n. 170. Edit. Lugd. 1606. p. 280.

Communionem admitterentur. Horum quatuor graduum, quibus poenitentiae curriculum continebatur, primus meminit S. Gregorius Thaumaturgus Neocaes. Episcopus in sua epistola canonica, et deinceps alii Patres, in primis S. Basilios in Epistola ad Amphil., Conc. Ancyranum<sup>1)</sup> et Trullanum<sup>2)</sup>. Apud Latinos jam inde a IV. saec. poenitentium divisiones fuisse, ostendunt Ecclesiae per ea tempora aedificatae ac praesertim antiquissima Basilica S. Clementis. Consule Morinum, Albaspinacum, Martenium et alios recentiores sacrorum rituum scriptores, qui singulos poenitentiae gradus accurate describunt<sup>3)</sup>. Primum gradum *fletum* vocarunt, graece πρόσλαυσιν, alterum *auditionem* ἀκρόσιον tertium *substrationem*, ὑπόπτωσιν quartum denique *consistentiam*, σύστασιν.

In prima statione poenitentes extra portam templi et sub dio, cilicio induiti et cinere conspersi, ad ingredientium genua advolvebantur, eorumque preces lacrymis expetabant, unde eis *fletium* nomen dabatur.

Secundus gradus *audientium* vocabatur. Hi quasi novum Catechumenatum imire cogebantur, (nam etiam inter Catechumenos gradus erat audientium). Hinc, qui in hoc gradu erant poenitentes, catechumenis permixti in vestibulo, vel intra septa Ecclesiae stabant, ut audirent conciones, lectionem et interpretationem scripturarum, qua finitis dimittebantur. „Audiens, ait S. Gregorius, post Scripturam et doctrinam ejiciatur, et precatione ne dignus censeatur.

Tertius gradus erat *substratorum*; qui in hac erant statione, proprie poenitentes vocabantur. Fentes poenitiam efflagitabant, audientes ad poenitentiam praeparabantur, substrati poenitentiam agebant. In hoc gradu diutiu versandum erat, et peccata diluenda per multos labores et per varia poeniarum genera, quae ex Episcopi voluntate et canonum statutis praescribebantur. *Substrati* intra Ecclesias septa, sed in loco a fidelibus sejuncto stabant; diebus Sy

1) Can. 6. 16. 17. tom. I. collect. Harduan col. 273. et 277. — 2) Can. 67.

3) Gard. de Aguirre. Dissert. in can. XI. et XII. Conc. Tolet. III.

naxis et jejunii coram universo populo in faciem se prosternebant, et Episcopus una cum sacerdotibus manus ipsis imponebat, ac certas recitabat orationes precesque expiatorias, quibus auditis dimittebantur.

Poenitentes in tertio gradu jam *purgati* ad quartum ordinem admittebantur, qui *consistentium* dicitur. Hi nullis amplius poenitentiae laboribus subjiciebantur, cum sacerdotibus Missae sacrificio interesse poterant, quod ceteris poenitentibus negatum. De iis ita Nicaenum Concilium decorrit<sup>1)</sup>: „*Sine oblatione χωρις προσφορας* populo communicent in orationibus.“ Non tamen levis haec poena erat, quod neque offerre, neque, quod consequens erat, sacram Eucharistiam sumere poterant: omnes enim, qui oblationum privilegio carebant, etiam Eucharisticae communionis jure destituebantur. Certa erant stationum spatia pro singulis criminibus constituta; sed ea tamen pro gravitate delicti longiora aut breviora erant. Episcopus stata tempora pro vario poenitentium studio contrahebat vel producebat arbitratu suo, et hoc quidem Episcopi arbitrium interdum tam late patebat, ut posset poenitentes ex auditione ad consistentiam omissa substratione traducere.

Jam vero, quo tempore reconciliatio concessa fuerit iis, qui poenitentiae stadium percurrebant, notandum est, distingui duplarem reconciliationem: *parvam* seu *primam*; quam Patres communionem sine oblatione nominarunt, et haec concedebatur substratis, quando poenitentiae laboribus in tertio gradu exantatis ad consistentiae gradum admittabantur, in quo fidelium societati denuo adscripti, oblationis tamen et Eucharistiae beneficio carebant.

Altera reconciliatio est *major* sive *ultima*, quam Patres perfectionem communionis vel plenam communionem nominarunt; haec poenitentes in omnia christianorum jura, praesertim in oblationem et Eucharistiae participationem restituebat. Jam si tempus absolutionis sacramentalis deter-

---

1) Cap. II.

minendum est, necesse est unam ex duplii reconciliatione indicare. Quidam putant, ultimam et majorem reconciliationem fuisse absolutionem a peccatis, alii primam, quae in fine substrationis dabatur <sup>1)</sup>.

### Canones poenitentiales.

§. 148. Magna erat veterum Patrum cura et diligentia, ut propria remedia, et justa pro unoquoque crimen poenitentiae tempora constituerentur. Ea de re agebatur in consiliis, ubi plures conditi sunt canones, consulebantur etiam primarum sedium Episcopi, et qui ceteris pietate ac doctrina praestarent; et hi suas dabant literas, quibus aptam et idoneam ad singula crimina poenitentiam, et ejus quoque tempus stabiliebant. Hinc collecti sunt *Canones poenitentiales*, ex quorum auctoritate poenitentiae imponebantur; et ideo cum Episcopi concilia habebant, inter cetera monebant presbyteros, ut non ex corde, sed sicut in *poenitentiali scriptum est*, poenitentias darent <sup>2)</sup>). Quoniam vero ex rationibus supra laudatis Canones poenitentiales nosse, etiamnum confessariorum maxime interest, tam propter suum ipsorum, quam peccatorum quoque commodum et utilitatem, appendicem eorundem, qualis circumferri solet juxta ordinem Decalogi exhibere juvat. Consule S. Caro B. <sup>3)</sup>, et Card. de Aguirre <sup>4)</sup>.

### Praeceptum I.

*Dominum Deum tuum adorabis et illi soli servies.*

Qui a fide catholica desciverit, poenitentiam aget annis is decem.

Qui auguriis et divinationibus servierit, quique incantationes diabolicas fecerit, poenitens erit annis septem.

---

1) Cf. Klee. Kath. Dogmatik. III. Bd. S. 287 — 288. — 2) Apud Burchardum libr. I. c. 94. Reginonem libr. I. c. 68. Benedict. XIV. de Syn. dioec. libr. I. c. 11. n. 2. — 3) In prefat. ad Canones poenitentiales. — 4) Diss. ad Can. XI. et XII. Conc. Tolet. III.

**Qui magos consuluerit, artemque magicam ad quodcumque adhibuerit, in poenitentia erit annis quinque.**

**Si quis in codicibus, aut in tabulis sorte ducta res futuras requisierit, poenitens erit dies quadraginta.**

### Praeceptum II.

*Non assumes nomen Dei tui in vanum.*

**Quicumque sciens pejeraverit, quadraginta dies in pane et aqua, et septem sequentes annos poeniteat; et quot homines in peccatum induxerit, pro totidem perjuriis jejunet.**  
**Qui compellit alium, ut falsum juret, quadraginta dies in pane et aqua, et septem annis in poenitentia erit.**

**Si quis nomen Dei juraverit, si semel nesciens fecerit, poenitens aqua et pane septem dies victitet, si secundo ac tertio monitus, idem fecerit, dies quindecim.**

**Si quis Deum, vel beatam Virginem aut aliquem Sanctum publice blasphemaverit, praeforibus ecclesiae dominicis diebus septem, dum missarum solemnia agantur, stet in manifesto, ultimoque ex illis die sine palio et calceamentis, ligatus corrigia circa collum, septemque praecedentibus feriis sextis in pane et aqua jejunet, ecclesiam tunc nullo modo ingressurus. Singulis pariter illis septem diebus Dominicis tres, aut duos, aut unum pauperem pascat, si potest; si non potest, poenitentiam aliter suppleat.**

### Praeceptum III.

*Memento, ut diem sabbati sanctifices.*

**Qui opus aliquod servile die dominico, vel festo exercuerit, poenitentiam aget tres dies in pane et aqua.**

**Si quis in ecclesia confabulatur, cum divina fiunt, poenitens erit dies decem in pane et aqua.**

**Qui in quadragesima jejunium violaverit, pro uno poenitentiam aget dies septem.**

## Praeceptum IV.

### *Honora patrem tuum et matrem tuam.*

Qui parentibus maledixerit, quadraginta dies poenitens sit in pane et aqua.

Qui parentes injuria affecerit, tres annos.

Qui percuesserit, annos septem.

Qui ejecerit, tamdiu poeniteat, quamdiu in hac impietate perseveraverit.

## Praeceptum V.

### *Non occides.*

**S**i quis patrem aut matrem, fratrem aut sororem occiderit, toto vitae suae tempore non suscipiat corpus Domini, nisi in obitu: abstineat a carne et vino, dum vixerit: jejunet secunda, et quarta, et sexta feria.

**S**i quis homicidium sponte commiserit, primo jejunet quadraginta dies in pane et aqua, deinde poenitentiam agat annis septem.

**S**i quis per iram subitam, aut per rixam hominem necaverit, poenitentiam agat annos tres.

**Q**ui homicidii auctor fuit ob consilium, quod dedit, erit in poenitentia quadraginta dies in pane et aqua cum septem annis sequentibus. — Idem constituitur in eum, qui alio instigante vel jubente homicidium fecerit.

**Q**ui insidiatus est alicui, ut ab aliis occidatur, licet ipse non occiderit, eandem agat poenitentiam.

**Q**ui mortem alicui per injustam accusationem arcessiverit, poenitentiam agat, quasi homicida.

**S**i quis aliquem graviter vulneraverit, vel ei aliquod membrum praeciderit, poenitentiam agat uno anno per legitimas ferias.

**S**i qua mulier sponte abortum fecerit, poenitentiam agat tres annos; si nolens, tres quadragesimas.

**Mulier foetum suum perimens voluntarie ante quadraginta dies, poenitens erit annum unum; si post quadraginta dies, annos tres; si vero post partum filium filiamve sponte interficerit, poenitentiam aget annos duodecim et nunquam erit sine poenitentia.**

**Paupercula, si ob difficultatem nutriendi id commiserit, annos septem.**

**Si quis explendae libidinis causa, vel odii meditatione, ut non ex eo soboles nascatur, homini aut mulieri atquid secarit, vel potionem aliquam dederit, ut non possit generare, vel concipere, homicida teneatur.**

**Si quis jussu domini homicidium perpetraverit, dies quadraginta in pane et aqua, et praeterea septem annos sequentes per legitimas ferias jejunabit.**

## P r a e c e p t u m VI.

### *Non moechaberis.*

**Si Laicus solutus cum foemina soluta peccaverit, poenitens erit annos tres, et quanto saepius, tanto majori afficietur poenitentia.**

**Vir solutus, si cum alterius uxore adulterium commiserit, poenitentiam aget annos septem; mulier quinque.**

**Mulier soluta cum alterius marito adulterans, decennali poenitentia afficietur; ille quinquennali.**

**Si quis maritus semel lapsus est, poenitentiam aget annos quinque; si saepius, amplior accedit poenitentia.**

**Si quis uxorem nolentem adulterium perpetrare coegerit, poenitentiam aget dies quadraginta in pane et aqua, et septem praeterea annos, e quibus unum in pane item et aqua.**

**Qui cum uxore suo turpiter concubuerit, poenitens erit quadraginta dies.**

**Si quis adolescens cum virgine peccaverit, poenitentiam aget annum unum.**

**Qui saepe fornicatur laicus cum laica, poenitentiam aget annos tres.**

**Cum duabus sororibus fornicatus, poenitentiam aget **toto  
vitae suaec tempore.****

**Qui cum brutis coierit, poenitentia afficietur annorum de-  
cem; et diuturniori etiam pro personae conditione.**

**Qui contra naturam coierit, si sit matrimonio junctus, poe-  
nitibit annos decem; si solitus, annos septem; si puer,  
dies centum. Laicus matrimonio junctus, si in consuetu-  
dine habet, annos quindecim.**

**Vir semel se inquinans, dies decem; si iterum, dies viginti;  
si tertio, dies triginta; sique nefarie agere perrexerit,  
poenitentiae accessio ei fiat; si puer, dies quadraginta;  
si major quindecim annis, dies centum.**

**Qui complexu foeminae, vel osculo polluitur, poenitentiam  
aget dies triginta; qui contactu invercundo, menses tres.  
Qui concupiscit mente, sed non potuit perficere, dies decem  
poenitentiam aget.**

**Qui lenocinium exercuerit, poenitentiam aget annos duos  
per legitimas ferias, neque accipiet communionem, nisi  
in fine.**

### P r a e c e p t u m VII.

#### *Non furtum facies.*

**Qui furatus est aliquid de ecclesiae supellectili, vel thesauro,  
quod sustulit, reddet, et tres carinas cum septem sequen-  
tibus annis poenitebit.**

**Pecuniam ecclesiasticam furatus, quadruplum reddet, et  
poenitens erit septem annos.**

**Qui hospitalis domus administrator aliquid de administra-  
tione substraxerit, restituet, ac tres annos poenitens erit.**

**Clericus furtum capitale faciens septennii poenitentiam im-  
plebit; laicus quinquenii, et quod furatus est, reddat.**

**Qui fregerit noctu alicujus domum, ut aliquid auferat, pre-  
tium reddat, et poenitentiam aget annum in pane et aqua;  
si non reddit, annos duos.**

**Si quis furtum de re minori semel, aut bis fecerit, restitu-  
re, poenitentiam aget unum annum.**

**Qui rem inventam non reddit, furtum committit, idcirco tanquam de furto poenitentiam agat.**

### Praeceptum VIII.

**Non loqueris contra proximum tuum falsum testimonium.**

**Qui falsum affirmari, poenitentiam aget ut adulter; ut homicida, qui sponte id facinus admiserit.**

**Qui proximo falsum crimen objecerit, poenitentia afficiatur, ut falsus testis.**

**Qui falso testimonio consenserit, poenitens erit annos quinque.**

**Si quis facile detraxerit falsumque in hoc dixerit, poenitens erit dies septem in pane et aqua.**

**Qui leviter detraxerit, tres dies poenitebit.**

**Si quis convicium manifestum fratri intulerit, diurna expiabitur poenitentia pro modo peccati.**

**Qui falsitatem, fraudemque in ponderibus et mensuris admiserit, praeter restitutionem poenitens erit in pane et aqua dies viginti.**

### Praeceptum IX.

**Non desiderabis uxorem proximi tui.**

**Si quis presbyter concupiscit fornicari, poenitens erit annos quinque; si clericus, aut laicus, annos duos.**

**Si quis in somnis ex immundo desiderio polluitur, surgat, et cantet septem psalmos poenitentiales.**

**Si clericus, aut laicus ex mala cogitatione et concupiscentia semen effuderit, poenitens erit dies septem.**

### Praeceptum X.

**Non concupisces rem proximi tui.**

**Rem alienam nefarie concupiscens, avarusque, poenitens erit annis tribus.**

**Qui rem aliquam proximi pretiosam invenire cupit, ut illam sibi retineat, poenitentiam aget, ut dictum est de furto.**

### Canones poenitentiae.

#### *De gula et ebrietate.*

**Si quis nimio cibo se ingurgitaverit, ut inde dolorem senserit, unum diem poenitentiam aget in pane et aqua.**

**Sacerdos imprudenter ebrius factus, in pane et aqua poenitentiam agat dies septem: si negligenter, dies quindecim; si per contemtum, dies quadraginta. Laicus graviter arguatur, et poenitentiam agere a sacerdote cogatur.**

**Qui p[re]ae ebrietate et crapula vomitum fecerit, si presbyter aut diaconus, poenitentiam agat dies quadraginta; si laicus, dies quindecim. Qui humanitatis gratia alium inebriari cogit, poenitentiam agat dies septem; si per contemtum, dies triginta.**

**De poenitentia per legitimas ferias constituta confessarius animadverat, eo nomine intelligi feriam secundam, quartam, et sextam, Canonum legibus poenitentiae jejunoque praescriptam. Carinae jejunum, quod aliquando poenitentiali Canone cavetur, id appellatur, quod per quadraginta dies in pane et aqua siebat, ut saepenumero *Burchardus* interpretatur. Carinam alli dicunt, quidam Carenam, alii Carentenam, alii Quadragenam. Poenitentia per tres quadragesimas indicta ita intelligitur, ut, cui imponebatur, in anno pane et aqua jejunaret quadragesimas tres; quarum prima est ante diem Natalem Domini, altera ante Pascha Resurrectionis, tercia, quae scilicet per dies tredecim ante diem festum *S. Joannis Baptiste* agebatur, quemadmodum ex Concili<sup>i</sup> Salzburgensi Decreto perspici potest.**

**Qui per plures annos ad poenitentiam agendum tenebatur, primo anno per ferias legitimas in pane et aqua jejunare debebat; ceteris vero diebus, piscibus, et fructibus arborum et leguminibus vesci et cerevisia uti poterat, ita tamen, ut a carnibus, caseo et vino abstinere cogeretur. Excipiebantur tamen dies dominici et festivi totumque tempus paschale. „In secundo et tertio anno similiter jejunet, nisi quod tertiam feriam, quintam et Sabbatum potestatem habeat redimendi praetaxato prelio, ubiunque est. Cetera diligenter obser-**

*vet, ut in primo anno“<sup>1</sup>). „Qui jejunare non potuit, redimat quinquaginta psalmorum recitatione genuflexus in ecclesia, ac eo die pauperem nutriat, vel centum genuflexionibus suppleat quinquaginta psalmos“<sup>2</sup>).*

### A r t i c u l u s II.

#### *De satisfactionis operibus.*

##### A.

#### Satisfactionis opera generalia.

§. 149. Quoniam confessariis, quibus nondum satis est experientiae, saepe difficile est, invenire opera satisfactionis, tot variis et peccatis et peccatoribus convenientia et idonea, quaedam isthic proponentur, quae illis ad alia ex cogitanda viam sternent. Sunt autem haec partim *generalia*, partim *specialia*, prout vel contra peccata quaevis, vel adversus specialia diriguntur. Quae quum animabus a morbis spiritualibus sive liberandis sive praeservandis inserviant, *medicinalia* dicuntur, et, cum vel natura sua, vel intentione saltem poenitentis vindicativa efficacia non careant, *vindictae rationes* habent.

Priora, videlicet generalia, de quibus prima hujus articuli parte agemus, haud incommoda ad tres illas notissimas classes reducuntur: I. ad Orationem seu precationem, II. ad Jejunium, III. ad Eleemosynam, ita quidem, ut sub oratione omnia opera aedificationis et devotionis, sub jejunio opera sui abnegationis et mortificationis, sub eleemosyna opera charitatis spiritualia et corporalia comprehendantur<sup>3</sup>.

Nobiliora et efficaciora singillatim enarraturi, non inutilem operam navare arbitramur, atque eo libentius id praestamus, quo materiam pertractamus, quae non solum poenitentibus tam ad *conversionem* quam ad *perfectionem*

---

1) Conc. Tribarens. d. a. 805. — 2) Burchard. lib. 19. c. 12. — 3) Cfr. Cathechism. Rom. P. II. c. 5. q. 50.

inservit, verum etiam animos nostros jucunde instruit ad maiorem in dies virtutis et sanctitatis gradum cedamus<sup>1)</sup>).

## I. O r a t i o.

Ad hanc classem referuntur :

### I. Precatio stricte talis.

§. 150. 1. Precatio stricte talis in satisfactionem nitentibus nunquam non jure meritoque injungi solet, injungatur, oportet. Quid enim mentem nostram tum ad cati horrorem, tum ad studium virtutis aequo disponi repetita ejusdem elevatio ad Deum et frequens familiaris conversatio cum Illo ? „Aut quis juxta copiosum igneum non parum caloris inde percipit? — Et tu fons es et plenus et superabundans, ignis jugiter ardens et numerus deficiens”<sup>2)</sup>. Imo sine oratione animus noster non tantum pescit, ac terrenis diffilit desideris, sed fons gratiae magis magisque exsiccati solet, ita, ut in tanta nostra corruptione nonnisi funestissima clades expere possit. Ex neglectu orationis originem suam trahunt lapsus : „Orate et vigilate, ne in temptationem intretis.”

2. Cum nemo propriis viribus sine Dei gratia a cato resurgere et ad gratiam reparari possit, peccata a peccatis resurgat et in gratiam Dei redeat, ad illum fugiat, qui dixit: „Petite, et dabitur vobis,” dicatque Propheta: „Converte me Domine ad Te, et converte me. Neque fugienda penitus ars medicinae est, neque ru omnia in ea salutis praesidia collocanda, sed quemadmodum licet gubernatori navim comunitamus, Deum tamen, ut ex alto salvet incolumes, oramus; sic cum medicamentis naturalia adhibemus, idque ratio fieri concedit, n

---

1) Cfr. du Jardin, de Officio sacerdotis confessarii. Mechlin. 18  
Cl. Staph. Theol. moral. Tom. IV. — 2) De Imit. libr. &c. &c.

*quam a spe illius erga nos bonitatis debemus recedere.*" Item cum stabilitas et profectus in bono aequa sit divinae gratiae donum, ac prima peccatoris conversio, patet, orationem si-  
ve petitionem divini auxilii non minus utilem ac necessariam esse peccatori converso, ut in adepta justitia stare valeat et  
proficere, quam nondum converso, ut justitiam amissam  
recuperet. „Opus est, ait S. Ambrosius, misericordia Dei,  
ut continua sit in hoc corpore vivificatio, quo quotidie ju-  
stus Deo vivat peccatoque moriatur"<sup>1)</sup>. Et S. Chrysostomus: „Arbitror cunctis esse manifestum, quod simpliciter  
impossibile ait, absque precationis praesidio cum virtute de-  
gere, cumque hac hujus vitae cursum peragere. Etenim qui  
fiat, ut quis virtutem exerceat, nisi continenter aeat, et  
supplex ad genua accidat ei, qui virtutem omnem suppeditat et largitur?"<sup>2)</sup>.

3. Non minus deprecatio offensionum necessariam poenitentiae partem constituit, ad quam praestandam in sacris paginis non tantum identidem provocamur, sed pulcherrima etiam exempla nobis proponuntur, praesertim in psalmis, quos poenitentiales dicunt. „Deus, etsi vult ignoscere, vult  
rogari. David pro uno peccato miserationum multitudinem  
deprecatur, nos pro pluribus peccatis vix semel ejus misericordiam credimus obsecrandam"<sup>3)</sup>.

Cum itaque precatio sit medium efficacissimum peccati detestandi et virtutis implantandae, cum Dominus petentiibus largiatur gratiam conversionis ac profectus uberioris in virtutis studio, cum devotionis erga Deum pars necessaria sit deprecatio offensionum nostrarum: nullo non tempore in omni, quam confessarius poenitenti imponit, satisfactione, oratio aive precatio quaedam juncta reperiatur, vel ipsa opera satisfactoria in precationis formam compomi ju-  
beantur. — „Orandi diligentia, scribit vir venerabilis Blasius,  
in primis necessaria est; impenetrabilis enim armatura, cer-

1) In Psalm. CXVIII. — 2) Libr. 1. de Orat. dom. — 3) S. Ambr. Apolég.  
David. c. 8.

tum perfugium, securus portus tulissimumque asylum est oratio. Haec una et mala omnia depellit ab anima, et bona omnia in illam invehit. Ipsam animam purgat, poenam peccatis debitam submovet, praeteritas negligentias sarcit, diuinam gratiam impetrat, pravas concupiscentias extinguit, effrenatas animi passiones domat, hostes prosternit, tentationes superat, calamitates lenit, moerorem fugat, laetitiam infundit, pacem conciliat, hominem Deo conjungit, coniunctumque ad aeternam gloriam sublevat."

### Regulae in injungenda precatione observandae.

§. 151. Ut preatio tanquam satisfactionis opus fini respondeat suo, confessarius poenitenti non solum materiam precum, sed et insuper certum pro re nata illarum peragendarum modum et tempus designet necesse est. Jam qualitatem et diuturnitatem precum injungendarum, ex circumstantiis, charactere et subjectiva indole poenitentis dimetiendam esse, alioquin facile ex iis, quae Articulo I. diximus, intelligitur. Quapropter non iis adstipulamur, qui poenitentibus tales tantum preces praescribunt, quae immedia te post confessionem vel S. Communionem peragi debent, *nullo alio discrimine observato*, nisi, ut pro peccatorum gravitate et multitudine etiam precum peragendarum multitudinem et prolixitatem dimetiantur. Hoc enim modo facile sit, ut poenitentes in perniciose illo praejudicio obfirmentur, quo multi putant, peractis precibus poenitentialibus totum simul poenitentiae opus absolutum esse. Hinc notamus:

a) *Omnis preatio*, ceu opus satisfactionis poenitenti imposita, *cum peccatis confitentis salutari nexu jungatur*. Sic Oratio dominica, cuius singulæ petitiones efficacissimam sanandis peccatoribus materiam suppeditant, omnibus quidem cujuscumque status et indolis poenitentibus (principue iis, qui legere nesciunt) saluberrime in poenitentiam injungi poterit; ast illa petitio a confessario specialiter designetur oportet, in cuius recitatione poenitentem continuo monitum esse vult, ut illi accuratius perpendendas immo-

retur, et eorum, quae confessarius salubriter adhortatus fuit, reminiscatur. V. g. Qui nimis saepe jurare consuevabant, immorentur in prima petitione: „Sanctificetur Nomen tuum.” Qui terrenis inhiant, in secunda: „Adveniat Regnum tuum.” Afflitti, in tertia: „Fiat voluntas tua” etc. Eadem ratione: **Salutatio Angelica**, **Symbolum Apostolicum** — **Angelus Domini** — **Salve Regina** — **Litaniae omnium Sanctorum** et **beatae Virginis Mariae** — **Orationes in Ecclesia recitari solitae** — **Hymni ecclesiastici** et dioecesani utiliter praescribi possunt. Idem valet de actibus Fidei, Spei et Charitatis, de precibus matutinis et vespertinis, de renovatione sponsonis in Baptismate, in Confirmatione, in benedictione Matrimonii factae etc.

b) Omnis precatio in poenitentiam injuncta, *cum actu vel sallem intentione detestationis peccatorum* bonique propositi de cetero non peccandi, nec non *cum petitione divini pro vera emendatione auxilii persolvatur*. — Precibus addi possunt circumstantiae, v. g. ut fundantur vel flexis genibus — vel coram Crucifixo, vel in Ecclesia coram Sanctissimo, etc. Laboriosae circumstantiae illis tantum imponendae sunt, qui Deum graviter laeserunt atque gravissimis criminibus impliciti sunt.

c) Pariter *designetur, quamdiu preces injunctae fundantur*, v. g. vel per dies aliquot continuos, vel per dies dominicos duos aut tres, vel per tempus illud, quae inter hanc praesentem et proximam confessionem intermedium est.

Cum vero preces ceu virtutis subsidium efficacissimum iis, qui in virtute prolicere volunt, injunguntur, modus petendi virtutem duplex notatur. Peti enim potest virtus in *communi*, exemplo Davidis orantis: „Bonitatem et disciplinam et virtutem doce me”<sup>1)</sup>), vel virtus in *particulari*, nimirum in hac septimana, in hoc mense una, alia in alia, ita tamen, ut iis consideratis, quae ad virtutem v. g. hu-

---

<sup>1)</sup> Psalm. CXVIII. 88.

militatem movent, exerceas illius actus cum magno proficiendi desiderio. Ut vero precatio inflammetur *magis*, expedit, Deo proponere modo suam indignitatem, paupertatem, virtutis necessitatem, pericula, — modo charitatem, qua nos Deus ab aeterno dilexit, misericordiam, qua aberrantes revocavit, longanimitatem et patientiam, qua rebellles toleravit, — modo labores, sudores, opprobria, cruciatus et mortem Christi.

Consultum est, ut confessarius poenitentes suos ad exercendos Virtutum theologicarum actus saepius paterne moneat, praेprimis urgente tentatione gravi contra fidem, spem et charitatem, vel quando quis in peccatum virtutibus hisce oppositum labitur.

### Oratio dominica,

*rariis piis conceptibus instruenda.*

§. 152. Quum oratio dominica quam frequentissime in satisfactionem injungi soleat, juxta regnulam supra laudatam interno poenitentis animi statui applicanda, varios pios, ad meditandum idoneos singularum petitionum dominicarum conceptus, quos confessarius in hunc finem convertere sciet, indigitare inutile haud erit. En:

P a t e r .

Multiplici jure et nomine Pater: 1. Titulo *Creationis*, qua nos ad imaginem suam fecit. — 2. *Adoptionis*, per gratiam, qua nos fecit haeredes suos, et cohaeredes Unigeniti sui. O quam merito Pater, qui toties paratus est peccantes recipere in eandem gratiam, ut tandem quoque admittat in gloriam, quae est haereditas filiorum Dei. Et haec quidem paternitas magno stetit Filio Dei, qui morte crucis et pretio sanguinis eam nobis comparavit. 3. Patrem se *Prudentia* praestat, sustentando corpus, tot creaturis in cibum et remedium datis, et animae tot gratiae et salutis auxiliis tam amanter consulendo, ut vel hinc tantum solus vere Pater dici mereatur. Unde ait: „Nolite vocare vobis Patrem

**super terram, unus est enim Pater vester, qui in coelis est."**  
**Et morito.** Nam „Pater meus et mater mea dereliquerunt me, (quid enim opis praestare possunt animo vel etiam corpori absque Deo), Dominus autem assumxit me,” nunquam deserit, nisi derelictus. 4. *Disciplina et Correptione.* Nam Pater filium, quem amat, arguit et castigat. 5. Pater *Indulgentia et Amore.* Quomodo miseretur Pater filiorum, ita misertus est Dominus timentibus se. Si itaque ille Pater, utique filius ego! O quanta haec dignitas! Omnino par est, ut praestem ingenui filii partes amore, obseruantia, obedientia — — Pater, non sum dignus vocari filius tuus!

### N o s t e r.

*Noster*, inquam, non *meus*, 1. quia, cum unicum habeat filium naturalem, voluit quam plurimos habere adoptivos; turn angelos tum homines, idque ita, ut bono filiationis unusquisque gaudeat, ac si nullum haberet consortem. Nam bona Dei non minuuntur communicatione inter plures. 2. Cum ita sit generaliter omnium, ut tamen singulariter Pater singulorum, vult nihilominus dici *noster*, ut moneat nos fraternalae charitatis, qua omnes nulla exceptione gradus dignitatis, aetatis, atque ut fratres invicem diligendos, proque omnibus communiter orandum, nullo spreto; unde Malachias: „Numquid non Pater unus omnium nostrum? numquid non unus Deus creavit nos? quare ergo despicit unusquisque fratrem suum?” Nihil tamen vetat, privatum, pro affectu aliquando sic Deum allegari, quod ita pleno jure filius sim adoptivus, ac si forem unicus.

### Qui es in Coelis.

Cum in omni loco sit, *Coelum* exprimimus, 1. ut reverentiam in nobis excitemus illius Majestatis in coelo velut threno residentis. 2. Ut mentes nostras in coelos erigamus, ubi est filiorum Dei patria et haereditas. 3. Ut intelligamus, nos hic esse exules et peregrinos, debere autem ita vivere,

quasi in coelis sit conversatio nostra. 4. Ut moneamur, illic oculos animumque levare, unde solum veniet auxilium nobis. Coelum quoque et propriae Dei sedes sunt animae sanctae e terris elevatae, in quibus habitat Deus per gratiam, et quas lumine cognitionis suae peculiariter illustrat.  
— Hactenus prooemium; sequuntur petitiones.

### 1. Sanctificetur nomen tuum.

1) Habearis, qualis es, purus, sanctus, justus, verus, rectus. Nihil ita Deus aestimat, quam ut sanctus habeatur et praedicetur. Unde toties ait: „Sancti estote, quia ego sanctus sum.” Hinc iratus est contra Moysen et Aaron, quod non sanctificassent eum ad aquas contradictionis coram filiis Israël. Porro in unum est Beatorum carmen: Sanctus, sanctus, Sanctus. 2) Non ait: Potentia, aut Majestas tua, sed ~~etc.~~. Nomen tuum, ut simul includat, quidquid Dei apud nos nominatur, totum videlicet sanctum esse, et pro eo celebrandum. Nominatur autem Omnipotens, Sapiens, Creator etc. 3) Tuum, inquit, quia solum tuum est sanctum per seipsum, unde justi sanctitatem participant. Ergo tuum, non nostrum. Regi seculorum immortali et invisibili, soli Deo honor et gloria in secula seculorum. Cur ergo tam studiosa gloriā nostrā, et grande nomen quaerimus? 4) Absolutus ait: Sanctificetur, non restringens ad certas personas; quia optandum, ut id fiat ab omni creatura coelestium, terrestrium et inferorum, nec ad certum tempus, quia par est, ut laudetur nomen Dei, omni tempore. 5) Porro sanctificatur nomen Domini, si homines credant, quae revelat; sperant, quae promittit; faciant, quae jubet; colant Deum, ut ipse praecepit; ament eum ex toto corde idque attestantibus operibus; ut, qui vident opera nostra bona, glorifescant Patrem, qui in coelis est. Digna filii ingenui et bonae industrie oratio, nihil prius aut posterius desiderare, quam gloriam Patris; honori ejus omnia postponere. Non nobis, Domine, non nobis sed nomini tuo da gloriam: sit nomen Domini benedictum etc.

## II. Adveniat Regnum tuum.

At regnat in coelo et in terra, in mari et ubique; et dicit, nolint, omnia serviant ipsi, et in ditione ejus cuncta nt posita. Itaque petimus 1) *Regnum*, quo nunc regnat in istis per gratiam, qui per omnia ipsi subjiciuntur. 2) *Re-  
gnum*, quo regnat in beatis per gloriam; istud autem adve-  
et nobis, si in primo permanserimus. Quare ait: *Adveniat*;  
asi non sponte secuturum. Et quidem istud omnes optant,  
primum non ita, quia cum labore conjunctum est: justitia  
im paratur, et conservatur mortificatione carnis, et con-  
piscentiae, quae regnat in membris nostris, repressione.  
*Regnum* illud consummatum et perfectum, cum Deus erit  
anima in omnibus, in Resurrectione mortuorum, quod ex-  
eetant animae beatae. 4) *Tuum*, non mundi *regnum*, quod ibiunt filii hujus seculi, quod non nisi caducis bonis, insi-  
is caris et mille periculis constat: multoque minus pecca-  
*regnum*, quod funditus eversum cupimus. Filiorum est,  
ntinuo suspirare ad patriam, et haereditatem paternam,  
teris posthabitatis, appetere. „Heu mihi, quia incolatus meus  
olongatus est. Cupio dissolvi et esse cum Christo. Quem-  
modum desiderat cervus ad fontes aquarum: ita desiderat  
ima mea ad te Deus.” — Regno tuo indignissimus, per-  
li proh dolor! illud peccatis meis.

**Fiat voluntas tua, sicut in coelo et in terra.**

1) *Voluntas* tua, sola semper bona, recta et perfecta in  
mibus; quam nobis insinuat praeceptis, consiliis ac inspi-  
tionibus; nec non jussis eorum, qui Dei nomine praesunt.  
I haec exsequenda sufficit, quod Deus ita velit et jubeat;  
eo quidem, ut, si ei paream et mandata ejus servem, vi-  
n promerear, sin minus, mortem. 2) *Tua*, non *mea*, quae  
rvera est; nec *carnis*, quae contraria spiritui; nec *mundi*,  
ne vana; nec *diaboli*, quae maligna; sed *tua*, quae re-  
la est rectitudinis; nam quae est voluntas tua, nisi sancti-

sicatio nostra? Non enim exigis a nobis, nisi quod proposit nobis, non tibi, qui bonorum nostrorum non eges. 3) Modus faciendi: *Sicut in coelo* ab Angelis, ubi nulla est rebellio voluntatis iniquae: ita integre, prompte, voluciter, fortiter, amanter, alacriter fiat in terris, ubi resistere voluntati tuae, est nolle duci suaviter, funiculis charitatis, quod est hominis, sed velle cogi, iumenti instar, viribus potentiae tuae; vel trahi vinculis justitiae tuae. „Doce me Domine facere voluntatem tuam, quia Deus meus es tu.” Ecce Domine, „servus tuus sum ego Domine, quid me vis facere? Loquere Domine, quia audit servus tuus.”

#### IV. Panem nostrum quotidianum da nobis hodie.

1) *Panem gratias et verbi Dei*. Non enim in solo pane vivit homo; sed et animae subsidiis opus habet. Nam ut duplex est vita hominis, ita duplice quoque cibo seu pane nutritur. 2) *Principus panem vivum*, qui de coelo descendit; panem supersubstantialem Eucharisticum, qui confirmat cor hominis, et spiritum roborat. 3) *Panem corporalem*, vitae sustentandae necessarium, pro quo tamen adeo non vult nos esse sollicitos, aut nimis anxios, ut a benedictione divina cum expectari jubeat. 4) *Nostrum*, non meum, ut pote communem, et inter fratres partiendum, qui eundem Deum Patrem cognoscimus omnium, qui dona sua non univel paucis, sed necessitati omnium servire voluit. 5) *Quotidianum*. Si de spirituali, non illum, qui est paucorum singulariter dilectorum, quo indignum me reputo sed communem, quasi portionem necessariam, sine qua non vivitur; ita etiam si de corporali accipiatur, non abundantem ad luxum et gemum, nec plures annos reponendum, sed ad usum et necessitatem quotidiam. 6) *Da nobis*; pro omnibus tanquam fratribus petendum, etiamsi alioquin odientibus, „orate pro persecutis et calumniatis voce,” et si videris inimicum esurientem, ciba illum. 7) *Hodie*, quia vult nos quotidie petere semperque ab ejus pendere providentia, avocat etiam a superflua cura de crastino,

ad exemplum datae olim Mannae in singulos dies. „Oculi omnium in te sperant Domine. Tu das illis escam in tempore opportuno: aperis manum tuam, et imples omne animal benedictione.“

#### V. Dimitte nobis debita nostra, sicut et nos dimittimus debitoribus nostris.

1) Multis enim debitibus Deo sumus obnoxii: in multis offendimus omnes, tum ob mala commissa, tum ob bona omessa, quae facere debuimus. Nisi Deus ex misericordia dimittat, quis sustinebit? Si pro rigore justitiae agere voluerit, quis poterit unum respondere pro mille? Itaque ad solam misericordiam restat refugium. 2) Sed frustra, si nos proximis non condonemus offensas, quae tamen exiguae, si conferantur cum debitibus, quibus nos Deo tenemur, nempe decem millibus talentorum. Et nihilominus, quae Dei bonitas est, paratus est dimittere decem millia; si nos mille dimittimus. 3) Sed vide et cave. Dimittet, sicut dimititis; et hanc conditionem et clausulam apponis orationi tuae. Si aegre, tarde, minus sincere et imperfecte dimittis, idem time et exspecta a Deo. Omnino contra se profert sententiam, qui rogat sibi dimitti debita, non dimittens debitoribus suis, idque ex animo. „Si iniquitates observaveris Domine, quis sustinebit?“

#### VI. Et ne nos inducas in temptationem.

Non petimus, ut non tentemur, quia id saepe expedit, et a Deo sapienter permittitur; sed ne temptationi succumbamus; aut etiam, ne tentari sinat, quando praevidet nos subcubituros. Tentatio saepe est occasio et materia exercendae virtutis; sed Dei est, ita moderari temptationem, et epitulari imbecillitati nostrae, ut non tentemur supra id, quod possumus, sed illaesi evadamus. „Proba me Domine, et tenta me, ure renes meos et cor meum, et vide si via iniquitatis in me est.“

## VII. Sed libera nos a malo.

Ab omni genere malorum; sicut orat Ecclesia in Missa: Libera nos, quae sumus Domine! ab omnibus malis praeteritis, praesentibus et futuris, nempe aeternis et temporibus, animae et corporis. — Deinde a malo, h. e. maligno hoste, ne potestatem habeat exercendi in nos malitiam suam. Mala hic censentur non tantum, quae animam tangunt, sed quae corpus etiam, famam et fortunam ita afficiunt, ut animae malum et nocumentum inde timeri possit. „Si ambulaverò in medio umbrae mortis, non timebo mala, quoniam tu mecum es. Illumina oculos meos, ne unquam obdormiam in morte, ne quando dicat inimicus meus: Praevalui adversum eum.“

## A men.

Fiat, fiat. Magno desiderio pronunciabitur: nam desiderium pauperum exaudivit Dominus. Magna etiam fiducia, ut qui ea petamus, quae petenda praescripsit: „Haec est fiducia, quam habemus ad Deum, quia quodcumque petierimus secundum voluntatem ejus, audiet nos, et scimus, quoniam habemus petitiones, quas postulamus ab eo“<sup>1)</sup>.

## 2. Cultus Dei communis.

**§. 153.** Diligens cultus Dei communis diebus dominicis et festivis frequentatio, — in primis verbi divini et sacrificii Missae attenta auditio, satisfactionis loco saluberrime praecipitur. Optima sane medicina! praecipue pro tepidis et insciis Christianis, ut sic libentius et alacrius virtuti studere satagant, et virtutes religionis Christianae melius per-

1) Ex Ludov. de Ponte, Lessio, aliquisque.

noscant. Juvenibus (praesertim ruri, et ruribus) diligenter frequentatio catechisationum pomeridianarum (Christenlehren) tanquam opus medicinale non utile modo, sed et necessarium injungi potest.

Nisi negotia domestica, aliaeve res poenitentem impedit, ei in satisfactionem praescribi potest, ut certo per hebdomadam die ecclesiam adeat, ut devotius coram SS. Altaris Sacramento preces fundat, aut Missae sacrificio intereat, peccata sua detestaturus, ac bona proposita renovaturus. Quod si autem hoc diebus ferialibus fieri nequeat, dominicis et festivis fiat; et quamvis omnibus dominicis et festivis diebus interesse divino officio teneatur, poenitentia tamen haec ad hujusmodi dies numero determinatos extendi potest.

Ceterum poenitentem edocere juvat, quae de Eucharistia tanquam sacrificio Catechismus Romanus tradit: SS. Eucharistia a Christo Domino instituta est non solum, ut coeleste animae nostrae alimentum esset, quo vitam spirituali tueri et conservare possemus, sed etiam „ut Ecclesia perpetuum sacrificium haberet, quo peccata nostra expiarentur, et coelestis Pater sceleribus nostris saepe graviter offensus, ab ira ad misericordiam, a justae adversionis severitate ad clementiam traduceretur.” „Eucharistia, ut sacrificium est, non merendi solum, sed satisfaciendi quoque sufficientiam continet. Nam ut Christus Dominus in passione sua pro nobis meruit et satisfecit, sic, qui hoc sacrificium offerunt, quo nobiscum comunicant, Dominicæ passionis fructus merentur, et satisfaciunt”<sup>1)</sup>. Quam magis opere Missae sacrificium fidelibus commendare oportebit!

Peccatores singulari erga Jesum Christum Redemptorem, qui se quotidie in Missae sacrificio Patri aeterno in salutem hominum offert, devotione affectos, et per illius merita pro conversionis gratia obtainenda Deo supplices, facile exaudiri, satis constat ex eo, quod ipse a Patre mundo

<sup>1)</sup> Catechism. Rom. P. II. c. 6. q. 54. ss.

datus sit tanquam **Advocatus**, **Mediator** et **Propitiator**. „**Unus mediator Dei et hominum homo Christus Jesus**“<sup>1)</sup>; et „**Si quis peccaverit, advocatum habemus apud Patrem Iesum Christum justum**; et ipse est propitiatio pro peccatis nostris, non pro nostris tantum, sed etiam pro totius mundi“<sup>2)</sup>. Experientia etiam constat, peccatores, postquam ad Crucifixi pedes prostrati aliquot dierum intervallo, per Redemptoris Iesu Christi merita, Deum Optimum Maximum enixe deprecati fuerunt, exauditos fuisse, et tanquam e cœno vitiorum emersisse. Verum non peccatorum demeuxerat, sed et justorum **Advocatus** est et **Mediator Jesus Christus** in assumta humanitate apud Deum Patrem. Sicut enim dixit, **se venisse vocare peccatores ad poenitentiam**, et, ut per ipsum vitam haberent, ita et ait, **se venisse**, et abundantius vitam haberent. Et haec ratio est, cur sancta Mater Ecclesia orationes omnes, quas Deo fundit, hæc formula concludere soleat: „**Per Dominum nostrum Jesum Christum**,“ ad significandum, nihil se a Deo Patre impetrare, nisi per merita unigeniti Filii ejus, ac nostri Salvatoris.

In specie autem tam peccatoribus, ut convertantur, quam justis, ut in justitia perseverent, nihil antiquius commendari meretur, quam SS. Altaris Sacramenti adoratio. Nam eundem illum Deum in eo praesentem credimus, quem Pater aeternus introducens in orbem terrarum, dicit: ***Ei adorent eum omnes Angeli***, quem Magi procidentes adoraverunt, quem denique in Galilaea ab Apostolis adoratum fuisse Scriptura testatur<sup>3)</sup>. Ipse nimirum in Eucharistia praesens Pater, Frater, Amicus, Medicus, Redemptor et **Advocatus** est noster, immo Dominus et Deus — atque Iudeus noster. Quis ad hunc gratiae thronum non adeat cum fiducia, ut misericordiam consequatur; et gratiam inveniat in auxilio opportuno<sup>4)</sup>, quandoquidem Ipse nos invitare pergit: „**Venite ad me omnes, qui laboratis et onerati estis, et ego reficiam vos**“<sup>5)</sup>.

1) 1. Tim. II. 5. — 2) 1. Joan. II. 1. — 3) Conc. Trid. Sess. XIII. cap. 3. can. 4. 6. — 4) Hebr. XI. 16. — 5) Matth. XIV. 28.

**Itaque confessarius, tanquam spiritualis animarum medicus, totas sit in commendando penitentibus singularem erga Jesum Christem Redemptorem devotionem, veluti praesentissimam adversus peccata, et pro virtutibus acquirendis remedium.**

### **8. Devotio erga beatam Virginem Mariam.**

**§. 154.** Omnes, qui de pietate solide et juxta mentem Ecclesiae catholicae tractant, cultum Matri virgineae impensum, ceu efficacissimum perfectionis subsidium ac conversionis medium referunt. „Per ipsam quippe Deus descendit, ait S. Augustinus, in terram, et per ipsam homines ascendere merentur in Deum.” Longum foret SS. Patrum seriem texere, qui de efficacia prætrociniī Dei Matris et Virginis eximia testimonia scripto ad posteros transmiserunt; sed, quid necesse est Augustinos, Laurentios, Justinianos, Hephones, Bonaventuras, Anselmos, aliosque quam plurimos adducere, quando ipsa Mater Ecclesia a Spiritu sancto directa, eam mediatrixem nostram, advocationem nostram, refugium peccatorum, consolationem afflitorum, auxilium Christianorum in publicis orationibus ac litaniis indies nominat, et sub eisdem titulis invocat? Et sane, prout tantum innocentiae atque perfectionis exemplum maximam in mentes nostras vim edit, ita quoque dubitari non potest, Matris apud Filium intercessionem fore longe efficacissimam. Insuper quantum piissima Mater exoptabit, ut pretiosissimus sanguis Christi uberrimos redēctionis fructus ferat! Quam maternam igitur curam impendet, ut clientes sui de infirmitatibus suis, quibus deprimitur, feliciter emergant, atque ad convenientem perfectionem eluctentur! Quapropter omnibus peccatoribus, pariter et justis, specialis erga beatam Virginem Mariam devotio a confessario commendanda est. „O quisquis te intelligis, exclamat S. Bernardus, in hujus seculi prosluvio magis inter procellas et tempestates fluctuare, quam per terram ambulare, ne avertas oculos a fuligore hujus sideris, si non vis obrui procellis. Si insurgant

venti tentationum, si incurras scopulos tribulationum, respice Stellam, voca Mariam. Si jactaris superbiae undis, si ambitionis, si detractionis, si aemulationis, respice Stellam, voca Mariam. Si iracundia aut avaritia, aut carnis illecebra naviculam concusserit mentis, respice ad Mariam. Si criminum immanitate turbatus, conscientiae foeditate confusus, judicii horrore perterritus, barathro incipias absorberi tristitiae, desperationis abyssu, cogita Mariam. In periculis, in angustiis, in rebus dubiis Mariam cogita, Mariam invoca”<sup>1)</sup>.

#### 4. Devotio erga Angelum custodem sanctosque patronos.

§. 155. Devotionem quoque erga Angelos tutelares non parum conducere ad emergendum e statu peccati et ad perseverandum ac proficiendum in gratia Dei, facile suaderi potest ex eo, si ingens illud gaudium consideramus, quo afficiuntur super uno peccatore poenitentiam agente<sup>2)</sup>. Quantum tum peccati horror, tuin studium in virtute proficiendi acuetur, si angelum nostrum tutelarem, nostrum ubique comitem, hortatorem atque testem, cogitamus! „Adsunt Angeli, inquit Doctor melifluus, et adsunt tibi, non modo tecum, sed etiam pro te. Adsunt, ut protegant, adsunt, ut prosint. Quid sub tantis custodibus timeamus? Tantum sequamur eos”<sup>3)</sup>. Quapropter confessarius poenitentes ad devotionem erga Angelum custodem hortetur, moneatque cum praefato Doctore: „Ut quoties gravissima cernitur urgere tentatio, tribulatio vehemens imminere invocet quisque custodem suum, ductorem suum, adjutorem suum, in opportunitatibus, in tribulatione.

Pari modo non abs re erit, poenitentibus devotionem erga Sanctos suadere. „Intuere, ait Thomas a Kempis, san-

<sup>1)</sup> Hom. 3. super: „Missus est“ circa fin. — Catechism. Rom. P. IV. c.  
<sup>2)</sup> q. 8. — Luc. XV. 10. — <sup>3)</sup> Serm. 12. in Psalm. XC. 90.

ctorum Patrum viva exempla, in quibus vera perfectio refluit et religio. Heu quid est vita nostra, si illis fuerit comparata!"<sup>1)</sup> Etiamsi vero Sanctos, quibus Ecclesia cultum assignavit, in genere venerari atque eorum sectari vestigia et suffragia deposcere deceat et utile sit: multum tamen expedit, ex illorum numero, unum certum, vel plures patronos seligere, quorum vita plura momenta imitationis, hortaminis et solatii offert; atque illorum jam virtutes singulari studio imitari, ut, prout ipsi imaginem Christi, ita et nos imaginem illorum in nobis efformemus. Etenim teste experientia tam ad conversionem peccatoris, quam ad uberiorum virtutis profectum, cultus Sanctorum, principiis atque doctrinae Ecclesiae catholicae usquequa consonus, plurimum conducit, prout rei natura etiam commonstrat.

Quamobrem illorum confessariorum usum approbare par est, qui unum ex Sanctorum numero *singulis mensibus*, si rerum conditio fert, poenitentibus proponunt, cujus patrocinio non tantum se mane et vespere commendent, sed et virtutes imitari studeant.

**Utile quoque erit poenitentibus ad conversionis et virtutis studium promovendum, si pro defunctis in purgatorio preces persolvant, praesertim pro iis, qui peccato aliquo consimiles nobis fuerint, vel quibus ansam ipsi dederimus ad peccandum, et modo poenas in purgatorio luant.**

### 5. Lectio spiritualis.

**§. 156.** Inter remedia peccatorum et virtutis subsidia lectio spiritualis recensenda venit. Hanc omnes commendant, idque jure merito, cum multo facilius sit, aliorum, qui virtute excelluerunt, sensus et cogitatus assequi, quam eosdem in semetipso excitare. Libri spirituales sunt velut muti concionatores, qui uti minori verecundia et strepitu, ita majori plerumque fructu etiam audiuntur. Hi finem ostendunt, ad quem facti sumus, et quo in terrestri hac peregrinatione

1) Libr. 1. c. 18.

omnes conatus nostri collineare debeant; pericula nobis et hostium insidias detegunt, efficacissima salutis media docent, et praeterquam quod intellectum instruant, etiam animas ex tali lectione pliissimis sensibus imbui, et ad virtutem vehementer accendi solet. His armis vita comprimitur; his alimenitis virtutes nutriuntur. S. Augustinus per lectionem spiritualem ad Deum se convertere coepit, et S. Ignatius, in propugnatione Pamphelonensi accepto vulneri graviter decumbens, ex plurimorum librorum lectione ad Christi Sanctorumque vestigia premenda mirabiliter exarsit.

Locum vero sine omni comparatione primum sacrae literae occupant, utpote in quibus non verbum hominem sed verbum Dei veneramur. „In divinis scripturis, ait Augustinus, quasi in quodam speculo homo seipsum considerare potest, qualis sit, et quo tendat. Lectio assidua perficit omnia, timorem incutit Gehennae, ad gaudia sempiterna cor instigat legentis. Qui vult cum Deo semper esse frequenter debet orare et legere: nam cum oramus, ipsi cum Deo loquimur; cum vero legimus, Deus nobiscum iquitur. Labor honestus est lectionis, et multis ad educationem animi proficit: sicut enim ex carnalibus escis aliis caro, ita ex divinis eloquiis interior homo nutritur et perficitur.” Post scripturas sacras libri sanctorum commendantur, qui non doctrina tantum, sed singulari quoque virtute eminent. Ad acuendum perfectionis christianaे studiū historiae atque res gestae Sanctorum faciunt, illorum principie, qui idem nobiscum vivendi genus tenuerunt, at i super a nostro tempore non adeo distant. Nonnulli libri veluti liber Evangelii, Catechismus, historia biblica, et scriptiones vitae Sanctorum, etiam in dominibus parvicolari plerumque inveniuntur, et pro re data in noua reeve possunt. Apud illos autem poenitentes, qui legere necessitas brevis atque facilis intellectu sententia biblica, quam et prius repetendam ruminandamque confessarius posuit commendat, ipsam lectionem spiritualem supplere potest.

At hujusmodi lectionum respectu magna cautio confessario opus est. Diligenter advertat, cui, qualesque libri

*asceticas poenitentibus legendos suadeat. Id quod circa S. Scripturam quoque obtinet<sup>1)</sup>). Si fieri potest, poenitenti ea, quae legat, ut assignentur interdum necesse est; panga tantum eidem prescribantur, nec non breviter instruantur, quomodo legat, lectorque ad se ipsum applicare possit. Quare monetas poenitentiam, ut lectio instituat non ex mera curiositate, sed ad excitandum studium pietatis, — tempore semper collecto et per precationem praeparato, — non rapido et praecepsere, sed attente et mature, et non unquam iterato. Fortuita enim et varia lectio, et quasi casu reperta, non edificat, sed reddit animum instabilem, et leviter admissa levius recedit a memoria<sup>2)</sup>). Lectio tacitus mente repulit et videat, an nihil contra praescriptum eorum agerit. Insuper lunam alterante sententiam colligat, cuius recordetur saepius ad exemplum illorum, qui amoenum hortum ingressi fasciculum sibi decerpunt, et naribus iterato admoveant. Quando in manum, inquit S. Chrysostomus, librum spiritualis capimus, omni oculari cura repulsa, cogitationem nostram compescamus, et mentem, ne distrahabatur, cohibentes, lectio vacemus magna pietate et attentione, ut possimus a. S. Spiritu ad scriptorum intelligentiam duci, et multum inde fructum percipere<sup>3)</sup>). De S. Ephraemo legitur: „Pingebat actibus paginam, quam legerat.”*

#### 6. Frequens conscientiae examen.

**S. 157.** Freqüentias conscientiae examen, vel de angustiis peractis nichil, vel de certe aliquo temporis spatio, vitiis extirpandis et virtutis studio utile et necessarium est. Qui se ipsum deasit, neque defectus suos corrigere, nec a periculis inimicis suis abire posse, juxta illud dicitur: „Deprehendes te operet, antequam te amperes.

1) Cap. Tert. Sess. IV. — 2) Opib. Abbas ad Frair. de Monte Del. Inter op. S. Bernard. — 3) Hom. 35.

Et profecto cum vitiorum semina identidem in nobis progerminent, quid exspectandum, nisi etiam indies resecentur? „Credite mihi, et putata repullulant, et effugata redeunt, et reaccenduntur extincta. Parum est ergo, semel putasse; saepe putandum est, imo, si fieri potest, semper”<sup>1)</sup>. Similiter S. Augustinus id ab exemplo navis illustrat, quae, nisi aqua, quae stillatim insederat, quotidie extrahatur, demum submergitur. Accedit ratio divini iudicii nobis imminentis, quod aliter mitigare non possumus, nisi dum nos ipsi dijudicamus<sup>2)</sup>. Reproborum esse proprium solet semper prava agere, et nunquam, quae egerint, retractare: omne enim quod faciunt, caeca mente pertransiunt. At contra electorum est, actus suos quotidie ab ipso cogitationis fonte discutere; et omne, quod turbidum profluit, ab intimis exsiccare.

1. Optandum sane est, ut quisque conscientiae extremum quotidie, vespere praecipue, instituat, paucula gravissimo huic negotio horae minuta impendendo. „Negotiator secularis, ait S. Ephraemus, damna et lucra quotidie computat. Sic etiam tu singulis diebus vespere et mane diligenter considera, quo pacto se habeat negotiatio tua. Quodsi compereris, te detrimenta perpessum, futuris lucris praeterita damna sedulo resarcire cura”<sup>3)</sup>. „Cum exi dormitum, a judicio conscientiae tuae rationem exige. Hoc fac singulis diebus”<sup>4)</sup>. Verum diebus dominicis et festivis omnis etiam opifex et rusticus circa elapsam hebdomadam conscientiam suam perquirere potest, ut intelligat, quantum in vita emendanda profecerit; officia sibi incumbentia in memoriam revocare, et ad ea sedulo explenda pro sequenti hebdomada excitare se potest.

2. Ut autem hoc examen juste peragatur, finique, in quem instituitur, respondeat, sequentes notamus partes:  
a) Imprimis beneficia per diem accepta in memoriam revercentur, ut animus ad piam erga Deum gratitudinem inarde-

---

1) S. Bern. in Cant. Serm. 52. — 2) I. Cor. XI. 31. — 3) De Vita relig.—  
4) S. Chrys. in Psalm. IV.

scat. „Diligenter considera, inquit S. Bernardus, quae tibi apponuntur, ut nulla videlicet Dei dona debita gratiarum actione frustrentur, non gaudia, non mediocria, non pusilla.” b) Alterum est, ut necessarium postulemus a Deo lumen ad cognoscenda peccata nostra, quae commisimus cogitatione, verbo aut opere, omissione et negligentia. „Quantas habeo iniquitates et peccata, scelera mea atque delicta ostende mihi” <sup>1)</sup>). Atque ut haec indagatio facilior procedat, singulas diei praeteritae actiones expendere juvat, tum voices, ac ipsas denique cogitationes. Primum quidem ab iis exorsi vitiis, quae nobis domestica magis esse senserimus, quorum et pondus et numerum notabimus. Deinde disquiremus, quae sit vitae nostrae ratio ac status, et quid in eo genere peccati admitti potuerit. Tertio videbimus, quibuscum versati fuerimus, et qua in re hic labi et errare potuerimus. Postremo a nobis ipsis exigemus, num quid eorum omiserimus, quae conscientia nobis, ut praestaremus, suggesterit. c) Quodsi culpas nostras detexerimus, veniam a Deo demisso ac humili animo rogabimus, ita quidem, ut concipiamus firmum emendationis propositum <sup>2)</sup> — non vagum et perfocatoris conceptum, sed ad omnes circumstantias rite determinatum, — et omnes viitorum causas et somenta nos abjecturos polliceamur. Ejus tamen ope, sine quo inepta esset et temeraria nostra contentio, scilicet per Jesum Christum, Amen. Pulchre in hanc rem S. Chrysostomus praefatur: „Per diem non habuisti tempus, injunctum negotium et confabulatio amicorum, et domestica necessitas, et mille te circumdederunt causae; quando in lectulum tuum veneris tanquam ad tranquillum portum; dico in corde tuo: Expendemus diem, o anima, quid boni fecimus? aut quid mali operati sumus? et si quid boni fecisti, gratias age Deo; si quid mali, de cetero ne facias. Et reminiscens peccatorum tuorum, effunde lacrymas, et poteris in lectulo positus ea dolere. Roga Deum, et sic permitte

---

<sup>1)</sup> Job. XIII. 28. — <sup>2)</sup> Psalm. CXVIII. 106.

animam tuam sepotari. Ora misericordiam Dei, et inventa  
requiem”<sup>1)</sup>:

3. Haud raro proficuum erit, poenitentia diligenter, in singulis diebus vespere circa defactum aliquem singularem sese examinet, scilicet nam hoc illudus peccatum; quod praecepit sibi vitare proposuerat, v. g. maloctionis, convictorum detractionis, revera vitaverit, utrum num opera, quae ad emendationem promovendam confessarius prescripscerat, executiōni dederit. Hujusmodi speciale conscientiae examen praecepit hominibus, qui meditationi assideti non sunt, facilis est, quam totus, ac breviori tempore absolvitur, quam examen omnium cogitationum, verborum et operum. Utilitatem hujus exercitii nullus plane infelicitatur. Haec nimuram est conditio nostra, ut, ubi ploribus simul intenti sumus, ad singula deficere soleamus. Dant ergo tot undique hostes irruunt, pugnati illorum segregare su-  
vat, et sic, qui universis nos impares sentimus, adver-  
sus singulos simus ferocios. Neque acervum lapidum al-  
mul et semel, sed nonnulli successisse, loco movere posse. Qua de re venerabilis Kempensis scribit: „Si omniā annū  
unum vitium extirparemus, cito viri perfecti efficeremur. Sed modo contrarium easpe sentimas, ut meliores et fer-  
ventiores in initio conversionis nos fuisse inventamus,  
quam post multos annos professionis”<sup>2)</sup>.

### 7. Actus contritionis de peccatis commissis.

**§. 156. Poenitentibus, quos graviam peccatorum otiosus deprimit, non sine magno fructu commendantur, siue et imponuntur frequenter repetiti compunctionis et contritionis actus. Scriptura enim sacra salubriter monet: „De propitiō  
peccato noll ēsse sine metu”<sup>3)</sup>. Tristitiam nō ob aliud ab  
Deus induit, nisi propter solūm peccata. Quis: dicit.**

1) Hom. in Psalm. L. — 2) Libr. 1. c. 11. — Vide Alphonsi Rodriguez  
Exercitium Perfectionis P. I. tract. 9. — 3) Eccl. V. 1.

non magnopere a reiterando deterrebarat peccata, quod saepe seria mente detestatur, cum firme proposito de cetero non amplius relabendi? Sicut enim saepius officiendo contritionis actum propitium nobis reddimus Deum, ita non minus prae-  
cavemur a peccati patrione subsequenti. Quare David jam-jam sublato peccato, nunquam non ingemiscit: „Peccatum meum contra me est semper.” „Cogitabo pre peccato meo.” „A voce gemitus mei adhaesit os meum carni mese.” „Deserit in dolore vita mea, et anni mei in gemitibus<sup>1)</sup>). Bene S. Chrysostomus: „Oportebat unumquodque peccatum, et maius, et minus, quasi in libro, ita in corde nostro habere descriptum, idque frequentius recensere, atque ante oculos ponere, et tanquam haec super admires lugere”<sup>2)</sup>). Tantum enim boni confort frequentius meminisse hominem peccati sui, ut etiam Paulum Apostolum videamus ea, quae aboluta jam fuerant et deleta adducere tamen in medium. — — Oportet ergo recordari nos priora dolita, etiam ea, pro quibus veniam consecuti sumus, et intuentes, quantum debitorum remisit Deus nobis, et amplius eum diligere, et verecundiam et pudorem concipere, et ex eis corde compungi. — Unde commendari meretus monitam, quod confessarius poenitenti inculcabit, ut v. g. *seanc* contritionem de peccatis commissis, (praesertim de eo, quod praeceteris adamat), excitet, et firmum propositum, (praecipue quoad certum peccatum) renovet, et in antecessum occasiones, quibus per diem ad relapsum induci queat, praemeditetur, et Dei opem pro felici certaminis existu implore; ut deinde *resps* Deo gratias agat pro auxilio ad exsequenda bona proposita impetrato, nec non *sp* meta se erigat, faciliorem de die in diem victoriam fore. Utile quoque erit, praesertim si quis timeret dolorum et propositum efficax se non habere, injungere, ut ante S. Communionem actas contritionis cum proposito elicit, hocque post Communionem renovet, et Christo confirmandem offerat. Sic enim consu-

---

1) Ps. L. & XXXVII. 20. Cl. C. XXX. 18. ... 2) De Compunct. Nbr. 2.

letur reverentiae et fructui Sacramenti. Universim utiliter suadetur, ut quisque satagit certum peccatum singulari studio cavere, atque hoc propositum Christo post S. Communionem offerat.

*Quibus et quomodo* contritionis actus saepius repetiti iaculandi sint, confessarius, ex poenitentis indole non minus, ac ex peccatorum natura dimetietur, cavebitque, ne, quod in salutem commendatur, in detrimentum vergat. Sic e. g. recordatio saepe repetita de peccatis impudicitiae, in quantum haec peccata singillatim menti praesentia redduntur, potius nociva, quam salubris erit. Idem valet respectu poenitentium, qui conscientia anxia vel scrupulosa, aut melancholico temperamento laborant.

### 8. Actus virtutis.

§. 150. Inter remedia sane efficacissima recensemendum est illud, quo confessarius numerum quemdam actuum virtutis illius, adversus quam poenitens saepius delinquit, prescribat. Exempli gratia, *lenitatis* erga eum, quocum consentire vix potest: *humilitatis*, saltem interioris, nisi exterioris sese offerat exercendae occasio: *patientiae* et *resignationis* in divinam voluntatem, quando poenitens status sui molestiis premitur, aut malis ingruentibus affligitur. Utque efficacius fiat hoc remedium, confessarius illi addere poterit examen, dicens: Singulis diebus tot *lenitatis*, vel *humilitatis* etc. actus elicies, vespere autem examen institues, utrum in aliquo defeceris.

Illarum vero virtutum exercitium praeferendum est, quae officio nostro et debito sunt conformiores, non vero, quae sensualitati et affectui privato magis arrident. S. Paulus comprimis sapiebat, corporalium mortificationum asperitati sese dare, quo dulcedine et consolationibus spiritualibus perfunderetur; sed superioribus eam suis obedire necesse magis erat. Unde fatetur S. Hieronymus, eam in hoc reprehensibilem fuisse, quod contra voluntatem et consilium Episcopi sui imoderatis sese abstinentiis attereret. Apostoli vice versa ad Evangelium praedicandum, et coelestem ani-

mabus panem impertiendum constituti, merito et consulto minime impedire judicarunt, sanctum hoc exercitium se relinquere, quo virtutem, quae circa pauperum curam versatur, (esto excellentissimam) exercecerent. Unaquaeque votatio, et munus specialis alicujus virtutis exercitio opus habet; aliae quippe virtutes sunt praelati, aliae principis, aliae militis, aliae mulieris conjugatae aut viduae, ut, licet omnes, universas virtutes habere debeant, non tamen omnes aequaliter eas exercere, sed quemque particulariter iis se virtutibus dare necesse sit, quae ad vitae genus, ad quod vocatus est, in primis sunt necessariae.

Inter virtutes, quae ad officium et munus nostrum particulariter non spectant, eae sunt preferendae, quae aliis sunt majores et excellentiores, non autem quae praeterea velut digniores eminent. Cometae ut plurimum aliis stellis majores apparent, et plus loci oculis nostris continere videntur, cum aliis tamen stellis, nec quoad magnitudinem, nec quoad qualitatem et naturam sunt comparandi; et non alia de causa videntur magni, quam quod praeterea aliis stellis nobis sunt viciniores, et in materia et subiecto crassiori constituti. Sic etiam quaedam virtutes sunt, quae, quia nobis vicinae, sensibles et (si dicere fas sit), materiales sunt, hinc semper a populo magni fiunt, et aliis digniores censemur. Hinc est quod vulgus communiter eleemosynam temporalem spirituali praefert; ciliation, jejunium, et mortificationes corporis benignitati, mansuetudini, modestiae et aliis animi mortificationibus, quae tamen sunt longe excellentiores et praestantiores. Meliores itaque virtutes tibi selige, non vero eas, quae pluris ab aliis fiunt; excellentiores, sed non magis apparentes, praestantiores, sed non quae plus gloriae pariunt<sup>1)</sup>.

#### 9. Frequentior Sacramentorum usus.

§. 160. Confessarius poenitentem, si proficuum visum fuerit, moneat, ut saepius quam hucusque ad Sacraenta Poenitentiae et Eucharistiae accedat, quo gratiae divinae,

1) S. Franc. Sal. Introduct. ad vitam devotam. P. III. cap. 1.

quae in nobis vitam spiritualem operatur, animatum aperit. Nonnullis poenitentibus injungi, et expresse se optime satisfactorium imponi debet, ut maxime feratur, fortassis enim saepius confessionem peragant. Quoniam autem frequentior Sacramentorum usus res est summi momenti, remedium peccatorum et subsidium virtutis efficacissimum, opere pretium erit, prius de frequenti Poenitentiae, deinde de frequenti sacramentis Eucharistiae atque Communionis usu, ad confessariorum instructionem, pauca quoddam observatu digna delibera.

### a) Sacramenti Poenitentiae.

§. 101. Qualis et quanta sit utilitas Sacramenti Poenitentiae, praesertim si quis virum probum et prudentem in confessarum stabilem sibi elegerit, ex iis, quae §. 6. diximus, liquido constat. Sed et usus hujus Sacramenti frequenter summopere commendari movetur, utpote quo fidèles post Baptismum lapsi, non tantum Deo reconciliantur, sed etiam contra relapsa imminentes præcautur solent. Per frequentem enim et piam confessionem eo electantur, ut aucte renovatoque studio nobis invigilentur, et ut labores contractas maxime iterum detergantur. Jam ipsa peccatorum expositiō consolatoria tristitia mentem providam reddit, pravus affectiones debilitat, pravosque habitus velut arbores saepius transplantatas non sinit altas in sinu cordis nostri agere radices, et si quas inchoatas inventis, sensim evellit. Porro qui ceteri confessione sacra utuntur, magnam sibi ipsi comparent facilitatem examinandoe conscientiae, securioresque sunt adhibitae, quae exigitur, diligentiae. „Computatio dilata multa facit obliiscī,” ait S. Bernardus. Accedunt menita, conailia et adhortamenta confessarū; et praesertim gratia divina, cuius nova semper augmenta recipimus, contra hostium insidias invictum nobis robur suppeditat. Notissima est similitudo a conclavi sumta. Etiamsi tordes graviores fors arceantur, quantum tamen pulveris illius parietibus, scribiis atque picturis non tantum adspicere, sed etiam insidere et adhaerescere consuevit, si haec omnia

nomis rariissime mandantur! Quam vero diversa rerum facies, et omnis immunditas mox iterum abstergitur? Quapropter non soluti relapsis in mortale peccatum suendum est, ut sine mera sece preparare satagant ad Sacramentum Poenitentiae ejusdemque fructum denuo percepientium, sed etiam in sola venialia rebabentibus merito conditum, ut ea per frequenter confessionem sacramentalem expiare sint sollicisi<sup>1)</sup>:

Dum atque frequentiorem Sacramenti Poenitentiae usum poenitentibus consilimus, consilium hoc spiritu discretionis et prudentiae regatur. Et quidem a) conditionis poenitentiae externae rationem habere oportet, ne sorte officia negligant, quae vi maneris adimplere obligantur. Qui igitur multis maneris sibi laboribus occupati, frequenter Sacramentum Poenitentiae, et, quod consequitur, SS. Ex. charitatis percipere cupiunt, temporis, quod officiis suis adimplendis impendere oportet, ratione mire debent; num videlicet substrato temporis spatio ad Sacraenta crebrius frequentanda necessario, nimirum officiis suis satisfacere valent. Unde confessarius, si frequentem usum hujus Sacramenti stadeat, conditionem poenitentiae considerat, puta malstudinem negotiorum, curam rei domesticae, adjuncta locorum allaque impedimenta, quae a frequentib[us] confessione excusat. b) Pariter ad animam referatur poenitentium indoles inferna. Mentis animique indoles diversa diversam exigit directionem, adeo, ut, si haec non attendatur, optimi queque consistit, quammo praecepta de frequenti Poenitentiae usa, obsint positus, quam proxim perfectio acquirendae. Prout igitur moralis conditio poenitentis fert, ut postulat, frequentior confessio commendari poterit, aut debet. c) In primis sedulo eavendum, ne poenitentes, dum saepius stupidi peccatis confessarii advolvuntur, surupiunt agerentur, iniquaque redirentur. Quecirca non permittes, ut de circumstantiis plane inutilibus esse accident; non exag-

---

1) Cfr. Die Beicht, eine historisch-kritische Untersuchung von Dr. Heinrich Klee. Frankfurt a. M. 1920. S. 200 f. 202 f.

gerabis naevos illorum leves, quos confitentur; non obtrudes eis (quasi extorquendo) peccatum, ubi non est; docebis autem eos quam maxime distincte et clare, — quandonam adgit peccatum, v. g. quando distractiones inter precanum, cogitata et desideria objective mala, quae menti obversantur, peccati maculam contrahant; — quomodo conscientiae examen instituendum sit, ne fiat inquieta anxietate, defatigatione animi nimioque peccata exquirendi studio; — in quo vera cordis contritio consistat, quae non in sensuum affectionibus, sed in odio et detestatione reponitur peccati, tanquam offendae Dei, et in firme et efficaci proposito de cetero peccatum non committendi etc. His, quantum ad poenitentes, observatis, confessarius sua ex parte animadvertis; perutile esse, hortari poenitentes, ut bonum sibi eligant confessarium, neque illum, nisi necessitas coegerit, immutent: mimime tamen poenitentem cogat, imo neque inducat, ut semper ad se tanquam confessarium rebeat; hoc enim malos gignere posset effectus.

Ex vigesimo primo Canone Concilii Lateranensis confessio annua debet fieri proprio sacerdoti, vel alteri ex ejus licentia <sup>1)</sup>). Cum autem libera sit confessio, ut huic libertati consulatur, in hac dioecesi in usu est, ut cuilibet sacerdoti rite approbato possint fideles, sicut alias per annum, ita et Paschae tempore, peccata sua confiteri, et ab eo absolutionis beneficium percipere. Optandum vero est, ut, qui paschali tempore fidelium confessiones excipiunt, sic se gerant erga eos, qui nonnisi in Paschate confitentur, ut data illa occasione majorem salutis diligentiam ipois insipient. Eis ergo exponant, nihil esse insipientius, quam delicta delictis cumulare, et mortis incertae periculo, non placato Deo, quem saepissime per annum offendunt, se committere; Ecclesiae praceptum de confessione annua nonnisi ad duritatem cordis hominum impoenitentium esse sancitum, sed eam de veris Christianis inelius quid sperare et perfectius,

---

<sup>1)</sup> Cfr. Conc. Trid. Sess. XIV. de Penit. cap. 5.

**Sacramentorum nempe dignam et frequentem perceptionem: unde eos serius exhortentur, ut in posterum delictorum suorum confessionem tanto tempore non differant.**

**Summopere optandum et hinc fidelibus enixe commendandum est, ut, ubi infeliciter peccato gravi succubuerunt, confessionem non differant, sed quam primum cum Deo reconciliari admittantur.**

a) „Ne tardes converti ad Deum, nec differas de die in diem; subito enim venit ira illius et disperdet te in tempore vindictae”<sup>1)</sup>.

— Peccatum, quod per poenitentiam non diluitur, mox suo pondere in aliud trahit. Fieri enim vix potest, quia aliquis per peccatum lethale gratia spoliatus, in multa alia mortifera incidat, a quibus per confessionis beneficium recuperata gratia facile se preservasset. Ne ergo per confessionis procrastinationem scientes et prudentes in horum periculum alterum labamur, vehementer expedit, ut oblata opportunitate saluti nostrae consulamus. Si enim salutis nostrae securi in ejusmodi discrimine perseveremus, merito in eo perire judicabimur, juxta illud: „Qui amat periculum, peribit in illo”<sup>2)</sup>. Accedit, quod procliviores ad peccandum redamur, et peccatum dudum commissum, quod aliorum quodammodo causa existit, propter nostram in eo perseverantium gravius a Deo acutimetur acerbusque puniatur.

b) Neque exigua ille est fructus acceleratae confessionis, quod peccatum recens, dum se ad illud confitendum peccator comparat, majorem de eo contritionem, quam si diu praeterisset, excitat; anima quoque propter praesens vulnus, dum ejus vel ante vel in media confessione liberat atque expendit gravitatem, multo redditur aptior ad consequendam contritionem, illudque detestandum, quam unquam postea erit. Videremus enim plerisque usu venire, ut, quo diutius in coeno peccati volvantur, eo sint tum ad verum peccatorum odium imbibendum contritionemque veram consequendam imbecilliores, tum etiam ad confessionem peragendam tardiores.

c) Sunt autem certi eventus, in quibus homo, peccato mortifero obstrictus, confiteri statim tenetur, quando sacrificaturus, aut alias Eucharistiam vel aliud Sacramentum, quod vivorum dicitur, suscepturus est, quando periculum tale occurrit<sup>3)</sup>, in quo communiter homines mori solent, ut contingit in naufragio, in conflictu exercitus, in difficulti et periculoso partu etc.

1) Eccli. V. 8. — 2) Eccli. III. 27. — 3) Conc. Trid. Sess. XIII. cap. 7.

b) SS. Eucharistiae sive Communionis.

§. 162. In Religione christiana nihil sanctius, nihil excellentius Sacrosancto Eucharistiae Sacramento. In hac inenarrabili mysterio divinitas omnes sui erga nos amoris effudit Salvator optimus, quoniam non fontem tantum gratiarum hic nobis aperuit, sicut in ceteris Sacramentis, sed se ipsum nobis inserit intimius, ac propria nos carne pascit et confortat. Hic lignum vitae est in medio paradisi plantatum, cuius fructus immortalitatem praestat edentibus; hic manna de coelo descendens, quod omnem in se continet saporis suavitatem; hic ipsa nobiscum se commiscet incarnata Sapientia, cuius deliciae sunt, esse cum filii hominum; hic Pastor bonus oves suas pascit proprio cruento; hic nobiscum manet Jesus noster, omnibus diebus, ut et cibis sit peregrinantibus et faturorum bonorum pignus certissimum. Sed neque hoc satis est, nosse dotum Dei; tota felicitas in possessione est. Beatus, qui panis dulcedinem coelestis degustat, et consors factus divinae naturae, vehementius in Dei amorem exardescit, ut totus in eo sit, quem totum in se recipit. Quis igitur non libere ad suarissimum hoc Sacramentum accedat, in quo certissima nobis salus et vita promittitur. Hoc enim est, quod Salvator optimus de hoc Sacramento loquens dixit: „Qui manducat meam carnem, — in me manet, et ego in illo — habet vitam aeternam, et ego resuscitabo illum in novissimo die”<sup>1)</sup>. Non minus certum est, idem augustissimum Sacramentum cum devotione sumtum, vigorem quemdam spirituale conferré, quo temptationibus obsistimus, et a peccati mortiferi veneno praeservamur. Venialia deflet, et cavit mortalia. Hac enim ratione a Concilio Tridentino hoc SS. Sacramentum appellatur *antidotum*, quo liberemur a culpis quotidianis, et a peccatis mortalibus praeservemur<sup>2)</sup>. „Duo, ait S. Bernardus, in

1) Joan. VI. Luc. XXII. 19. I. Cor. X. 16. 47. XI. 26. — 2) Ses. XIII.  
cap. 8. Catech. Rom. P. II. c. 4. q. 40.

nobis hoc Sacramentum operatur, ut et sensum minuat in minimis, et in gravioribus peccatis tollat omnino consensum. Si quis vestrum non tam saepe modo tam acerbos sentit iracundiae motus, invidiae, aut luxuriae, aut ceterorum huiusmodi, gratias agat corpori et sanguini Domini, quemadmodum virtus Sacramenti operatur in eo”<sup>1)</sup>.

Hic itaque attentius perponit subterraneis sacrae communionis Eucharisticae effectibus, nam non desiderio desideremus, quam frequenter potuerimus, ad hoc suavissimum et admirabile Sacramentum accedere? Si esuris, accede pacendus ad panem vivisimum et indefectibilem, esurientem implacentem bonis. Aegrotas? erit hoc efficacissimum tuae insipitatis medicamentum. Debilis es, inquis, et instabilis? sed hic panis cor hominis confortat. Priestis es et anxius? sed hoc Sacramentum hominem interiorem tactificat. Iugulauit te plurima? adhaere ei, qui turbatus fluctus sedat. Peregrinaris a Domino, sed in fortitudine cibi istius non iam usque ad montem Dei Horib ambiabis, sed usque ad montem Thabor, i. e. ad gloriam Dei peruenies.

In die nascientis Ecclesiae, in qua vigebat charitas, ea fuit per multa tempora consuetudo, ut fideles quotidie, vel frequenter saltem communicarent, ut ex Actis Apostolorum et SS. Patribus constat. Decretum deinde fuit in Ecclesia, ut singulis dominicis Eucharistiam sacrosanctam sumerent; postea vero dependentie charitate sancitum est, ut saltem, si non frequenter, accipiant ter in anno sacra synaxi esse reficerent in Paschate, Pentecoste, Nativitate Domini. Ea lex nono iam saeculo, partim incuria partim desidia, apud omnes in locis negligi coepit; sensim deinde ex animis fere evanuit. Cui negligencie ut moderetur Ecclesia, in Concio Lateranensi IV. filiorum suorum insipitatem miserata, statuit, ut ad minimum semel in anno, idque in Paschate, communicarent. Ubi est praecepit animadverendum, quod, quamvis Ecclesia a Spiritu sancto gubernata toties praeceptum communicandi pro temporum conditione mutaverit, nunquam tamen frequentius communicare prohibuit, sed ne prohiberetur, prohibuit.

1) Serm. 1. de Coena Domini.

Qui raro se ad sacramentalem Synaxin accingit, in finem, ob quem SS. Eucharistiae Sacmentum institutum est, graviter peccat; parumque respondet amori, tum illi, quem Christus erga nos habuit, nos diligens usque ad finem, tum illi, quo nos feramur in Illum. Patres Concilii Tridentini <sup>1)</sup> hortantur, rogant et obsecrant, ut omnes et singuli, qui christiano nomine consentur . . . haec sacra mysteria corporis et sanguinis ejus ea fidei constantia et firmitate, ea animi devotione ac pietate et cultu credant et venerentur, ut panem illum superestantialem frequenter suscipere possint. Pius igitur animarum pastor, qui ipse in SS. Eucharistiam inardescit, non solum ad frequentem communionem allicet eos, quos ea dignos censuerit, verum etiam pro iis, quos in S. Tribunal dirigit, ut panem Angelorum esuriant, cum S. Laurentio Just. orabit: „Aperi, melliflue amor, aperi, inquam, o divina Bonitas, interiores fidelium oculos, ut formatae fidei irradiati lumine mereantur videre te. Dilata etiam Domine affectum ad suscipiendum te, ut eruditi a te quaerant te per te, et requiescant in te, omnium desiderabilium aeterno fonte” <sup>2)</sup>. S. Carolus B. parochos monet, ut fideles ad saluberrimum hujus Sacramenti frequenter sumendi usum diligenter cohortentur, „ut praeter Paschatis Communionem, quae Ecclesiae praecepto necessaria est, saltem in praecepitis solemnitatibus, velut die natali Domini, Epiphania, Pentecoste, in diebus item festis majoribus B. M. V. communient” <sup>3)</sup>. Laudabilis sane est consuetudo, SS. Altaris Sacramentum suscipiendi: a) die natali et onomastice; b) recuperata pristina corporis sanitate; c) in peregrinantibus, ante iter eoque feliciter peracto; d) in matrimonio junctis, die anniversaria benedictionis nuptialis; e) in mulieribus praegnantibus, ante et post partum; f) in juvenibus, dum mi-

---

1) Sess. XIII. cap. 8. — 2) De perfect. mon. c. 9. — 3) Act. Eccl. Mediol. in Instruct. Eucharist. tit. de frequenti sacrae Communionis usu Similia decreta exstant in Syn. August. anno 1567; Syn. Camarac. a. 1567. tit. 8. c. 1.; Syn. Constant. a. 1609. p. 1. tit. 10. c. 4.; Syn. Paderborn. a. 1688. p. 2. tit. 6.

lites sunt; g) die anniversaria defunctorum parentum. In juvenibus frequens Sacramentorum usus peroptandus est, ne scilicet in aetate juvenili peccatis hucusque levibus mox gravia succedant, et omne proficiendi consilium penitus dimittatur. Proni etenim sunt sensus hominis in malum a juventute sua. „Frequenter recurrendum est ad fontem gratiae et divinae misericordiae, ad fontem bonitatis et totius puritatis: quatenus passionibus tuis et vitiis curari valeas, et contra universas tentationes et falacias diaboli, fortior et vigilantior effici merearis<sup>1)</sup>

Verum his generatim a nobis de frequente Sacramentorum usu dictis, reticere non licet, quod frequens Sacramentorum usus, etsi summe laudabilis et desiderandus, imo fere necessarius est iis, quibus cordi est, salutis aeternae spem magis ac magis solidare, non tamen sit ipsa perfectio hominis christiani, sed medium ad perfectionem vel fructus istius. Proinde poenitentes suos dirigat confessarius ad finem universae Legis et Prophetarum, dilectionem Dei et proximi, et ex consideratione et ad consecutionem hujus finis conetur fideles inducere ad frequentem usum Sacramenti tam Poenitentiae quam Eucharistiae; ni hoc fiat, loco solidae pietatis subintrabit fragile simulacrum devotionis.

### Regulae in determinanda sacrae Communionis frequentia.

**§. 163.** Quod *frequentiam* sacrae Communionis *determinandam* attinet, Patres Concilii Tridentini optant quidem, a fidelibus frequenter vitalem panem summi, ast non omnibus eandem regulam praescriptam esse volunt, sed, ut fidelium utilitati et Sacramenti reverentiae consulatur, id confessariis determinandum relinquunt<sup>2)</sup>). Quem in finem sequentia subjicimus:

1) Thom. a Kempis de imitatione Christi, libr. 4. c. 10. — 2) Catechis.  
Rom. P. II. c. 4. q. 40.

1. **Respiciat nimirum confessarius, a) quomodo talis persona se præparat, et quatenus per negotia et occupaciones se præparare, et gratias agere possit.** Dantur enim circumstantiae, quae a frequentiori usu excusant, v. g. personarum locorumque adjuncta, saepenumero moles negotiorum, cura oeconomiae, familitii, pax domestica, aliqua impedimenta, quae frequentiae sacrae Communionis obstant. Haec et poenitens attendere, et confessarius, si de frequentioris Communionis consilio quaeratur, considerare debent. b) **Qua intentione feratur ad frequentem Communionem.** Neque enim finis esse debet sensibilis devotio, amor proprius, vanitas, ne videatur minus devota, quam aliae personae, sed vehemens recipiendi Christi desiderium ex charitate profectum, cuius flamma succensi cum Propheta dicamus: „Quemadmodum desiderat cervus ad fontes aquarum, ita desiderat anima mea ad te, Deus“<sup>1)</sup>. Ad excitandum vivum illum ardorem nihil aptius esse potest, quam ista S. Chrysostomi consideratio: „Cuique fideli per hoc mysterium se conjungit (Christus); et, quos genuit, per se nutrit, neque alii tradit, . . . ne ita segnes simus, tanta dignati charitate et honore; . . . unus sit nobis dolor, si hoc alimento spirituali privemur“<sup>2)</sup>. c) **Quomodo proficiat in spiritu;** num malae veteri consuetudini et passionibus immoderate pergit indulgere, an vero eas mortificare studeat. Qui gravioribus vitiis indulgent, prava consuetudine irretiti, in occasione proxima versantes, quibus vera cordis contritio sat firma non est, frequens communio non facile suadenda est, nisi sincerum ex peccatorum coeno emergendi conatum adhibeant. Frequentior Communio præferenda rariori, sed et reverentiae Sacramenti consulendum est, cuius aestimatio imminuitur, si ex ea non proficiatur. Quin et scandalum supnunt fideles, si frequenter communicantes animadvertant vanitatibus et otio indulgere, ut antea, non revereri parentes, consortia periculosa adire, vitae conditionisque officia negligere. Quare

---

1) Psalm. XLI. — 2) Hom. 82. in Matth.

eiusmodi personis frequentior Communio negetur, eo quod non proficiatur in virtute. Joannes de Avila, non minus doctrina, quam pietate insignis, et in difficillima animas ad Déum dirigendi arte versatissimus, ait, „unicum probae Communionis signum *animæ profectum* esse, atque ad pietatem progressionem, quam si assequantur, recte ad Eucharistiam saepius recurrent; sin minus, ab ea debent abscedere”<sup>1</sup>); non quidem, ac si dilatio sacrae Communionis sit remedium contra animi morbum, sed ut melius ad dignam Eucharistiae susceptionem se praeparent, atque culpas, in quas identidem incurrint, acrius ulciscantur, atque orationi et bonis operibus toto pectore instent<sup>2</sup>). Summus Pontifex Benedictus XIV.<sup>3</sup>), quantum ad hanc materiam, confessarios monet, ne frequentem ad Eucharistiam accessum iis aut suadeant aut permittant, qui in gravia peccata saepius labuntur, nec de poenitentia agenda suaque vita emendanda sunt solliciti; sicut nec illis, qui, etsi gravia crimina evitent, voluntatem tamen habent venialibus inhaerentem.

2. Licet igitur certa omnibus regula praescribi non possit, utrum singulis mensibus vel hebdomadibus id magis expediat, personis tamen vere devotis ac piis, quae ad maiorem perfectionem contendunt, cur *sacra Communio octiduana*, quin una alterave vice per hebdomadam, *omnino non concedatur*, profecto non video. *Falsa est humilitas, quae nos ad longius tempus ab hac mensa retrahit, et generatim accessum valde rarum suadet.* Gennadius de octiduana *sacra Communione* dicit: *Omnibus dominicis communicandum quadeo et hortor; si tamen mens sine affectu peccandi sit*<sup>4</sup>). Similiter loquitur Walafredus Strabo<sup>5</sup>), et S. Franciscus Salesius, quo duce tot fideles ad justitiam profectiorem pervenire: „Ut quis octavo quoque die, inquit, Eucharistiam percipiat, ab omni eum peccati mortalis labe, ob omni peccatorum venialium studio et voluntate immunem esse oportet.

1) Libr. 1. epist. 31. — 2) S. Isid. Hisp. de Off. eccl. libr. 1. c. 18. — Idem libr. 1. sentent. c. 28. — 3) Libr. 7. c. 12. n. 9. de Syn. dioec. tom. 12. — 4) De Deg. Eccl. c. 53. — 5) De Reb. Eccl. c. 30.

*tet*<sup>1)</sup>). *Nec probare possum, ejusmodi arcere a Sacramentis ex eo, quod subinde ex fragilitate succumbant.* „Non egent, qui sani sunt, medico, sed qui male habent. Non veni vocare justos, sed peccatores”<sup>2)</sup>. Notandum est, quod S. Franciscus Salesius in hoc proposito dicit: „Si quaerunt a te, cur tam frequenter communices, responde illis, quod duplex personarum genus debet saepius communicare, perfecti scilicet et imperfecti: perfecti, ut se in perfectione conservent, imperfecti, ut ad perfectionem valeant pervenire; fortes, ne debiles fiant, debiles, ut fortes evadant; infirmi, ut currentur, benevolent, ne insirmentur. Et quod te attinet, utpote imperfectam, infirmam ac debilem, eges frequenti Communione. Dic illis, quod ii, qui mundanis negotiis non sunt implicati, debent saepius communicare, quia habent opportunitatem; qui vero hujusmodi negotiis detinentur, quia egent Communione.” *Nec praetermittenda est in ejusmodi personis sacra Communio, si quandoque non sentit homo specialem devotionis gratiam*, cum se ad illam praeparare studet, vel in ipsa perceptione vel post forte minus devotum se sentit, quam vellet. Nam, ut S. Laurentius Just. scribit, „quemadmodum corporalis cibus nos alit, etiam si non sentiamus, ita Eucharistia nobis quandoque non sentientibus gratiae incremento et multorum munera copia divinitus animam reficit atque corroborat.” Et celeber Cancellarius Paris. Joannes Gerson illorum timorem et reverentiam minus prudentem vocat, „qui nolunt ad Eucharistiam accedere, nisi sint actu deroti et servidi, eosque similes esse dicit frigidis, qui nolunt accedere ad ignem, nisi prius sint calidi; et infirmis, qui nolunt adire medicos, nisi prius sint sani; quibus ex justitia divina accidit, quod contigit Adae, qui cum erat in Paradiso, noluit de ligno vitae comedere; cum vero voluit, non potuit.”

3. Quid vero dicendum est de ea sacrae Communionis frequentia, qua SS. Eucharistia *pluries quoque per hebdomadam suscipitur*?

---

1) Philoth. P. II. c. 20. — 2) Luc. V. 31.

S. Augustinus quaerenti, utrum quotidie accipere licet Eucharistiam nec ne, respondet: „Rectius inter eos fortasse quispiam dirimit litem, qui monet, ut praecipue in Christi pace permaneant. Faciat autem unusquisque, quod secundum fidem suam pie credit esse faciendum. Neuter enim eorum exhortat Corpus et Sanguinem Domini, sed saluberrimum Sacramentum certatim honorare contendunt. Neque enim litigaverunt inter se, aut quisquam eorum se alteri praeposuit, Zachaeus et ille Centurio, cum alter eorum gaudens in domum suam suscepit Dominum, alter dixerit: Non sum dignus, ut intres sub tectum meum; ambo Salvatorem honorificantes diverso et quasi contrario modo; ambo peccatis miseri, ambo misericordiam consecuti. . . . Nam ille honorando non audet quotidie sumere, et ille honorando non audet ullo die praetermittere. Contemptum solum non vult eibus iste, sicut nec manna fastidium”<sup>1).</sup>

S. Congregatio in decreto dato mense Januario 1587, statutum cuiusdam Episcopi rejicit, quo nolebat, nisi *certis tantum diebus*, aliquibus certi status et sexus SS. Eucharistiam ministrari; quod obstat censuerat Tridentino, concludens: *Et ideo licitum est, quotidie Eucharistiam sumere*<sup>2)</sup>. Innocentius P. XI. in decreto de frequenti Communione edito 1679, die 12. Febr. vetuit, ne *unica praecepti formula aliquia quotidiana vel frequenti Communione deterrentur, aut accedentes repellerentur, aut sumendi dies generaliter constituerentur; jubet tamen, ut parochi et confessarii invigilent, ut quisque pro præparationis et devotionis modo rarius aut crebrius digne accedat. Deinde hortatur, ut frequentius communicantes excitentur ad magnam præparationem, et ad agnoscendam suam infirmitatem, ut dignitate Sacramenti, et formidine divini judicii discant, coelestem mensam, in qua Christus est, revereri, et si quando minus se paratos senserint, ab ea abstinere seque ad majorem præparationem accingere. Moniales vero vult obsequi Or-*

---

1) Epist. 54. alias 118. ad Januar. e. 2. — 2) Vide Schram. Inst. theolog. myst. Aug. Vind. 1777.

dinis sui statutis; si quae tamen ea mentis puritate niteant, ut dignae videantur frequentiore aut quotidiana, jubet, ut id illis a Superioribus permittatur. — Ludovicus de Ponte hac de re scribit: „Cum hoc Sacramentum panis sit quotidianus, credibile est, non deesse hodiecum in Ecclesia, qui praeter sacerdotes admitti possint ad frequentiam plus quam octiduanam. Et sicut in primitiva Ecclesia largiebantur illud Apostoli quotidie multis fidelibus, ita est credibile, non defuturos in Ecclesia nunc aliquos, etsi paucos, qui mercantur id ipsum; nec enim abbreviata est manus Domini, neque Sanguis Jesu Christi refrigeruit, ut tantum non ferreat modo in aliquorum cordibus, quantum fervuit tunc in cordibus multorum”<sup>1)</sup>.

Ex quibus patet, communionem *quotidianam*, praeter sacerdotes, *omnibus absolute retitam* non esse; ast non facile eam piis quoque potentibus, a confessariis, quorum iudicio frequentia sacrae Communionis determinanda a Patribus Concilii Tridentini relicta est, concedendam fore; quia merito timendum instat, ne res sacratissima vilescat, aut praeparatio, qualis omnino exacta et eximia requiritur, desit. Si quae vero sint animae singulari puritate nitentes, quae adeo frequentem Communionem desiderant, ut proficiant in divino amore, eam videtur non posse director spiritualis sine scrupulo negare. Excipe tamen ordinarie loquendo unum diem in quavis hebdomada, ut facere solent prudentes aliqui directores, excipe tempus illud, quo privari velint poenitentes Communione, ad probandam eorum obedientiam, aut humilitatem, aut ob aliquam aliam justam causam<sup>2)</sup>). Legas quaeso de hoc puncto acta Concilii Mediolanensis sub S. Carolo Borromaeo, et quae sapienter et pie monet S. Franciscus Salesius in libro de introductione ad vitam devotam<sup>3)</sup>.

1) Tom. I. de Perf. christiana. T. IV. c. 6. §. 3. — 2) Cfr. S. Lig. Prax. confess. n. 148. — 155. — 3) Philoth. P. II. c. 20. Libr. II. epist. 29. 44.

### Objectionis solutio.

§. 164. Superest modo, ut ad objectiones resonsum demus illorum, qui, nescio, quo spiritu ducti, frequentationi hujus mysterii adeo molesti sunt, ut illam dissuadeant, aut tanquam periculosam, ne dicam superstitionem, exprobare non vereantur. Non possumus non vehementer quidem de his dolere, verum nolumus pro modestia christiana existimare, viros hos et vel ecclesiasticos agi perverso iniquoque animo, sed forsitan ejusmodi zelo, quem non esse secundum scientiam arbitramur. Etenim frequentationem sanctissimae Eucharistiae ex amore Christi utiliorem et fructuosaorem esse, quam abstinentiam ab ea ex irreverentiae metu, liquido constat tum ex Veteris Ecclesiae jam inde ab Apostolorum temporibus consuetudine et auctoritate, tum ex effatis SS. Patrum et Doctorum Ecclesiae, graecorum non minus ac latinorum, quin imo ex rationibus ab experientia dactis. Jam his omnibus satisfacere institutionis nostrae ratio prohibet, licet labor facilis et peramoenus esset. Unam tamen objectionem, in qua plurimum adversarii instant, in medium producere juvat. Sonat in hunc modum: Qui raro accedunt ad hoc Sacramentum, magna cum devotione accedunt ad illud, qui vero saepe, frigide et indevote accedunt, ex quadam potius consuetudine, quam ex devotione, ut videmus in iis, qui frequenter mensam Eucharisticam accedunt, quin imo in nonnullis sacerdotibus, qui ob quotidiam frequentationem adeo irreverenter et indevote celebrant, ac si agerent quodvis aliud opus, quantumvis profanum, in suam perniciem magnamque offenditionem populi Christiani. Quare liquido constat, melius esse raro ad Communionem, quam frequenter accedere. — Hoc, quod adversarii pro firmissimo suae objectionis fundamento constituunt, nos ut falsum omnino rejicimus negamusque, eos, qui frequenter communicant, frigide et indevote communicare. Ac primo dicimus, nos non probare, imo maxime vituperare mercenarios sacerdotes, qui nulla tanti Sacramenti devotione ac

reverentia celebrant in dedecus sacerdotalis dignitatis. Pariter adversarios monitos esse volumus, a nobis ejusmodi homines nullo pacto probari, qui ex consuetudine magis, quam ex devotione ad hoc SS. Mysterium accedunt, et propterea frigide et indevote accedunt. Verum vehementer horum hominum miramur pietatem, qui propter communicantium vitium tanto studio damnant rem omni laude dignissimam, et quia aliqui indigni accedunt ad hoc sacrosanctum et venerabile Sacramentum, ideo frequentem illius usum sine discriminè periculosum affirmant. Nonne eodem argomento isti quotidianum usum rerum quam plurimarum periculosum dicere deberent, quia multi illis abutuntur? Abusus non tollit usum. Vitium paucorum, quod non ex re ipsa, sed ex prava ipsorum voluntate oritur, non debet in argumentum ad improbandam sanctae Eucharistiae frequentationem adduci, praesertim apud pios et religiosos homines, qui magna cum devotione et non minori cum fructu ad illam accedunt. Qui vero dimissis illis velit convertere oculos ad alios, et sacerdotes et laicos, religiosasque et seculares foeminas, reperiet sane quam plurimos, quorum in accedendo ad hoc venerabile Sacramentum devotionem, pietatem atque religionem non possit non suspicere ac venerari, cum illorum vita et mores clare testentur, quantum in ejus frequentatione proficiant. Ceterum an depravato quis animo accedat, non facile est dijudicandum, ne, dum alios judicamus, nosmetipsos condemnemus. Est enim hoc manna illud absconditum, et calculus candidus, „in quo scriptum est nomen novum, quod nemo scit, nisi qui accipit”<sup>1)</sup>.

---

1) Apoc. II. 17. — Cf. Lud. Granat. de frequenti Communione; item: Hieronymi Cacciaguerre de eadem frequenti Communione. Coloniae 1591. — Libr. de freq. Communione sive usu SS. Euch. Sacramenti; authore R. P. Christophoro Madrido, Theologo S. J. Leodii 1630. Der alte Frohleichenam. Augsburg. 1812. — Das heilige Abendmahl, von Jakob Frint. Wien. — Ueber den öfters Empfang der heiligen Sacra mente der Busse und des Altars. Von Mathias Hauser, kathol. Pfarrer und Schulinspector zu Dreis. Eine gekrönte Preisschrift. Trier. 1837.

### Dilatio sacrae Communionis.

**§. 165.** Absolutione denegata aut dilata etiam S. Communionem suspendi, hoc est, neminem mortalis peccati concium, nec antea confessum absolutumque, ad sacram synaxis admitti debere, juxta sacri Concilii Tridentini<sup>1)</sup> decretum manifestum est. Verum, quia potest evenire, et merito, ut quis, etsi confessus et absolutus, a sacra Communione abstinere debeat, vel utile sit, etsi non necessarium, S. Communionem differre, confessarius etiam de hoc instruendus est, ne qua in parte functioni suaे desit.

*Primus* itaque *casus*, in quo confessarius post absolutionem datam, Communionem tamen negabit, ille est, si poenitens eodem die quid cibi potusve sumisset. Sanxit enim Ecclesia catholica, ut sumturus venerandum hoc Sacramentum nonnisi jejunus accedat<sup>2)</sup>. Verum qui aegrotat, et hoc Sacramentum pro viatico percipit, nihil impedit, si ex necessitate cibi aliquid ad refocillandum se confortandumque sumisset, ne sine tam necessaria provisione ex hac vita emigret.

*Alter* est, si quis adeo tussi aut debilitate stomachi laborat, ut continere nihil possit, sed sumta confestim cogatur evomere. Tunc est interponenda mora, donec ejusmodi commodum se remiserit, aut jam cesset, idque ob revertitiam huic Sacramento debitam. Id quod etiam observandum est in ipso mortis articulo. Hoc enim casu aegro, qui la ejusmodi tenetur affectione, metuque periculi jam dicti Sacramento frui non potest, sufficit, ut hoc adoret, et spiritualiter sumat. Quod ipsi vera fide ac devotione praedito tinere viatici loco deserviet, si sit e vita discessurus.

*Tertius* est, quod longo tempore gravibus peccatis ma- que carnalibus immerso, modo cum legitima necessa-

---

<sup>1)</sup> ad XIII. cap. 7. can. 11. S. Pauli I. Corinth. c. XI. — <sup>2)</sup> S. Joan. wrys. hom. 27. in Epist. I. ad Corinath. S. Isid. Hisp. de Off. eccles. r. 1. c. 18. Conc. Bracar. II. anno 570. can. 15. Conc. Matiscon. II. 10 585. can. 6. Conc. Toletan. VII. 646. can. 2.

riaque contritione confiteatur, absolutio conferri potest: consultius tamen etiam est, diebus aliquot eum a Communione suspendi, quibus accuratius sese praeparet, precibus aliisque operibus vacando. — Demum suadent etiam, ne diem Communionis actus maritalis praecedat <sup>1)</sup>). Sed, prout S. Franciscus Salesius observat, „indecens quidem, quamvis non graviter peccaminosum est, die Communionis petere debitum conjugale; at indecens non est, — — illud eadem die reddere. Adeoque si talis persona ad Communione devote anhelat, ob redditionem hujus debiti ab illa non prohibeat. Certe in primitiva Ecclesia Christiani quotidie communicabant, quamvis conjugati essent, atque prolibus procreandis operam darent” <sup>2)</sup>). Ast qui nocte praecedente peccatum grave in materia luxuriae admisit, altera die a Communione abstineat, etsi contritus, confessus et absolutus, nisi tamen urgeat necessitas, v. g. iter navale, vel aliud confessario videatur.

*Postremo*, quando confessarius existimat, utilem fore poenitenti Communionis dilationem, ut ad eam percipientem se magis idoneum reddat, aut in eo major zelus desideriumque communicandi accendantur. Nam, ut S. Gregorius M. testatur, desideria dilata crescunt, et augentur <sup>3)</sup>).

### Communio spiritualis.

§. 168. Praeter susceptionem sacramentalem pii scriptores etiam ardens ejusdem desiderium, seu spiritualem Communionem commendant. Sacra synodus Tridentina eam solemniter adprobavit, dicens: „Patres nostri docuerunt, — — quosdam sumere tantum spiritualiter, illos nimirum, qui voto propositum illum panem coelestem edentes, fide viva, quae per dilectionem operatur, fructum ejus et utilitatem

1) S. Hieronym. libr. 1. adversus Jovinian. Epist. 30. alias 50. ad Pamphach. — S. Isid. Hisp. de Off. eccl. libr. 1. c. 18. S. — Greg. M. libr. 12. epist. 21. — Cassian. Collat. 22. c. 4., 5. et 6. — 2) Phileth. P. II. c. 20. — 3) Hom. 25. in Ev.

ientiunt“ <sup>1)</sup>). Unit Communio spiritualis cum Christo præparatque animam ad Communionem sacramentalem nec non id sacrificium cum fructu auscultandum. „Spiritualiter communicare est valde utile, inquit S. Theresia; nolite id prætermittere; hic enim experietur Dominus, quantum eum uocet.“ „Licet autem per utramque Communionem hominem ieiatur cum Christo per fidem et charitatem — — nihilominus in Communione mere spirituali non unitur realiter caro Christi cum carne communicantis, sicut contingit in Communione sacramentali; sed solum intentionaliter et per affectum. Deinde communicans digne sacramentaliter recipit augmentum gratiae justificantis ex opere operato ultra meritum operantis; ceterum communicans spiritualiter tantum, seu solo desiderio, acquirit augmentum gratiae solum ex merito operantis“ <sup>2)</sup>). Quum itaque piissimum hoc votum, prout Redemptori perquam acceptum est, ita et insignis sit stilitatis: merito fideles excitentur, ut id faciant, præcipue quoties SS. Missae sacrificio intersunt <sup>3)</sup>). Mentes vere de rotae non semel tantum, sed iterato in dies hoc desiderium excitasse leguntur.

## 10. Frequens Dei praesentis memoria.

§. 167. Brevis, sed frequens recordatio divinae omnipraesentiae, omniscientiae, etc. in sacris literis iteratis vicibus commendatur. Abrahamo dicitur: „Ego Dominus omnipotens, ambula coram me et esto perfectus“ <sup>4)</sup>), et divini Psalmi hoc saluberrimum exercitium commendant identidem: „Oculi mei semper ad Dominum.“ „Ecce oculi servorum in manibus dominorum suorum, ita oculi nostri ad Dominum Deum nostrum.“ „Omnibus diebus vitae tuae in mente habeto Deum,“ ait Tobias ad filium suum, ut caveas sibi peccare coram Domino <sup>5)</sup>). S. Gregorius Nazianzenus: „Ut cor-

---

1) Sess. XIII. cap. 8.—Joan. XIV. 33. Apoc. III. 80.—S. Aug. Tract. 25. et 76. in Joan. — S. Thom. Summ. theolog. III. q. 80. a. 1. ad 2. — 2) Quart. de Benedict. tit. 8. sect. 8. dub. 1. — 3) Conc. Trid. Sess. XXII. cap. 6. — 4) Gen. XVII. — 5) Tob. IV. 6.

*pus animae, rami arboris trunco, solares radii soli uniti esse debent, ut ab illis virtutem suam trahant, ita mente Deo uniti esse debemus. Accedite ad Deum, ait Propheta, et illuminamini, et facies vestrae non confundentur. Nec enim tam saepe spiritum ducere, quam Dei meminisse debemus.*" Et profecto, quae alia ratio a peccato nos magis retrahit, quam viva recordatio, Deum omniscium judicem et vindicem nostrum nobis esse praesentissimum. Inprimis autem moneatur poenitens, ut inter negotia, et praesertim tentationis tempore, Dei praesentis memoriam sibi vivide obculos ponat, et ita evigilantem in se malam concupiscentiam reprimere studeat. Dic mihi, si tibi semper prope principem standum esset, an non cum timore adstares? Adeoque quando comedis, cogita praesentem Deum; adest enim. Quando dormiturus es, quando irasceris, quando deliciaris, quidquid tandem feceris, cogita adesse Deum.

Jam vero quantum ad methodum sibi repraesentandi Deum, pii scriptores diversos pro captu hominum modos commendant. Vel enim a) ope imaginationis Redemptorem tibi repraesentes in praesepio jacentem, vel intra brachia Virginis cubantem, vel tormentis subditum, vel e cruce pendentem, vel ut Pastorem, Medicum, Magistrum etc. Praxis excellens et nunquam satis commendanda est, b) ut ope fidei Deum praesentem cogitemus. Hac ratione mens filiali timore et charitate repletur, cauta et attenta redditur, ne ipsi displiceat, vel saltet, ut ejus, qui omnia perlustrat et scrutatur, districtum judicium pertimescat. Qui in hoc exercitio magis profecerunt, etiam in rebus, quae sensibus usurpant, ubique divinae tum sapientiae tum benignitatis vestigia detegunt, ex iis, quae facta sunt, quasi totidem gradibus ad Creatorem ascendentibus<sup>1)</sup>. Absit tamen in his exercitiis omnis vel anxietas, vel desfatigatio cerebri, sed potius illa suaviter et animo penitus tranquillo in usum ducantur<sup>2)</sup>.

---

1) Cfr. Philoth. P. II. c. 18. — 2) Vide Alphonsi Rodriguez: Exercitium perfectionis P. I. tract. 6.

## 11. Piae adspirationes.

§. 168. Inter peccatorum remedia virtutisque subsidia numerantur quoque piae adspirationes, quibus Deo nunc indubitatem fidem, nunc spem et fiduciam, nunc charitatem, nunc dolorem de peccatis, vel qualemdemcumcunque virtutis sensum testamur. Dum enim per pias aspirationes mens ad Deum anhelat, tentationes facile vincuntur, intellectus coelesti lumine imbuitur, erigitur affectus, inflammatur voluntas, quidquid terrenae adhaesionis et deformitatis est, paulatim detergitur, atque dum hanc desideriorum frequentiam nobis familiarem reddimus, ipsos quodammodo Beatos in coelo aemulamur. His oratiunculis quisquis Christianae perfectio-  
nis avidus pro viribus adsuescat, ut cor suum et voluntatem ad Deum erigere conetur, *die ac nocte, domi et foris, sedens et ambulans*, et in *omnibus negotiis suis*, quae exiude non turbantur, sed persiciuntur potius, et expeditiora fiunt<sup>1)</sup>. Quum igitur hae mentis elevationes multum polleant ad detestationem peccati commissi augendam, et ad amorem virtutis oppositae inserendum, quum eas fere quilibet, etiam incultus homo, si vel paululum desuper edoceatur, institue-  
re valeat, iis, tamque opere medicinali, pro poenitentibus utetur confessarius.

Materia horum affectuum desumi potest ex Scriptura sa-  
cra, ex scriptis SS. Patrum aliorumque auctorum pietate praestantium, vel ex proprio affectu et devotione uniuscujusque. Praesertim Psalmi talium precationum feracissimi sunt, quibus quasi totidem igniculis corda nostra accendun-  
tur. — Circa modum, quo illae poenitenti praescribi debeant, haec observato: Rudes utiliter docebis, ut ejusmodi adspirationes certo (de quo admoneantur) *tempore, loco, signo* eliciant. Sic v. g. moneri potest poenitens a) *respectu temporis*. Nocte cubitum concessurus, dices aut cogitabis:

---

1) S. Aug. Epist. 121. ad Probam. S. Chrys. hom 79. ad populum. Libr. 1.  
de Oration Cassiane. libr. 2 de Institutis c. 10. et Collat. 9. c. 35.

Lectum nunc subeo ignorans, an crastina surrecturus sim...  
 Quot peccatores incurii subita morte oppressi sunt! Id forte,  
 si deinceps peccavero, et mihi evenire poterit. O Deus mi!  
 averte hoc malum a me: non peccabo amplius, hoc firmiter  
 et sancte propono. — Mane evigilans, cogita: Forte haec  
 dies ultima vitae meae, aut certe ad salutem meam curan-  
 dam a bono patre data. Quid, ergone ad peccandum ea abu-  
 tar? Absit, o Deus mi! Renovo propositum meum, adesto  
 mihi gratia tua, non cedam peccatis, malis desideriis, irae,  
 invidiae etc. Simile quid etiam ad horae pulsum aut ad An-  
 gelicae salutationis signum a poenitente dici, vel cogitari  
 potest. b) *Aspectu loci* moneri quandoque poterit poenitens,  
 ut locum e. g. coemeterii transiens aut respiciens, sibi ipsi  
 dicat: Hic plures tumulantur, qui in diem praesentem se  
 victuros confidebant; hoc in loco item, citius quam credam,  
 fors brevi, putrescat corpus meum, quod nunc perdite amo.  
 Ast ubi tunc erit anima mea? In inferno; nisi peccare desi-  
 stam. Adjuva me Deus, dum firmiter propono, peccatum  
 hoc vel illud non porro patrare velle... Vel si dicat aspi-  
 ciendo sepulcra: Vanitas vanitatum, et omnia vanitaa. Ter-  
 renis cor meum non affligam amplius, Tibi soli, Deus mi,  
 adhaerebo, propter Te omnia libenter sustinebo etc. Simi-  
 liter e. g. in ecclesia respiciendo ad fontem baptismalem,  
 potest foedus baptismale renovari. c) *Respectu signi* doceri  
 potest poenitens, ut v. g. aspicio ignem infernalis ignis  
 memoriam resuscitet; — aspicio Christi crucifixi ima-  
 ginem ad patientiam aut peccati odium, ad contritionem, ad  
 fiduciam se animet etc.; — spectando coelum stellis cor-  
 scans coelestis patriae desiderium, et in virtute proficiendi  
 fervorem accendat<sup>1)</sup>.

1) Cfr. Libellum precum in usum stud. juventutis. Vien. p. 124 — 126.

## 12. Matura veritatum religiosarum perpensio et applicatio ad animum emendandum.

§. 169. Brevem veritatum religiosarum consideracionem carumque ad animum emendandum applicationem poenitentibus perutilem esse, dubio caret. Pariter facile patet, confessarium poenitenti, praecipue minus culto, *certam* quamvis veritatem assignare, ac simul modum illam salubriter ad animum suum applicandi, ostendere debere. Ita v. g. moneatur poenitens, ut circa veritatem: „Deus infinite sanctus, scit malas cogitationes, quas intimo corde fovemus.” — „Deus diligit bona, odio autem habet mala, — — remuneratur bonos, poena afficit malos” etc., quotidie per septimanam, vel singulis diebus dominicis et festivis usque ad proximam confessionem diligenter meditetur; quo fiat, ut hec illius memoriam in se excitet, et ita temptationis tempore confortetur. Huc referri possunt actus virtutum theologicarum, hac tamen cautione, ut formula non ore tantum recitetur, sed ejus verba perpendantur, et ad specialem poenitentis statum applicentur, v. g. in *actu fidei* excitando, ad animum in fide, in veritates vel in genere divinitus reuelatas, vel in specie a poenitente addubitatas roborandum; in *actu spei*, ad animum ob peccata commissa anxium quietendum, vel intuitu divinae gratiae — et vitae aeternae erigendum; in *actu charitatis*, ad animum in Dei amorem inveniendum etc. — Aequo bene consultetur poenitentis emendationi, si moneatur, ut certam quamdam admonitionem sive exhortationem, quam confessarius modo ei impertivit, quotidie aut saltem interdum in mentem animumque revolvat, ejusque sedulam executionem Deo promittat.

Quem in finem juvat, monitionem, quam poenitenti *iat confessarius*, locis sacrae Scripturae intellectu retentaque facilibus, praesertim pericopis Evangeliorum nectore; quin imo quo facilius monita in memoriam redeant, objectis quoque in rerum natura visibilibus conjungere, ut a visibilibus ad invisibilia, a corporalibus ad spiritualia ascendat.

### 13. Meditatio.

§. 170. Poenitentium excultorum nonnullis meditatio sensu strictiori sumta, de qua §§. 22 — 25. mentionem jam fecimus, instar medi conversionis et perfectionis promovenda merito et utiliter praescribitur. Meditationem utilem esse et necessariam tam peccatoribus, quam justis, sacrae literae probant: „Desolatione desolata est terra, quia nemo est, qui recognoscet corde”<sup>1)</sup>. „In omnibus operibus tuis memorare novissima tua, et in aeternum non peccabis”<sup>2)</sup>. „Beatus vir, qui meditatur in lege Domini die ac nocte”<sup>3)</sup>. „Beatus vir, qui in sapientia morabitur, et qui in justitia sua meditabitur, et in sensu cogitat circumspectionem Dei”<sup>4)</sup>. SS. Patres omni data occasione fideles ad meditationem frequentandam adhortari non desistunt. Sic S. Hieronymus: „Eligatur tibi opportunus et aliquantulum a familiae strepitu remotus locus, in quem, veluti in portum quasi ex multa tempestate curarum, te recipias, et excitatos foris cogitationum fluctus secreti tranquillitate componas. Tantum sit divinae legis studium, tam crebrae cogitationum vices, tam firma et pressa de futuris cogitatio, ut reliqui temporis occupationes facile hac vacatione compenses. Nec hoc ideo dico, quod te retraham a tuis, imo id agimus, ut ibi discas ibique mediteris, qualem tuis praebere te debeas”<sup>5)</sup>. „Meditatio, ait S. Augustinus, praesentis vitae nostrae in laude Dei esse debet. Non potest fieri, ut habeat mala facta, qui habet bonas cogitationes”<sup>6)</sup>. Et S. Bernardus: „Et primum quidem ipsum suum fontem i. e. mentem, de qua oritur, purificat consideratio; dein regit affectus, dirigit actus; corrigit excessus, componit mores, vitam honestat et ordinat; postremo divinarum pariter et humanarum rerum scientiam confert”<sup>7)</sup>. Ne quis vero sibi persuasum habeat exercitium

---

1) Jer. XII. 11. — 2) Eccli. VII. 40. — 3) Psalm. I. item Psalm. CVIII.  
— 4) Eccli. XIV. 22. — 5) Ad Celant. — 6) In Psalm. CXLVIII. —  
7) Libr. I. Consider. c. 7.

meditationis solis personis specialiter Deo dicatis quales sunt Religiosi et Clerici, utile esse ac necessarium, non autem ad omnes fideles ejus utilitatem ac necessitatem esse extendendam, audiat Catechismi Romani illustre ea de re testimonium, ubi, quae sint praecipue observanda, Sacerdoti allorum confessiones excipienti, declarans ait: „Doccendus est etiam poenitens, ut nullum patiatur esse diem, quin aliquid de Passionis Domini nostri mysteriis meditetur, — hac enim meditatione assequetur, ut ab omnibus daemonis tentationibus indies se tutiorem esse sentiat. Neque enim ulla est alia causa, cur tam cito, vel leviter ab hoste impugnati, animo et viribus succumbamus, quam quod ex coelestium rerum meditatione divini amoris ignem contipere non studeamus, quo mens recreari atque erigi possit.” His concinunt, quae pulchre de meditatione loquuntur S. Franciscus Salesius<sup>1)</sup> et Ludovicus Granatensis<sup>2)</sup>.

Nullus corpore sanus negotiorum multitudine impediri se sinit, quin corporali cibo, potu, quiete, indies corpus reficiat et alat; et si in statu augmenti sit, etiam augere satagat. Cur igitur obtenta animae per poenitentiam sanitatem, non quilibet Christianus singulariter sit sollicitus, ut exercitio meditationis (quae vero cibus et potus spiritualis animae est) quotidie eam reficiat, et gratiae vitam in se augeat? Non difficile est fideli, attente recogitare gravissimas nec unquam finiendas inferni poenas, infinitam Dei clementiam, acerbissimam Christi Domini Passionem, summam Dei propter se amabilitatem infinitam, denique peccati, quod offensa Dei, summi Boni est, gravitatem, ut nimirum his considerationibus moveatur animus peccatoris ad eliciendos actus timoris, spei, dilectionis Dei, ac odii et detestationis peccatorum, vel justi voluntas in Dei amorem magis et magis accendatur? Nec officit meditationis officio, quod distractiones facile obveniant; nam evagatio mentis, quae fit praeter propositum, orationis fructum non tollit. „Saepe, ait

1) Philoth. P. II c. 1. P. V. c. 17. — 2) Libro. I. De Orat. et med. c. 1.

**S. Gregorius**, in ipso orationis sacrificio importunae se cogitationes ingerunt, quae hoc rapere vel maculare valeant, quod Deo immolamus. Unde Abraham, cum ad occasum solis sacrificium offerret, insistentes aves pertulit, quas studiouse, ne oblatum sacrificium raperent, abegit. Sic nos, cum in ara cordis holocaustum Deo offerimus, ab immundis hoc volucribus custodiamus, ne maligni spiritus, et perver-sae cogitationes rapiant, quod mens nostra offerre se Dominu-m utiliter sperat<sup>1)</sup>). — Quemadmodum distractiones minime causa esse possunt, quominus orationi vacemus, ita pariter non excusant ab exercitio meditationis; sed utrinque remediis utendum est contra hujusmodi mentis evagationes. Sic, qui distractionibus obnoxii sunt, adminiculo libri spiritualis utantur, ex quo, prius quam se meditationi dent, legant materiam fini meditationis accommodam; vel si le-gere nesciant, suaderi potest, ut ante Crucifixi, vel aliam piam imaginem sese in oratione collocent, et ad longiores distractiones evitandas obtutum oculorum ad eandem imaginem identidem convertant; vel uti possunt adminiculo orationis vocalis; v. g. recitando orationem dominicam, et ad singulas petitiones attentiori consideratione nonnihil substa-nendo; vel simili modo recitando psalmum; „Miserere mei” et ad singulos versiculos brevi aliqua consideratione tan-tisper immorando, donec pius aliquis affectus inde exsurgat in animo.

Quoad eos autem, qui ad perfectionem christianam serio quidem anhelant, attamen vel ob ingenii debilitatem, vel ex praesenti sua dispositione prorsus inepti sunt, lumina et ardores, quibus indigent, per alia media aliquatenus suppleri possunt, nempe per piam lectionem, per attentam auscultationem verbi divini, repetitas preces et suspiria, per frequentem orationem vocalem etc.

---

1) Mor. libr. 16. c. 10.

#### 14. Exercitia spiritualia.

**§. 171.** Ad calcem hujus articoli de variis devotionis et pietatis generibus non possumus nobis temperare, quin de *exercitiis spiritualibus* breviter aliqua moneamus; quippe quae non tantum ceu peccatorum remedium in quibusdam saltem poenitentibus plurimum valent ad conversionem feliciter auspicandam, sed etiam ceu virtutis subsidium, ut gratia, quae diffusa est in cordibus nostris per Spiritum sanctum, statim temporibus resuscitetur. Quis enim inficias ibit exercitorum spiritualium utilitatem, dum quis seclusis hujus temporis turbis atque negotiis, veritates aeternas omni qua potest attentione meditetur, interiora exactius discutiat, vitae melioris proposita concipiatur, vel jam concepta restauret, eaque continuatis precibus et devota Sacramentorum susceptione sanciat, et quasi obsignare satagat? Haec est forma studii spiritualis, ut sapienter disponamus praesentia nostra, recognoscimus in amaritudine animae nostrae praeterita, futura quoque sollicite provideamus. S. Franciscus Salesius similitudinem ab horologio repetit, quod non tantum per singulos dies de novo intendi solet, suisque ponderibus restitui, sed semel saltem per annum dissolvi, ut aerugo, quam forte contraxit, auferri, et ferramenta, si laxata vel continuo usu detrita fuerint, restaurari queant. Pari modo, inquit, et nos praeter exercitia quotidiana, semel saltem per annum cor nostrum intimius perscrutari, appetitus et affectus illius adcuratius inspicere, et quidquid ibi hiulcum vel corruptum invenerimus, reparare oportet. Quare exoptat S. Mater Ecclesia, imo propositis indulgentiis etiam allicit<sup>1)</sup>, ut, quod a clericis et sacerdotibus praesertim fiat, a reliquis quoque fidelibus instituatur.

S. Martinus, quo utilius saluti proximorum vacaret, solebat, ad tempus in coenobium, urbi Turonicae vicinum, meditationis causa sedere, ab omni turba et strepitu rerum temporalium secretus,

---

1) Benedict. XIV. 16. Dec. 1740.

*S. Augustinus alienatis a se curis secularibus, Deo cum illis, qui eidem adhaerebant, vivebat, jejunia, orationibus bonisque operibus, in lege Dei meditans die ac nocte. „Hoc me delectat, ait, et ab omnibus actionibus necessitatibus, quum relaxari possum, ad istam voluptatem refugio. Neque in his omnibus, quae percurro consuliens te, invenio tutum locum animae meae, nisi in te, quo colligantur sparsa mea, nec a te quidquam recedat ex me”<sup>1)</sup>. S. Carolus Borromaeus bis saltem singulis annis ab urbe discedebat, seque in remotis solitariis locis colligens, plures dies totos ab omni alia occupatione liber, tum superioris temporis errata dolebat, tum sese spiritualibus divinisque contemplationibus ad maiorem sanctitatem incitabat. Inde coelesti pabulo refectis animae viribus ad sua curricula recens alacrisque descendebat. S. Franciscus Salesius exercitiorum spiritualium causa secessit omni anno nemel saltem de populo, atque unico salutis suae vacabat negotio, non aliud curans, quam ne quid praeter hoc curaret. In hunc portum quasi ex multa curarum tempestate sese contulit. Ibi lectiopibus divinis, crebris orationibus, firma pressaque de futuris cogitatione didicit, qualem se, egressus inde, omnibus praebuit.*

## II. Jejunium.

§. 172. Quum homo, qui per aliquod tempus pravis animi cupiditatibus nimium indulxit, dominium in illas amittat, ad emendationem vere talem requiritur, ut amissum illud dominium denuo acquirere adlaboret. Media autem ad hunc finem facientia sunt opera sui ipsius abnegationis et mortificationis, quae sub nomine jejunii comprehenduntur. Quae quidem pro diversitate indigentiarum et circumstantiarum sunt :

1. **Jejunium stricte tale, sive abstinentia cibi potusque.**

§. 173. **Jejunium, quod in cibi potusque abstinentia per certos dies extensa consistit, omnibus ad veram perfectio-**

1) Libr. 10. Conf. c. 40.

**em** contendentibus perquam familiare fuit, et exinde commendandum se praebet, ut ejusdem ope carnem spiritui filius subjugemus, huncque ad rerum coelestium contemplationem expeditiorem faciamus. „Quemadmodum leviores natus maria velocius transeunt, contra multo onere gravatae submerguntur, ita jejunium, leviorem reddens mentem, efficit, ut filius hujus vitae pelagus transmittat, ac ea, quae a coelis sunt, respiciat, et nihil faciat praesentia”<sup>1)</sup>. Et Ambrosius: „Jejunium refectione animae, vita Angelorum; ilpae mors, remedium salutis, radix gratiae, fundamenum castitatis. Hoc gradu Elias ascendit, antequam curru”<sup>2)</sup>. **loc** exercitium sensum poenitentiae atque saluberrimam eccatorum vindictam spirat. Quem in finem confessarius penitentibus abstinentiam a cibo potuque praescribere posse, ita tamen, ut nunquam non regulae et cautelas obseruentur, ne scilicet obliviscamur, quid valetudo, quidque istio reliquorum officiorum et adjunctorum expetat. **Cavendum** igitur: a) ne natura per nimiam abstinentiam fracta, ostmodum eo largiores refocillationes quaerat. „Per jejunium excessum debilitas stomachi, ex hac autem cruditas macadam consequitur, quae parens libidinum est”<sup>3)</sup>. b) Ne abstinentia, quae virtutis subsidium et conversionis medium esse debet, virtuti locum praeripiat. „Quid enim tenuatur corpus abstinentia, si animus intumescit superbia? Quam raudem merebimur de pallore jejunii, si invidia lividi simus? Quid virtutis habet vinum non bibere, et ira et odio inenviari”<sup>4)</sup>? c) Ne abstinentia coram iis, quibuscum communis mensa utimur, forte singulare quid affectare videatur. Quapropter confessarius, dum poenitenti jejunium praescribit, his cautelis intendat, et, ubi poenitens ultra non se suscipere velit, cum summa tantum cautione permitat. Plurimum juvabit, poenitentem monere, ut pro abnegatione sui ipsius excepto casu necessitatis conveniens et

1) S. Chrys. in Gen. hom. 1. — 2) De Elias et jejun. c. 2. — 3. S. Hier. ad Rust. — 4) Hier. ad Celant.

statutum refectionis tempus servet, quin intermedio tempore quidquam cibi sumat; ne alimentis exquisitoribus et delicate conditis inhiet; ut illis, quae apponuntur, non inordinata aviditate, sed pio semper fine utatur, et dum mensa largior instruitur, saltem aliquid sibi subtrahat, cum gaudio spiritus sancti Deo offerens.

Quin imo suadendum est poenitentibus, ut abnegandi nosmetipsos occasiones sollicite considerent, quae nobis invitit occurunt, v. g. dum ob singulares labores consuetam refectionis horam differre cogimur, dum cibaria minus grata, insipida, vel manu forsan parciori apponuntur. Quod si in ejusmodi casibus naturae indignantis motus compescere, nosque rerum circumstantiis promte accommodare studeamus, haec nostri abnegatio prae omni inedia divinum nobis beneplacitum conciliabit. Praeclare S. Franciscus Salesius docet: „Magna in veneratione et honore habenda mihi videntur illa verba Redemptoris nostri Jesu Christi, ad discipulos suos dicentis: „Manducate. quae apponuntur vobis.“ Majoris, ut mihi quidem videtur, virtutis est indiscriminatum comedere, quidquid tibi offertur, et eo, quo id tibi opponitur, ordine, sive id tuo sapiat palato, sive desipiat, quam semper, quod deterius est, seligere. Licet enim haec posterior agendi ratio videatur austerior, prior tamen plus continet resignationis: per hanc quippe homo non solum gustui suo, sed et electioni suaे renuntiat, uti non parva quaedam austeritas est, gustum suum ad omnia adaptare, et eum omnibus obviis subjicere. His accedit, quod hocce mortificationis genus nequaquam emineat, nulli noceat, et vitae sociali maxime conveniens et proprium sit. Cibum enim unum regicere, quo aliis sumatur, omnia delibare et gustare, nihil autem invenire, quod bene coctum, aut satis mundum appareat, ad singulos morsus et buccellas mysteriosum agere, mollis, delicati, et lancium et catinorum studiosi et attenti hominis indicium est. Pluris facio, quod S. Bernardus aquae aut vini loco oleum biberit, quam si dato studio et ultro aquam absinthiatam bibisset; illud quippe signum erat, eum ad id, quod biberet, non respexisse, et in hac eorum, quae

**ant comedenda aut bibenda sunt, non-curantia, negligentia, perfecta verborum illorum: „Manducate, quae apponuntur vobis,” praxis consistit. Semper tamen hic excipio cibos sanitati et valetudini noxios”<sup>1)</sup>.**

Huc quoque spectat abstinentia a vino, vel saltem usus ejusdem moderatus et attemperatus, ut sanitati sufficiat, quin virtuti aduersetur.

Haec a vino potuque fervido abstinentia interdum omnino praescribi poterit poenitentibus, praecipue si constet, hujusmodi potulenta plerumque ansam peccatis committendis dare, perque illa temperamentum poenitentis alioquin fervidum ad certa quaedam peccata v. g. irae, vindictae, impudicitiae, vehementius inflammari.

## 2. Evitatio socialium conventuum et oblectationum.

**§. 174. Evitatio socialium conventuum et generatim oblectationum, earum etiam, quae in se nil mali continent, injungi poterit poenitentibus. In rebus licitis homo se ipsum vincere addiscat oportet, nisi vinci in rebus illicitis velit. Solitudo saltem per aliquot dies, et voluntaria gaudiorum per se licitorum denegatio inter opera vindicativa referenda venit, quae peccatorem in se suscipere oportet, ut suos in rerum terrenarum usu commissos reatus luat. A poenitentibus conventus, qui eorum emendationem vere impediunt, spectacula publica, saltationes, obscenas imagines, lectio-  
nem lubricam, nec non omnia, quae eos ad peccatum incitabant, vitari debere, et hanc illarum rerum evitationem a confessario tanquam opus poenitentiae imponi posse, alioquin facile patet. Etenim propositum, occasionem peccati vitandi, est, ut dici solet, *conditio sine qua non* absolutio-  
nis obtaindae, et nonnisi eatenus ad opera satisfactoria re-  
ferti potest, quatenus *spiritu poenitentiae* peragitur, nec re-**

---

1) Phileth. P. III. c. 22.

**medium solum est conversionis, quo futura vitae emendatio facilior, imo possibilis redditur, sed etiam vindictae rationem habet, utpote quum saepenumero molesti acerbique aliquid continet.**

### 3. Abbreviatio somni.

**§. 175. Abbreviatio somni usque ad illud tempus, quod restaurandis hominis viribus necessarium est, quin vel animi vigor vel corporis valetudo, vel reliqua demum officia aliquid detrimenti patientur, nonnunquam utiliter a confessario suadetur, imo praescribitur ceu opus satisfactorium. Sedulotamen hic respiciendum est ad poenitentis statum, occupaciones, corporis constitutionem, nec non, in quantum diuturnior somnus ad peccati commissionem cooperari possit. Experiencia enim docet, quaedam peccata ab iis maxime committi solere, qui insomnes diutius in lecto commorantur. Inprimis notum est, quam periculosum sit juvenili aetati, somnum in multum diem producere, vel, quod pejus est, si quis vel somno jam discusso, vel blando sopore constrictus, plumis inhaerere pergit. Quapropter poenitentibus de hujusmodi peccato se accusantibus praescribi poterit, ut lectum non prius adeant, nisi somno jam superveniente, atque tum, quando somno cessante mala concupiscentia in iis evigilare forte incipiat, quantocius lectum relinquant. Quae de lecto surrectio ipso noctis tempore fieri potest, nisi forte reliquae ex parte habitaculi circumstantiae obstent. Quid, si peccator surgat flexisque genibus supplices ad Deum preces fundat! S. Franciscus Salesius de hoc remedio monet: „Nox dormitione est destinanda, et impendenda unicuique juxta suam complexionem, quantum scilicet ad utiliter per diem invigilandum requiritur. Et quoniam sacrae Scripturae diversis in locis et modis, exemplum Sanctorum et rationes naturales matutina crepuscula unice et mire nobis commendant, velut optimam et fructuosissimam diei totius partem, et quia Dominus ipse Sol oriens et beata Virgo Aurora consurgens in literis sacris vocatur, hinc probum et pium esse existimo, curare, ut ve-**

**sperem tempestive cubitum concendamus, quo summo mane expurgiscamur, et strato exsurgamus.** Hoc certe tempus amabilissimum est, dulcissimum et minus impeditissimum, in quo et ipsae aviculae nos ad expurgiscendum et Deum andandum excitant adeo, ut mane summo surgere et sanitati et sanctitati mire conducat”<sup>1)</sup>.

#### 4. Voluntaria molestorum laborum susceptio.

**§. 176.** Voluntaria susceptio laborum molestiorum tamque rerum, quae sensualitati sunt ingratiae, commendari potest. Quales in specie commendari, vel suscipi debeant, ex singularibus poenitentis adjunctionis dijudicare oportet. Interdum defatigans aliqua deambulatio, ceu medium malam concupiscentiam facilius compescendi, inservire potest. Quod i poenitentia alioquin jam per statum suum certis quibusdam molestiis afficiatur, veluti laboriosa corporis virium intentione, aestus frigorisque perpessione, defectu ciborum satis nutrientium, paupertate, vilipensione ex parte aliorum hominum: confessario eo entendum est, ut poenitentem doceat, hujusmodi mala et incommoda cum christiana patientia et resignatione, ex obedientia erga Deum, cui toties inobedientem se exhibuerat, cum humili reatum suorum ac oenae promeritiae aguitione, cumque consilio pro peccatis atisfaciendi, in se suspicere et perseverre. Quae quidem peccata luendi, ac pro iis satisfaciendi intentio generatim in omnibus exercitiis, quae sub titulo satisfactionis comprehenduntur, requiritur.

#### 5. Mortificatio.

**§. 177.** Generatim studium suam commoditatem et voluptatem refrenandi, quademumcunque occasione sive quaque ratione illud fiat, a confessario poenitentibus com-

1) Philoth. P. III. c. 28.

di tuo sacrum et sanctum illud symbolum et verbum: Vivat Jesus! insculpere, et inscribere volui; certus quippe sum, vitam tuam, quae ex corde, sicut amygdalus e suo nucleo ortum habet et nascitur, exinde omnes actiones suas, quae ejus quodammodo fructus sunt, hoc eodem verbo salutis inscriptas et insculptas producturam; et sicut dulcis hic Jesus in corde tuo vivet, ita et in omnibus gestibus ac moribus tuis victurum, et in oculis, ore, manibus, quin et in crinibus tuis appariturum, ut sancto cum Apostolo Paulo dicere possis: „Vivo ego, jam non ego, vivet vero in me Jesus Christus!” Denique qui hominis cor lucratus est, totum jam hominem est lucratus”<sup>1)</sup>.

Quae tamen non ita intelligenda sunt, ac si *extremae mortificationi*, Sanctorum piorumque hominum exemplo commendatae *quidquam derogare velimus*, idque eo minus, quo magis verba Hugonis a S. Vict.<sup>2)</sup> in aevum nostrum jure meritoque cadunt; „Ecce diabolus Physicam docet; ecce medicus factus est; de complexionibus loquitur; infirmitates diversas, si teneatur Religio, generari praedicat. Sed quare hoc? Non ut mederi velit, sed ut occidere possit; non ut aegritudines curet, sed ut securius inferat mortem.” Positvae enim corporis afflictiones ad carnis petulantiam reprehendam, aut ad contractos malos habitus emendandos, ad fovendum poenitentiae fervorem, ad facilitatem in suimet abnegatione comparandam, atque adeo ad christianaे virtutis custodiām perfectionemque quandoque conferunt. Jam Seneca memoratu digna haec verba protulit: „Ad majora natus sum, quam ut sim mancipium corporis mei. Dum carni parcimus, contra nos hostes nutrimus.” Et S. Paulus: „Omnis, qui in agone contendit, ab omnibus se abstinet. Ego igitur sic curro, non quasi in incertum; sic pugno, non quasi aërem verberans, sed castigo corpus meum, et in servitatem redigo, ne forte, cum aliis praedicavero, ipse reprobis efficiar”.<sup>3)</sup> Carnis castigationes saepe fructus sunt

1) Philoth. P. III. c. 23.—2) Libr. de Claus. c. 2. — 3) I. Cor. IX. 25. 24.

mati ex permagno poenitentiae fervore ac peccati detestatio-  
ne, quod in semetipso poenitens vindicare studet, ut a Deo  
minus puniatur. Verum fateri oportet, fieri posse, ut quis  
internae mortificationis exercitiis abutatur, quatenus negli-  
get ea, quae in hoc gravissimo negotio prima semper et  
principalis cura esse debent, sine qua omnis corporalis  
mercificatio nihil valet. Quisquis interna sua justo minus re-  
tenat, similis erit viro stulto, qui aedificabit domum suam  
super arenam, et descendit pluvia, et venerunt flumina, et  
lauerunt venti, et irruerunt in domum illam, et cecidit, et  
uit ruina illius magna<sup>1)</sup>.

### III Eleemosyna.

§. 178. Sub eleemosyna tanquam opere satisfactorio  
attinguntur omnia opera christiana charitatis, quibus tum  
corporalis, tum spiritualis aliorum salus adjuvatur; sive ad  
eleemosynam refertur omne genus misericordiae tum spiri-  
tualis, tum corporalis, ut ajunt, id est, charitas, beneficen-  
tia singularis aliis indigentibus exhibita. Plura exstant loca  
S. Scripturae, quibus opera misericordiae commendantur,  
velut efficacissimum remedium tum ad impetrandam a Deo  
remissionem peccatorum, tum etiam ad proficiendum in gra-  
cie adeptia, in eaque perseverandum usque ad finem. E. gr.  
„Ex substantia tua fac eleemosynam, et noli avertere faciem  
ub illo paupero, nec a te avertetur facies Domini“<sup>2)</sup>. „Ele-  
mosyna ab omni peccato, et a morte liberat, non patietur  
minimam ire in tenebras“<sup>3)</sup>. „Conclude eleemosynam in cor-  
le pauperis, et haec pro te exorabit ab omni malo“<sup>4)</sup>. „Pec-  
cata tua eleemosynis redime“<sup>5)</sup>. „Beati misericordes.“ „Ve-  
nite benedicti Patris mei etc.“<sup>6)</sup> „Quod superest, date ele-  
mosynam, et ecce omnia munda sunt vobis“<sup>7)</sup>. S. Chry-  
stostomus pulchre ait: „Tanta est eleemosynae virtus tanta-

---

1) Matth. VII. 20. — 2) Tob. IV. 7. — 3) Tob. IV. 11. — 4) Eccl. XXXIX.  
15. — 5) Dan. IV. 24. — 6) Matth. V. 25. — 7) Luc. XI. 41.

que potentia, ut vincula peccatorum dissolvat, fuget tenebras, exstinguat ignem, mortificet vermem, expellat stridorem dentium. Huic cum multa fiducia coeli portae aperiuntur, et veluti Regina intrante, nullus janitorum, aut custodum, qui portis assistunt, audet dicere: quae tu es, vel unde? sed omnes eam suscipiunt<sup>(1)</sup>). *Duo autem hic errorres vitandi*, quorum primus eorum, qui testimonia Scripturae in commendationem operum misericordiae adducta solitare considerantes, ita fidunt eleemosynis, quas largiuntur, ac si illae soleat ad salutem sufficienter, et hinc in peccatis perseverandi ansam arripiunt: quibus oportet ob oculus ponere illud Apostoli: „Si distribuero in cibos pauperum omnes facultates meas, charitatem autem non habuero, nihil mihi prodest“<sup>(2)</sup>), Alter est eorum, qui existimant, eleemosynas in statu peccati mortalis factas, esse prorsus inutiles ad salutem aeternam. Licet enim elargitione eleemosynarum aut aliis bonis operibus homo non possit de condigno mereri gloriam coelestem, potest tamen per haec se disponere ad remissionem peccatorum et receptionem gratiae sanctificantis, eamque impetrare. Haeccce vis non inest operibus misericordiae, quatenus procedunt ex mere naturali inclinatione, subveniendi miseriae proximi, sed quatenus a *Spiritu sancto* non quidem inhabitante, sed movente cor peccatoris, per auxilium gratiae actualis originem ducunt<sup>(3)</sup> et ad Deum officium placandum peccatorique reconciliandum referuntur. Inter omnia misericordiae opera eminent voluntaria a proximo illatarum injuriarum remissio: „Dimitte, et dimittetur vobis.“ — Misericordiae opera corporalia et spiritualia in catochismo exhibentur fidelibus sugerenda. De his valet illud S. Augustini effatum: non solum qui dat esurienti cibum, sitienti potum, nudo vestimentum, peregrinanti hospitium, fugienti latibulum, aegro vel inclusu visitationem, captivo redemtionem, debili subvectionem, coeco deductionem, tristi consolationem, non-sano medellam, erranti viam,

---

1) Hom. 32. in Epist. ad Habr. — 2) I. Cor. XIII. 2.

deliberanti consilium, et quod cuique necessarium est, indigentis verum etiam, qui dat veniam peccanti, eleemosynam dat“<sup>1)</sup>). —

Quodsi confessarius sensim accuratiorem poenitentis ejusque status et rerum domesticarum notitiam sibi compareret, haud difficile erit eidem, speciales bene operandi casus assignare.

Compensatio damni alii quoquaque modo illati, sive respectu possessionis, sive honoris, strictum poenitentis officium est. Quodsi autem hoc justitiae officium expleverit, aut saltem consilium collibet debitam satisfactionem praetandandi ceperit, illudque, quantum quidem hucusque fieri poterat, executioni dederit, tunc instituatur ad exercenda opera caritatis, quae opposita sunt illis vitiis, quibus hucusque servierat.

## B.

### Satisfactionis opera specialia.

**§. 179.** Praeter satisfactionis opera *generalia*, quae conversionis et perfectionis christiana remedia sunt et subsidia, opus est quoque adhibere *specialia*, quae contra particularia peccata diriguntur, et adversus peculiarem animi aegritudinem valent. Inter haec primum locum obtinet contraria cuique vitio virtus; ut enim clavus clavo pellitur, et contraria contrariis curantur, ita pariter id ipsum in vitiis curandis fieri quotidiana experientia ostendit. Porro monstrare juvat cujusque vitiis foeditatem ex specialibus illius proprietatibus et effectibus; ut si e. g. ostendatur, quam absconum et absurdum sit superbire ob dona, quae non sunt propria, sed mutuata tantum a Deo; avarum congregare divitias in loco, ubi non est mansurus diu, negligere autem opes, quas secum accipere, iisque aeternum frui potest etc. Denique plurimum valet, singillatim ad hoc vel illud vitium extirpandum et virtutem fovendam, loca S. Scripturae,

1) *De fide, spe et charitate c. 22.*

et Passionem Domini considerare, qui pro peccatis nostris tot ac tanta pertulit opprobria et tormenta; quin immo et mortem ignominiosissimam.

Singillatim specialia pro vitiis capitalibus, ad quae cetera facile revocantur, opera satisfactoria annotare placet in usum junorum confessariorum; ut haec distinctius agnoscant, atque adeo facilius applicare possint. Quae vero a nobis ita dicuntur, *ut simul exhortationi inservire possint. En igitur!*

### Contra superbiam et vanam gloriam.

§. 180. Superbia, teste Scriptura, fons est omnium peccatorum. Propria, quae confessarius huic vitio applicabit remedia, sunt speciales considerationes frequentes, quibus homo miserans suam conditionem et statum potest agnoscere; cum superbia nihil aliud sit, quam immoderatus appetitus et cupiditas propriae excellentiae et praeeminentiae. Quamobrem confessarius, cum poenitentem hoc vitio laborantem offenderit, pro illius curatione ei injungere poterit, 1) ut seria meditatione frequenter expendat sacrae Scripturae loca, quibus Spiritus sanctus superbiam aliaque ei annexa vicia reprobatur ac detestatur, oppositam vero humilitatis virtutem extollit et commendat, ut: „Initium omnis peccati superbia“<sup>1)</sup>). „Superbiam nunquam in tuo sensu, aut in tuo verbo dominari permittas, in ipsa enim initium sumvit omnis perditio“<sup>2)</sup>). „Quanto magnus es, humilia te in omnibus“<sup>3)</sup>). „Omnis, qui se exaltat humiliabitur“<sup>4)</sup>). „Filius hominis non venit ministrari, sed ministrare“<sup>5)</sup>).

2) Cogitet, hominem, quamvis alio nullo malo gravetur, quam sola superbia, nihilominus hanc unam ob causam fore miserum, contemtum et odiosum apud omnes; praesertim apud Deum, qui, ut scriptum legimus, „superbis

1) Eccli. X. 15. — 2) Job. IV. 14. — 3) Eccli. III. 20. — 4) Luc. XIV. 11. — 5) Matth. XX. 28.

resistit, humilibus autem dat gratiam<sup>1)</sup>). Qnod exemplis scenarum docere possumus, quibus crimen hoc initio mulieritam in Angelis, quam in hominibus Deus vindicavit. Etsi Iobis ad fugiendum hoc vitium abunde exemplo possit esse vina Luciferi, qui propter hoc in abyssum Gehennae precipitatus est; quanto magis aversabimur illud repetitis in simo nostro tot exemplis aliis, quae in sacris literis commemorantur, eorum praecipue, quos Deus ob hoc peccatum in hac etiam vita vere graviterque punivit, ut Saulem, Roboam, Nabuchodonosorem, Antiochum aliosque plures<sup>2)</sup>). De *Anania et Saphyra* Act. V. ait S. Basilius, quod mani gloria ducti, facultates suas terrenas vendidissent, et perfecti haberentur, permisisse Deum, medium pretium partem sibi retinere, propter quod repente utrumque mortuum fuisse, simulque cum vita honorem, quem affectabant, amisisse.

3) Secum expendat, quam benevolum et amicum se Deus humilibus exhibeat, variaque et magna dona concedat. Rex Achab, quod se coram Deo humiliasset, evasit venas, quas Deus fuerat illi minatus<sup>3)</sup>, Publicanus etiam propter humilitatem descendit iustificatus in domum suam, et Pharisaeus ob superbiam fuerit reprobatus<sup>4)</sup>). Eodem ergo modo, cum se justi humilient, in eadem a Deo iustitia exaltantur; augmentur enim illis sanctitas et dona gratiae, honorque et gloria, quam propterea promerentur. Et quod singulariter in laudatissima Beata Virgine Maria pectari potest, quae propter excellentem suam humilitatem adeo exaltata fuit, sicut in hymno suo: *Magnificat* etc. ita confitetur.

4) Recordetur poenitens, quam multis imperfectionibus et defectibus laboret, quandoquidem humilitas, qua vivum superbiae veluti suo contrario curari debet, ex veri-

1) Jac. IV. 6. Petr. V. 5. — 2) I. Reg. XV. 26. III. Reg. XII. 19. — Dau. IV. 30. I. Mach. VI. 12. 13. — 3) III. Reg. XXI. 29. — 4) Luc. XVIII. 14.

sima imperfectionum et defectuum, nec non omnigenae a Deo dependentiae agnitione nasci soleat. Profecto ingentes quisque in vita ante acta lacunas reperit, de quibus merito erubescat, nam „in multis offendimus omnes” <sup>1)</sup>. „Et qui dicit, se peccatum non habere, mendax est” <sup>2)</sup>. Quot mentis maculae Deo omniscio nudae et apertae erunt, quae notitiam et attentionem nostram hucusque latent, dum ipse Apostolus fatetur: „Nihil mihi conscient sum, sed in hoc non justificatus sum” <sup>3)</sup>. Quot infirmitates adhucdum in nobis experimur! Quantum a requisita intentionis puritate distamus; et quanta est inconstantia nostra in exsequendis bonis propositis! Hinc S. Basilius consilium praebet ad superbiā retundendam: „Si quando te praesens benefactum nonnihil elatum reddit, ad memoriam revoca, quod olim mali feceris, et cessabit inflata elatio” <sup>4)</sup>. Recordetur, quod omnia bona, quae nobis sive per nativitatem, sive per educationem, sive per prosperum rerum nostrarum cursum obtigerunt, aliud non sint, nisi dona Dei, a quo, omnis bonitatis fonte, cuncta decurrunt, et ex cuius voluntate omnia per singula momenta pendent; quod bona opera et merita nostra, quorum quidem auctores sumus, nonnisi tamen ex sanctificate gratia descendant, et quod voluntas nostra de torpore suo nunquam soluta, et sat robusta fuisset absque gratia superna, quae mentem nostram praevenit, penetravit et invictam fecit. Haec Apostolus considerabat, cum diceret: „Quid habes, quod non accepisti, si autem accepisti, quid gloriaris, quasi non acceperis” <sup>5)</sup>. Cave igitur, pauper superbe, ne Deus te arguat, sicut illum superbum: „Nescis, quia tu es miser, et miserabilis, et pauper, et caecus, et nudus” <sup>6)</sup>? *Caecus*, qui te non cognoscis, *pauper* virtutum, *nudus* bonorum operum, *gravibus vero culpis miserabilis*. Quid igitur superbis?

1) Jac. III. 2. — 2) Joh. I. 8. — 3) I. Cor. IV. 4. — 4) Hom. de Humil. — 5) I. Cor. IV. 7. — 6) Apoc. III. 17.

**Meminerit etiam, quod alii, quibus se anteponit, praediti sint aliis donis et virtutibus, quas ille non cognoscit, et quae sunt suis praestantiores.** — Cogitet quoque, quam res omnes hujus vitae, de quibus mortales tantopere exultant et gloriantur, ut honos, favor, pulchritudo, dvitiae, vanae sint et inconstantes, caducae et veluti fumus evanescentes. Quare inane est et superfluum, de hoc se jactare, quod adeo caret omni fundamento, et instabile est<sup>1)</sup>.

5) Juvabit quoque praescribere, ut saepius viva fide sibi proponat exemplum Christi Salvatoris, ut discat ab eo, non superbire, sed humilis esse; qui cum in forma Dei esset, non rapinam arbitratus est, esse se aequalem Deo, sed semetipsum exinanivit, formam servi accipiens, in humili stabulo natus, circumcisus octavo die ut peccator, triginta annis latitans, filius fabri reputatus, tribus ultimis vitae annis a scribis et Pharisaeis, et tempore Passionis, a militibus despectus, contemtus, derisus ac denique inter duos latrones a cruce pendulus, tanquam novissimus virorum factus opprobrium hominum et abjectio plebis, humiliavit semet ipsum usque ad mortem, mortem autem crucis. „Erubescat homo esse superbus, propter quem factus est humilis Deus”<sup>2)</sup>.

6) Ut vero ex his considerationibus efficaciter moveatur superbi animus ad humilitatis amorem, et superbiae odium, inculcetur ei orationis necessitas, praescribaturque, ut quotidie statis temporibus, ac praecipue tempore sacrificii missae ferventi prece idipsum a Deo per humilitatis Christi meritum infinitum postulare non cesse. Quoties insuper per diem superba cogitatio animum pulsaverit, vel se interius convertat ad Christum humiliatum, ut ejus exemplo roboratus, in humilitate persistat; vel sententiam aliquam Scripturae sacrae, qua humilitas commendatur, animo volvat, ut ea veluti gladio spiritus omnem a se su-

1) Cf. Dux peccatorum Lindov. Granat. Colon. 1618 p. 609. — 2) S. Aug.  
in Psalm. XVIII.

perbiām propulset, adjungendo orationem aliquam jactatoriam ad divinum auxilium obtinendum, puta: „Non nobis, sed Nomini tuo da gloriam.” „Discite a me, quia humiliis sum corde.”

7) Pro remedio autem *vanae gloriae, jactantiae et ambitionis*, praeter dicta utile erit considerare, quam vero sint *vana*, quae coram oculis divinis homini nihil possunt adjicere; imo quam sint *nociva*, quae non solum bona opera nostra privant coelesti mercede, juxta illud Salvatoris: „Receperunt mercedem suam,” verum etiam optima quaeque operantes divinae ultiōni reddunt obnoxios: „Deus enim dissipavit ossa eorum, qui hominibus placent; confusi sunt, quoniam Deus sprevit eos”<sup>1)</sup>). „Proh dolor, ait S. Chrysostomus, qui saepe pecunias mundi, illecebras et vehementiores corporis voluptates valere jubent, hi nonnunquam inani gloria capti omnia perdiderunt”<sup>2)</sup>).

### Contra avaritiam.

§. 181. Avaritiae crimen ita Deo pariterque hominibus est exosum, et in sacris literis maledictum, ut Sapiens dicat: „Avaro nihil est scelestius”<sup>3)</sup>). Aequum ergo est et necessarium, ut confessarius adcuratus sit cum suo poenitente in crimine hoc pervestigando, itemque, ut idonea et opportuna remedia praescribat iis, quos hoc peccato coinqui-natos deprehenderit, quod, ut Apostolus docet, „radix est omnium malorum”<sup>4)</sup>.

Quoniam autem avaritiae vitium reponitur tam in divitiis, qui opes suas immoderate amant et retinent, quam in pauperibus, qui inordinata cupiditate divitiis, quas non habent, acquirendis incumbunt, utrisque remedia quaedam a confessario praescribenda sunt. Et quidem *poenitenti avaro, si pauper est*, injungere poterit confessarius, ut frequenter consideret, Christum Dominum a pueritatem ele-

1) Psalm. LII. 6. — 2) Hom. 28. in Joan. Cfr. Ludov. Granat. I. c. p. 610 — 613. — 3) Eccli. X. 9. — 4) I. Tim. V. 10.

gisse, eamque magno studio et sedulitate cum in vita, tum in morte coluisse, idem quoque fecisse sanctissimam ejus matrem, sanctos Apostolos, praecipuosque viros ac servos Dei. Ex quo licet colligere pauperum conditionem, si oculo fidei inspiciatur, honoratiorem et beatiorem esse conditione divitum, utpote a Christo Domino, et praecipuis Sanctis magis adamatam et cultam. Praeterea ut secum cogitet, huic vitae, quae veluti transitus est, pauca necessaria esse ac sufficere, illaque pauca, nempe cibum et vestimenta, quibus Apostolus <sup>1)</sup> nos contentos esse jubet; sine tanta contentione et molestia, quibus se divites onerant, acquiri posse, cum Dominus haec daturum et adjecturum se promiserit illis, qui in primis regnum Dei quaesierint, et justitiam ejus <sup>2)</sup>). Meminerit saepe, quod melius sit modicum justo super divitias peccatorum multas; quod non sit inopia timentibus Deum; quod magnus sit quaestus pietas cum sufficientia; quod optimae literae censuales sint illa Christi promissio: „Quaerite primum regnum Dei, cetera adjiciuntur vobis” <sup>3)</sup>.

Juvabit etiam ad nimiam divitiarum cupiditatem comprehendendam poenitenti inculcare frequentem ac seriam considerationem sententiae Paulinae: „Qui divites fieri volunt, incident in tentationes, et in laqueum diaboli” <sup>4)</sup>; quod multa exempla tam ex sacris literis, quam ex profanis historiis testatum reddunt. Sufficere potest, quod legitur de Giezi <sup>5)</sup>, qui hanc ob causam lepra percussus est; item mors Ananiae et Saphyrae <sup>6)</sup>; infelix etiam Judae proditoris <sup>7)</sup> exitus cum multis aliis, qui in scopulum hujus criminis impacti naufragium fecerunt.

*Diviti avaro, ne cor suum divitiis affixum teneat contra monitum prophetae: „Divitiae si affluent, nolite cor adponere”* <sup>8)</sup>, eaedem considerationes utiliter praescribentur, quibus et aliae magis competentes adjungi poterunt; puta:

1) I. Tim. IV. — 2) Matth. VII. 20. — 3) Matth. VI. 33. — 4) I. Tim. VI. 9. — 5) IV. Reg. V. 26. 27. — 6) Act. V. 3. — 10. — 7) Act. I. 18. — 8) Psalm. LXI. 11.

opes nunquam satietatem adferre, sed e contra, quo plus augmentur, eo magis habendi sitim et aviditatem accendere, adeoque merito divitias comparari aquae salsaes, quae, cum deberet sitim extingue, magis eam accedit; summam proinde stultitiam esse, desiderio ferri in id, quod majorem dolorem ac cruciatum praesefert.

Plurimum etiam proderit, si poenitens avarus jubeatur identidem recordari mortis, quae omnibus hisce fortunae bonis, maximo labore partis, et anxia sollicitudine servatis, possessores suos brevi destituet, juxta illud Apostoli: „Nihil intulimus in hunc mundum, haud dubium, quod nec auferre quid possimus“<sup>1)</sup>. „Stulte! hac nocte animam tuam repetent a te, et quae parasti, cujus erunt?“<sup>2)</sup> Cur ergo tanta aviditate corraduntur, custodiuntur opes, quae tam celeriter diffluent, et aliis relinquuntur, qui eas pro libitu suo usurpabunt, et insument fortassis in animae sue perniciem sempiternam, irrisuri etiam eos, a quibus relatae fuere.

Utiliter quoque confessarius injunget, ut poenitens ~~sae~~ pius animo volvat inestimabiles et incorruptibles thesauros coelestes, quos neque fures effodiunt, neque tinea demolitur, nec aerugo consumit; qui ad omnia sunt utiles, quibus vera beatitudo et regnum coeleste emitur; qui facili labore acquiruntur, cum magno solatio et securitate possidentur, et cum inexplicabili voluptate in alterum mundum evehuntur, quorum comparatione nihil omnino sunt omnes ubique terrarum opes. Et hoc est, quod a S. Gregorio dictum est: „Si consideremus, inquit, quae et quanta sunt promissa in coelis, vilescunt animo omnia, quae habentur in terra“<sup>3)</sup>. Hos vero thesauros coelestes non inhantibus terrenis divitiis, sed paupertatem amantibus promisit Dominus. „Beati, inquit, *non divites, sed pauperes spiritu*, quoniam ipsorum est regnum coelorum.“ Et e contra: „Vae vobis, ait, divitibus, quia habetis hic consolationem vestram.“ „Facilius

---

1) I. Tim. VI. 7. — 2) Luc. XII 16. — 3) Hom. 37. in Evang.

**est, camelum (funem) per foramen acus transire, quam divitem intrare in regnum coelorum<sup>1)</sup>.**

Maxime vero *opulentis et divitibus avaris* pro satisfactione injungi debet, ut eleemosynas erogent. Quod aliquando fieri tempore continuato magis expedit, etiamsi parum detur, quam uno tempore multa largiri; nam ex assidue consuetudine saepius eleemosynas dandi paulatim habitus et exercitatio liberalitatis nascitur, qua studium avaritiae disturbatur; quod tamen prima et secunda vice, licet eleemosynae multo largiores essent, non efficeretur. Per iter pro hujus vitii remedii suaderi potest, ut orphanos nutriant, in studiis alant, aliaque misericordiae corporalis opera faciant.

### **Contra duritatem et immisericordem animum in pauperes.**

**§. 182. Contra duritatem et immisericordem in pauperes animi affectum, refutatis praetextibus, quibus multi divites ab obligatione eleemosynae dandae conantur sese eximerre, primi remedii loco sit consideratio seria praecepti dandae eleemosynae<sup>2)</sup>.** „Ne dixeris, inquit S. Ambrosius<sup>3)</sup>, redi, cras dabo. Qui non patitur dicere, cras dabo, quomodo patitur dicere, non dabo? Non de tuo largiris pauperi, sed de suo reddis. Quod enim commune est in omnium usum datum, tu solus usurpas? Omnium est terra, non divitum: sed pauciores, qui non utuntur suo, quam qui utuntur. Debitum igitur reddis, non largiris indebitum. Ideo tibi dicit Scriptura: „Declina pauperi animam tuam, et redde debitum tuum.” „Superflua divitum, ait S. Augustinus, sunt necessaria pauperum.” Et alibi: „Si nihil amplius habes in substantia tua, quam tibi tuisque in victu, vel in vestitu rationabili et mediocri sufficit, sola tibi potest bona voluntas

1) Luc. VI. et Matth. XIX. 24. — 2) Matth. XXV. Eccli. IV. 1, Joan. III. — 3) S. Ambr. de Nab. c. 12.

(scilicet dandi eleemosynas) *sufficere*, sed rogo te, conscientiam tuam interroga, ne forte aliquoties per ebrietatem, intemperantiam, convivia, lusum etc. perdas, quod per eleemosynam dare potueras, ne forte delicias praeparando, ornamenta ac luxum comparando, non habeas, quod pro remedio animae tuae possis pauperibus erogare”<sup>1)</sup>.

Secundum remedium sit, ut poenitens dives, qui hactenus immisericors fuit erga pauperes, frequenter cogitet, Deum, qui Pater est omnium, non velle, ut alii sint ita divites, ut abundant superfluis, alii ita pauperes, ut careant necessariis, sed velle, alios esse divites, alios pauperes, ut illi per misericordiam, isti per patientiam salutem consequantur. „Cur tu dives, ille pauper? ait S. Basilius, profecto non aliam ob causam, nisi ut tu benignitatis ac fidelis administrationis mercedem accipias, ille vero patientiae maximis praemiis honoretur”<sup>2)</sup>.

Tertium remedium sit, attente considerare, pauperes praesertim fideles, Christi membra esse, in quibus proinde ipse Christus juxta dicta sanctorum patrum, velut caput mysticum, necessitatem patitur, adeo ut eleemosynae quae pauperibus erogantur, ipsi Christo censeantur conferri, quod Matthaei locus testatur his verbis: „Amen dico vobis, quamdiu fecistis uni ex his fratribus meis minimis, mihi fecistis”<sup>3)</sup>. Unde etiam, cum S. Martinus Touronensis episcopus, adhuc miles existens et catechumenus, Ambiani pauperi nudo Christi nomine eleemosynam petenti partem chlamidis dedisset, sequenti nocte Christus illa vestis parte indutus ei apparuit, hanc emittens vocem: „Martinus catechumenus hac me ueste contexit.”

Quartum remedium sit, attenta consideratione saepe expendere amplissimas promissiones, quibus Spiritus sanctus in Scripturis sacris divitum corda excitat ad misericordiam in pauperes exhibendam. Ex. gr. „Beatus; qui intelligit super egenum et pauperem, in die mala liberabit eum Domi-

---

1) In Psalm. XLVII. et serm. 227. de temp. — 2) Hom. 6. — 3) Matth. XXV. 40.

nas”<sup>1)</sup>). „Beati misericordes, quoniam ipsi misericordiam consequentur”<sup>2)</sup>). „Quicunque potum dederit uni ex minimis istis calicem aquae frigidae, — — — non perdet mercudem”<sup>3)</sup>). Item serio recogitare horrendas comminationes, quibus idem Spiritus sanctus in Scripturis sacris passim terrere solet divites immisericordes, e. g. „Qui obturat aurem suam ad clamorem pauperis, ipse clamabit, et non exaudietur”<sup>4)</sup>). „Cor durum habebit male in novissimo”<sup>5)</sup>). „Judicium sine misericordia illi, qui non fecit misericordiam”<sup>6)</sup>.

Denique nihil efficacius esse potest ad duritiem dicitum erga miseros et egenos corrigendam, imo auferendam, quam seria consideratio integri contextus verborum Christi Iudicis Matthei capite XXV: — — Certe quovis adamante duriorum esse oportet animum, qui his Filii Dei promissis non emollitur, nec terroribus flectitur: nec aliud ei praescidum restat, quam ut humili ac ferventi oratione interioris gratiae auxilium a Spiritu sancto indesinenter expostulet, quo omnis cordis in pauperes duries penitus auferatur.

### Contra peccata impudicitiae.

**§. 183.** Ex omnibus fere peccatis forte impudicitia, proh dolor! est maxime communis, quae homines in statum sane miserrimum praecepit. Impudicitia quoque est, quae confessarios occupat, ut horrorem ejus inspirent et media illam effugiendi propinent. — Haec passio cum admodum importuna, frequens et violenta sit, ante omnia confessarius, qui eidem mederi cupit, totum se impendat illis, quos illa impedit: misereatur eorum, suscipiat illos semper cum charitate, soletur et animet. Qua regendi ratione efficies, ut revertantur cum fiducia ad sacrum tribunal, tentationes suas detegant, seque sincere, et quin quidpiam diminuant aut dissimulent de commissis, incusent. His servatis *inspirabis* ejusmodi poenitentibus:

---

1) Psalm. XL. 1. — 2) Matth. V. 7. — 3) Matth. X. 42. — 4) Prov. XXI. 18. — 5) Ecccl. III. 27. — 6) Jac. II. 13.

1) *Amorem et aestimationem, quam potes maximam, puritatis.* Semper nominabis illam virtutem sanctam, virtutem angelicam, ut tanto plus illi concilias aestimationis. Monebis hac virtute attolli nos, et levare supra nosmetipsos, supra quasvis inclinationes nostras, utcunque fortes et vehementes similesque Angelis effici. Monebis castos prae ceteris amari diligique a Deo. „Qui diligit cordis munditiem, — habebit amicum regem”<sup>1)</sup>). In aeternitate futuros illos in comitatu sponsi sui primos et proximos. „Virgines — sequuntur Agnam, quocunque ierit; sine macula enim sunt et cantabunt canticum novum, quod nemo potest canere”<sup>2)</sup>.

2) *Repraesentabis impuritatem quantacunque illa sit, ut vitium Spiritus sancto maxime contrarium, ut vitium turpe et abjectum, quod non tantum animam contaminat, sed et corpus — vivum Spiritus sancti templum — et cuius sola apud alios suspicio ruborem nobis elicit; ut peccatum adeo periculum, cujus habitus prompte et facile contrahitur, ex quo ardue et ita raro emergitur, ut plerique, qui in illud labantur, funeste in eo etiam pereant; ut peccatum, quod tentationibus, quas continuo excitat, et remoreibus omnem quietem et pacem et tranquillitatem animae tollit.*

Haec argumenta bene apud te expendas necesse est, ut accommodare poenitentibus possis, ac plane instillare more nutricis, quae cibum durum in lac convertit, suique providet alumni necessitati. Praecipua autem cura ipsis persuades veritatem nunquam satis inculcandam, quod, quanto magis accumulantur peccata, tanto reddatur difficultior consecutio salutis; et quanto pronius est, in hoc vitium delabi, tanto difficultius sit inde emergere. Qui hoc persuadet, securim mittit ad radicem arboris. Dic, illud, quod nunc est durissima crystallus, quid fuit aliquando? Fuit tenuis vapor. Vapor hic primo coaluit in nebulam, tum condensabatur in nivem, inde congelatus in glaciem, denique induratus in petram. Sic etiam tentatio, quae ab initio levis erat vapor, et solve-

---

<sup>1)</sup> Prov. XXII. 11. — <sup>2)</sup> Apoc. XIV.

batur radiis non vehementibus solis, demum repetitis actibus solidatur instar crystalli, et ferro resistit. Visum sequitur cogitatio, cogitationem delectatio, delectationem consensus, consensum opus, opus consuetudo, consuetudinem necessitas, necessitatem desperatio, desperationem condemnatio.

3) *Exhibebis mala huic vitio conjuncta.* Quantam malorum multitudinem fallax haec pestilentia secum trahit! Primo famam polluit, quae inter res humanas est pretiosissima, quam quis habere potest, nec ullum peccatum est, quod turpiorem secum infamiam trahit luxuria. Deinde et vires hominis enervat, pulchritudinem aufert, sanam laedit dispositionem, parturit infinitos morbos, qui et immundi sunt et infames; flori juventutis insidiatur, nec illum sinit efflorescere; ante annos inducit senium, frangit vires ingenii; subtilitatem hebetat intellectus, et hominem brutis animalibus facit similem. Abstrahit hominem ab omnibus honestis studiis atque exercitiis et submergit in pelago carnalium voluptatum ita, ut nec audeat miser homo, nec appetat quidquam loqui aliud, nisi de rebus inhonestis et carnalibus. Reddit juvenes stolidos et infames, et senes exponit hominum ludibrio. Nec contentum est hoc vitium, eo modo homines ipsos perdidisse, nisi etiam facultates et divitias illorum evertat et dissipet. Probantur haec omnia exemplo filii prodigi, qui dissipavit omnem substantiam suam vivendo luxuriose<sup>1)</sup>). Atque his omnibus malis succedit in hac vita jactura gaudii bonae conscientiae, in futuro vero gloriae sempiternae, et perpeccio poenarum, quae finem non sunt habituerae. „Momentaneum est, inquit S. Gregorius, quod delectat; aeternum, quod cruciat”<sup>2)</sup>.

### Continuatio.

§. 184. Quod si poenitens, his momentis, ad ingenerandum sanitatis desiderium conducentibus, sincera mente de-

---

1) Luc. XV. — 2) Cfr. A. Staph's Erziehungslehre, et Scupuli Pugn. spirit. c. 10.

sideret sanitatem, nondum salutis portum tenens, terram tamen prospiciens, eidem aptissima quaeque remedia praescribantur, quibus emergat ex hoc peccato, simulque preservetur. Sunt autem haec vel ejus generis, ut removeant, quae alimentum praebent peccato, suntque *causa ac radix luxuriae*, vel talia, quae libidinis ardorem suppressimunt, et casti spiritus amorem instillant ac ingenerant. Sic quantum ad priora impudicitiae causa esse solet 1) *coabitatio, consortium* et *alloquium* certarum personarum alterius sexus, et quandoque etiam ejusdem. 2) *Excessus in potu, praecepsim calidiori.* 3) *Otiosa et deliciosa vita.*

Jam si *primum* obtinet, praescribi debet, ut coabitatio illa deseratur, si licite et absque majori vel aequali animae periculo deseriri potest. Nec refert, quod haec desertio grave incommodum temporale poenitenti adfert, quia juxta testimonia Christi Domini etiam oculus, si scandalizet, erui debet, si manus, amputari etc. Si tamen spes affulget, fore, ut adhibitis certis remediis coabitatio desineret esse occasio relapsus, praescribi haec poterunt et experimentum capi, praesertim, ubi poenitens difficilem se exhibet ad dictam cohabitationem deserendam. Quodsi remedia non juvent, aut saltem non ita, quin supersit morale periculum relabendi, esto rarius, deserenda erit conformiter ad ea, quae de occa-  
sione proxima peccandi tractaturi sumus. — Item per allo-  
quia et aspectus relabentibus injungi debet horum mortifica-  
cio, et proponi exemplum Davidis, qui, cum haud medio-  
cris esset sanctitatis, per incautum aspectum turpiter lapsus  
est; illud quoque Jobi: „Pepigi foedus cum oculis meis, ut  
ne quidem cogitarem de virgine”<sup>1)</sup>; nec non dictum S. Hiero-  
nymi ad Nep. scribentis: „Nec in praeterita castitate con-  
fides. Nec sanctior Davide, nec Salomone sapientior esse  
potes. Memento semper, quod paradisi colonum de posses-  
sione sua mulier ejecerit.” Si sanctus es, nec tamen securus  
es. Plurimi sanctissimi occiderunt hoc vitio propter suam

---

1) XXXI. 1.



securitatem. Nullus in hoc confidat. „Numquid potest homo ambulare super prunas, ut non comburantur plantae ejus“<sup>1)</sup>? „Num tu saxum es, num ferrum? dicit S. Chrys. Homo es, communi naturae imbecillitati obnoxius. Ignem capis, nec ureris? Qui fieri id potest? Lucernam in foeno pone, ac tu aude negare, quod foenum uratur. Quod foenum est, hoc natura nostra est.“

Si *alter casus* occurrit, quo causa luxuria latet in excessu calidioris potus, injungere oportet moderatum illius usum, maxime, si poenitens frequenter expertus est, eo libidinem magis accendi, seque ad venerea provocari; qualis non paucis esse solet vini adusti, imo omnis generis vini immodus usus; — teste enim Apostolo<sup>2)</sup>, in vino luxuria est; nonnullis etiam fortioris cerevisiae.

Ut vero poenitens facilius ab excessu abstineat, simul ei praescribatur, ut devitet consortia, convivia, tabernas et hujusmodi occasiones, in quibus excedere in potu consuevit. Item ut extra horam refectionis vel non bibat omnino, vel nonnisi ad sitim extinguidam, et utatur potu tenuiori. Porro hic diligenter observandum, excessum in potu, seclusa ebrietate et periculo illius, ac proinde ex se non mortalem, mortalem fieri, quando experientia constat, eum adferre morale periculum alterius peccati mortalis, puta luxuria; in quo casu etiam sub mortali excessus ille et illius occasio proxima evitari debet.

Quod denique *tertiam* attinet *luxuriae causam*, quae ex vita otiosa et deliciosa tanquam matre haud infoecunda nascitur, exercitationes aliquae praescribantur corporis et spiritus, quibus tempus fructuose impendatur, unicuique juxta rationem conditionis status ac officiorum, v. g. patribus ac matribus familias, ut rei domesticae diligenter invigilent, prolem bene instruant in fide et moribus; literarum studiosis aliisque, quorum officium recta administratio a studio in primis pendet, ut studiis graviter incumbant; omnibus vero Christianis poenitentibus, ut corpus apto labore exerceant.

1) Prov. VI. 17. -- 2) Eph. V. 18.

### Continuatio.

§. 185. Praeter evitatem fomentorum hujus vitii, omnibus et singulis, hoc non satis deplorando scelere irritis, vel ut denuo inde emergant, quo lapsi sunt, vel ut in posterum sibi praecaveant, aut praeservent, nullo non tempore *positiva sceleris* remedia, et *castimoniae subsidia* injungenda sunt.

Et quidem a) *diligens custodia sensuum externorum*, visus, auditus, odoratus, gustus et tactus; per sensus enim externos, ut Propheta loquitur, mors quasi per fenestram ascendit<sup>1)</sup>. Absit quidem omnis ridicula timiditas, sed etiam omnis temeritas. „Virginem, ait S. Scriptura, ne conspicias, ne forte scandalizeris in decore illius.” „Noli circumspicere in vicis civitatis, nec oberraveris in plateis illius.” „Averte faciem tuam a muliere compta, et ne circumspicias faciem alienam”<sup>2)</sup>. Debent et aures caute custodiri, ne audiant sermones obscoenos et in honestos, quos forte si audieris aliquando, displiceant tibi, idque moesto vultu ostende; facile enim homo complet opere, quod auribus audit cum jucunditate. Refrena quoque linguam tuam, ne loquaris verba turpia et in honesta; „corruerpunt enim mores bonos colloquia prava. Lingua detegit cor hominis, et affectus illius prodit plenitudinem enim cordis loquitur lingua”<sup>3)</sup>.

b) *Justa refrenatio sensuum internorum* et *praecepit imaginationis*, ne vel nimium incalescat, vel omnino representationibus lubricis impleatur. Semper occupatum sit cor hominis cogitationibus sanctis: immittunt enim daemones in animam otiosam cogitationes perniciose, ait S. Bernardus, quibus occupetur, ut, quamvis opere non peccet, peccet tamen cogitatione. „Nolo sinas cogitationes crescere; dum parvus est hostis, interfice”<sup>4)</sup>. „Primis diaboli titillationibus

1) Jer. IX. 21. — 2) Eccli. IX. 5. 7. 8. — 3) Cfr. Lud. Granat. Dux pet. p. 630. 640. — 4) S. Hier. epist. 23.

“viandum est, nec coluber foveri debet, donec in serpenta formetur”<sup>1)</sup>.

c) *Moderata severitas* quoad victimum et cultum corporis: nam quo mollius lautiusque corpus fovetur, eo plures quoque faces libidini subjiciuntur. „Si quis existimat posse versari in deliciis, et deliciarum vitii non teneri, se sum decipit”<sup>2)</sup>.

d) *Custodia pudoris naturalis* tum erga alios tum erga spiritum corpus. Juveni enixe commendandum, ut quidquid idorem coram aliis vel coram se ipso solo laedit, sollicite iminetur<sup>3)</sup>.

e) *Studium humilitatis*, quatenus castitas apprehenditur potest, nisi humilitatis fundamenta in corde fuerint mocata. „Prusquam humiliarer, deliqui”<sup>4)</sup>. „Ut castitas tur, humilitas meretur”<sup>5)</sup>. „Custos virginitatis caritas, eus custodis humilitas”<sup>6)</sup>: „Qui sola continentia bellum hoc perare nititur, similis est ei, qui una manu natans pelago torari contendit; sit ergo humilitas continentiae connecta”<sup>7)</sup>.

f) *Usus* imprimitis *remediorum religiosorum*, quae innumerantur: a) *Ruminatio locorum sacrae Scripturae*, quibus hoc vitium prohibetur, et castimonia inculcatur; editatio *Passionis Domini* aliarumque veritatum, quibus datus ad sectanda charismata meliora urgetur; seria conderatio quatuor *novissimorum*. De hac S. Anselmus bene aefatur: „Quodai adhuc carnis stimulis tangeris, si adhuc fidinis suggestione pulsaris, memoriam mortis tibi objice, cum exitus tui propone, finem vitae ad oculos adhibe. Propone tibi futurum judicium et futura tormenta; propone tibi fornorum perpetuos ignes, propone tibi Gehennae poenas horrificiles”<sup>8)</sup>. β) *Continua recordatio* tum *Dei ipsius*, in quo vivimus, movemur et sumus, tum etiam *Angeli Custodis*,

1) S. Cypr. de Jejunio. — 2) S. Hier. libr. 4. contr. Jovin. — 3) Cfr. A. Staph's Erziehungslehre. — 4) Psalm. CXVIII. 67. — 5) S. Bern. epist. — 6) S. Aug. de Virg. c. 51. — 7) S. Clim. de Castit. gradu. 18. — 8) Exhort. ad Content. temp.

qui ad tutelam nostram deputatus est. Haec enim cogitatio id efficit, ut nunquam turpe aliquid in conspectu Dei audeas. Quomodo enim, quod facere erubescis, si videret qualiscumque homo, id audebis in tanta Majestatis conspectu, atque inspectante tuo Angelo Custode, Accusatore, Judice? *γ) Humilis et fervens oratio*, qua per merita Salvatoris imploratur efficax Dei auxilium. „Et ut scivi, quoniam non aliter esse possem continens, nisi Deus det, et hoc ipsum erat sapientia, scire cuius esset hoc donum, adii Dominum, et deprecatus sum illum, et dixi ex totis praecordiis meis“<sup>1)</sup>). Impossibile enim est, hominem suis penitus ad hujusmodi virtutis praemium evolare, nisi eum gratia exerxit: idcirco adeundus est Dominus, et ex totis praecordiis deprecandus. Hinc S. Cyprianus bene monuit: „Inter haec media ad obtinendam castitatem imo et ante omnem haec de divinis castris auxilium petendum est“<sup>2)</sup>). *δ) Devotio erga castissimam Dei Matrem*, Virginem immaculatam, et ejus sponsum castissimum Iosephum, aliosque castitatis patronos. *ε) Frequens et devotus Sacramentorum usus*, et quidem quoad Poenitentiae Sacramentum, ut uno eodemque semper utatur poenitens confessario, viro docto pioque ac prudenti, cuius monitis fideliter et constanter obtemperet. Quoad Eucharistiam sacrosanctam, frequens cum magna reverentia et devotione ejusdem usus consulendus est, quippe quae a Concilio Tridentino Antidotum vocatur, quo non solum a culpis quotidianis liberamur, verum etiam a peccatis immortalibus praeservamur. „Licet enim, ut notat S. Thomas, hoc Sacramentum non directe ordinetur ad diminutionem somnis, diminuit tamen somitem in quadam consequentia, in quantum auget charitatem; quia, sicut Augustinus dicit, augmentum charitatis est diminutio cupiditatis“<sup>3)</sup>.

Quodsi poenitentes his remediis assueti non sint, expedit eos admonere, ut persoluto eo, quod ipsis injunctum

1) Sep. VIII. 21. — 2) De Bono pudic. — 3) Summ. theolog. III. q. 7.  
a. 6. ad 3.

uit, atque ex obligatione praestandum, sponte quoque hominum usum assumant. Remedia enim ista applicata juvant, sed non sanant nisi continuata. Noverint nonnisi magna diligentia recuperari sanitatem. Quoadusque leo non degustabit sanguinem humanum, facile mansuescit, at semel strage acta, quis eum domabit? Quare si illi nolint his remediis constanter uti et cooperari, febris eos non ante vitae finem leseret, quemadmodum cereus non cessat, quamdiu superstes alimentum.

### Continuatio.

**§. 186.** Quid vero consilii *contra pollutionis* proprio vomitatis actu procuratae *crimen*?

a) Confessarius hujus criminis reis, convenienter animi statui eorundem interno, vitii foeditatem depingat, ut a rimine maxime nefando abhorreant. Adversus nullum huius peccatum Spiritus sanctus vehementiori utitur formidine, quam contra hocce. „Homines Sodomitae pessimū erant & peccatores coram Deo nimis”<sup>1)</sup>, Onan filius Iudaë obdura Deo subita morte fuit mulctatus. „Et idcirco percussit eum Dominus, quod rem detestabilem faceret”<sup>2)</sup>.

b) Exponat sequelas hujus sceleris jam in hac vita festissimas, habita tamen indolis poenitentis ratione, ne vel a desperationem praecipitem agat, vel pusilli animi reddat; mare tantos ac tales solummodo ipsi ante oculos ponat tristissimos effectus, quantos ad salubrem timorem incutientium sufficere prudenter judicaverit.

c) Plurimum juvabit, splendidissimis pulchram innocentiae faciem depingere coloribus, ut poenitens affectus leniter feratur ardentि in castimoniam vitae.

d) Dein specialia ad libidinis ignem extinguendum validissima remedia praescribantur, partim naturalia, partim, et in primis, positiva, religiosa, quae ex dictis paragraphorum praecedentium patent.

---

1) Gen. XIII. — 2) Gen. XXXVIII. 10.

c) Denique pro felici curationis intus succensa fatori oportet, nisi ipsomet huic turpitudinis luto infixus fortiter et magno animo velit, vires totas exserat, summa ope mitatur, ad singularem vim quamdam ascendat, atque in res aeternas animum intendat suum, — nunquam futurum, ut ex mortifero hoc morbo evadat.

Quapropter confessarius, quam maxime potest, poenitentem excitabit, ut ipse fortiter et velit et obnittatur. Potius mori quam peccare! Ceterum in praesenti causa distinguendum est inter consitentes, qui paucis tantum vicibus, et quin peccati gravitatem norint, sese polluere, et inter illos, qui nefanda hujus criminis consuetudine detinentur. Hos diriges secundum regulas, quae de consuetudinariis infra notantur. Labor sane difficultis, verum plenus meritorum, quo animae pretioso Christi sanguine redemptae diaboli fauibus eripiuntur, et Christo Salvatori restituuntur.

Si poenitens de pollutione nocturna se accuset in somno orta, petatur, utrum illam in se intenderit, aut causam per se efficacem et proximam dederit, praevidens illam securitam, an in illam evigilans consenserit? si unum horum factum, reus est peccati, si minus, culpa vacat, nec patiens propterea inordinatam frustitiam admittat; est enim miseria corruptae naturae.

### Contra odium et invidiam.

§. 187. Qui odio in proximum affecti sunt, 1) salubriter a confessario pro satisfactione medicinali jubentur, ut seria meditatione considerent, et memoriae commendent sententias sacrae Scripturae, quibus tam in veteri, quam in nova Lege praecepitur dilectio inimicorum, et odium prohibetur. Ut veteris Testamenti loca<sup>1)</sup> mittamus, praecipue sententiae ex novo Testamento sunt: Ego autem dico vobis, non resistere malo; sed si quis te percusserit in dexteram maxillam tuam, praebe illi et alteram<sup>2)</sup>). „Ego autem dico

1) Exod. XXIII. 4. 5. Lev. XVIII. 18. Prov. XXIV. 17. XXV. 21. 22. Eccl. XXVIII. 1. Job. XXX. 28 — 30. — 2) Matth. V. 39. —

vobis, diligite inimicos vestros etc.”<sup>1)</sup>). „Mandatum novum do vobis, ut diligatis invicem. In hoc cognoscent omnes, quod discipuli mei estis, si dilectionem habueritis ad invicem”<sup>2)</sup>). „Nulli malum pro malo reddentes”<sup>3)</sup>). „Omnis qui odit fratrem suum, homicida est, et scitis, quoniam omnis homicida non habet vitam aeternam in semetipso manentem”<sup>4)</sup>). Et „si diligamus invicem, Deus in nobis manet et caritas ejus in nobis perfecta est. . . Si quis dixerit, quoniam diligit Deum, et fratrem suum oderit, mendax est”<sup>5)</sup>.

2) Utib[er] injungetur odio in proximum labe infectis, ut aliquoties per diem oculis animi Christum ligno crucis affixum infueantur, qui pro se crucifigentibus oravit, ac sanguinem suum effudit, cogitentque eum, erga quem tantum odium et invidiam exercent, etiam de numero esse eorum, quos sanguine suo aspersit et expiavit. Quod Christi in cruce pendentis exemplum sane efficacissimum sit ad extingendum odium proximi et amorem illius concitandum, sancti patres passim agnoverunt et praedicarunt, ut S. Ambrosius: „Quis enim appetitus”<sup>6)</sup>), inquit, non discat ignorare, quando pro persecutoribus Christus et crucifixoribus orabat.“ Et S. Augustinus: „Quid via? Vindicari? Vide pendentem, et tibi de ligno tanquam de tribunali praecipientem. Vide pendentem, et tibi languenti de suo sanguine medicamentum facientem. Vide pendentem, audi precantem: Pater ignosce illis”<sup>7)</sup>).

3) Juvabit etiam cogitare, quam multa ad nos mutatio mundum, aliorumque felicitati ac saluti congaudendum et gratulandum incitare debeant; uti, nos omnes authore Deo secundum carnem descendere ab iisdem protoplastis, parentibus Adamo et Eva: unam nos habere Redemptorem Jesum Christum, qui uno eodemque pretio nos mercatus est, et ut unum essemus inter nos, sicut ipse et Pater unum sunt, pridie mortis suae Patrem enixe rogavit: unam quoque nos

---

1) Luc. VI. 27. — 2) Joann. XIII. 34. — 3) Rom. XII. 17. — 4) 1. Joann III. 15. — 5) 1. Joan. IV. 12. — 6) Libr. 2. de Fide c. 8. — 7) Serm. 223. de temp.

habere matrem, sanctam Ecclesiam, quae lavacro regenerationis nos in Christo peperit; ac denique ad eandem nos tendere beatitudinem, et eandem sperare mercedem semperiternam. Quapropter tam multis causis concordiae et charitatis existentibus unusquisque facile concludet, nec aequaliter esse, nec ferendum, ut odium et invidiam in se sicut regnare.

4) Quantum ad invidiam, poenitentem in particulari perpendere jubeat: a) Christiani, et generosi animi esse, Dei potius beneplacitum velle, quam proprium; immo, si Deus id vult, ut alii majora dona naturalia aut supernaturalia habeant, quam ego, justam esse, me hoc ipsum libenter habere. Nec esse debeo sicut Josue Moysis famulus qui tangebatur invidia, quod alii prophetarent; sed potius sicut ipsem Moyses, qui dixit: „Quis tribuat, ut omnis populus prophetet et det eis Dominus spiritum suum?“<sup>1)</sup> ut omnes et sapientes sint, et prudentes, ac sancti, et serviant ac glorificant Deum. Nec esse debeo sicut illi Joannis Bapt. discipuli, qui invidebant Christo, quod baptizaret, et omnes ad eum venirent, sed sicut ipse Joannes, qui respondit: „Qui habet sponsam sponsus est, amicus autem sponsi, qui stat, et audit eum, gaudio gaudet propter vocem sponsi, hoc ergo gaudium meum impletum est: illum oportet crescere, me autem minui“<sup>2)</sup>. b) Quantorum malorum causa multis invidia fuerit, colligere licet ex caede Caini, venditione Josephi, persecutione Davidis a Saule, morte Christi per invidiam procurata, immo totius generis humani perditione, nam „invidia diaboli intravit mors in orbem terrarum“<sup>3)</sup>. c) Quod invidus per invidiam non modo rem illam, ob quam invidet, non eripiat alteri, sed sibi potius corpore et anima noceat; uti bene S. Chrysostomus indicavit, dum dicit: „O invidia, quae semper est sibi inimica! nam qui invidet, sibi quoque ignominiam facit, illi autem, cui invidet, gloriam parit.“ Et S. Gregorius M.: „Quo alii ad meliora

---

1) Num. XI. 29. — 2) Joan. III. 26. — 3) Sap. II. 24.

properant, eo ipso deterius ipse ruit.“ Invidia namque se habet instar vermis intra lignum nati, qui mox ipsum lignum, unde productus est, consumit: invidia nascitur in corde, et primum, quod cruciat, ipsum cor est, cumque jam cor corruperit, etiam tollit naturalem vultus colorem, carnem exsiccat, intellectum torquet, pacem conscientiae interturbat, omnes dies vitae facit tristiores omnemque tranquillitatem et gaudium a mente humana elongat. Quis non exhorrescat ad horum auditum, et invidiam adhuc in semine suffocare non studeat! Invidia malum est tam foedum, ut invidus ipse se prodere non audeat; simulat propterea gaudium, at tacite secum rumpitur; ob quam causam nec medium nec medicinam mali sui facile invenit.

5) Denique utiliter admodum injungetur, a) ut pro iis, quos odio et invidia prosecuti sunt hactenus, tam preces Deo offerant pro illorum bonis, quam gratias agant pro beneficiis illis collatis tanquam suis. „Nihil enim ita dilectionem conciliat, inquit S. Chrysostomus, quam quod et in gaudio et tristitia alterutrum communicamus. — — — Communica ergo plorantibus, ut tristitiam illorum alleves; communica gaudentibus, ut et laetitiam illorum radices, et dilectionem consolides, et ante illos te ipsum juves, lacrymando siquidem misericordem facis, congratulando vero libore te ipsum liberas“<sup>1)</sup>. b) Ut dent operam, ut de iis omnia bona etiam coram aliis loquuntur, ipsosque, ubicunque deprehenderint accusatos aut malitiose traductos, quam fidissime possunt, excusent. c) Ut visitent eos quandoque, cum illis loquantur, aliove officii genere ipsis gratificantur. Cum enim, ut saepe dictum est, contraria contrariae curentur, sicut inordinatus et lascivus amor proximi, qui inclinat in conjunctionem, curari debet separatione, ita ex opposito odium proximi, quod inclinat in separationem, conjunctione potius et conversatione cum illo curari debet. d) Postremo pro dono dilectionis Deum, a quo omne datum

---

1) Hom. 23. super Epist. ad Rom.

optimorum, et omne donum perfectum descendit, numiri et ferventi prece interpellare non intermittatur, idque per meritata Jesu Christi Salvatoris, qui e cruce pendens pro inimicis suis Patrem est deprecatus.

### Contra suspiciones et judicia temeraria.

§. 188. Confessarius a poenitente, qui se accusat de deliberatis suspicionibus aut judiciis temerariis de proximo, inquirat, ex qua radice haec processerint: cognita enim radice vel causa morbi facile est, ea sublata morbo mederi. Tres radices a S. Thoma assignantur. „Quod enim aliquis ex levibus indiciis malum opinetur de proximo, continget ex tribus. Uno quidem modo ex hoc, quod *aliquis ex se ipso malus* est, et ex hoc ipso, quasi conscientia *suae malitiae* faciliter *de aliis malum opinatur*, secundum illud: „In via stultus ambulans, cum ipse sit insipiens, omnes stultos aestimat“<sup>1)</sup>. Alio modo provenit ex hoc, quod *aliquis male afficitur ad alterum*; cum enim aliquis contemnit, vel odit aliquem, aut irascitur, vel invidet ei, ex levibus signis *opinatur mala de ipso*, quia unusquisque faciliter credit, quod appetit. Tertio modo provenit *ex longa experientia*. Unde Philosophus dicit, quod *senes sint maxime suspiciosi, quia multoties experti sunt aliorum defectus*<sup>2)</sup>. Accedunt, aliae causae, ex quibus judicia temeraria nascuntur. Est *supersticio*, qua quis existimans se aliquid esse, in sui comparatione alios parvi facit, atque hinc temerarie de illis saepe judicat. Est *terris credulitas*, qua quis nimis faciles aures praebet incertis de proximo rumoribus. Est *ignorantia*, qua quidem rudiores credunt judicia temeraria mere interna, sive quae alteri non revelantur, non esse peccata, saltem mortalia. Est *falsa persuasio*, qua aliqui existimant, ex physiognomia hominum, sive ex habitu et lineamentis corporis posse colligi illum tali vitio laborare v. g., esse impudicum, invidum,

---

1) Eccli. X. 3. — 2) Summa theolog. 2. II. q. 60. a. 2.

ebriosum etc. Denique est *prava consuetudo* non retractata, qua quis assuetus est, ex levibus indiciis proximi actiones vel intentiones in malam partem interpretari, ac sinistre dijudicare.

Contra primam radicem, quae est propria temerarie de proximo opinantis malitia, praecipuum remedium est, ipsius malitiae correctio et emendatio: illa enim ablata facile cessabunt iudicia, quae ex illa pullulabant. Illa vero manente verendum est, ne ex corde malo ac virulento enasci pergent, ut ante. Sicut enim, dum quis caeruleum vitrum oculis admovet quaecunque videt, caerulea se videre potat; si vero rubrum, rubra: sic malo et imperfecto omnia videntur esse mala, omniaque sinistram ipse in partem interpretatur, eo quod trans vitium, eandem qualitatem referens, ea perspiciat; quia enim ipse ea ita facit, et eo sine et intentione, credit et alios ita et eadem intentione facere.

Contra secundam radicem, quae est odium vel aversio a proximo, adhiberi possunt remedia adversus peccata odii et invidiae assignata. Maxime vero monendus est poenitens, ut ardentis charitate proximum prosequi studeat, inde namque fiet, ut ea, quae in malam partem interpretari solebat, potius excusaturus sit, quia charitas non cogitat malum<sup>1)</sup>.

Contra tertiam radicem, quae est diuturna experientia, optimum remedium erit, si talibus consulas, ut non tantum in memoriam reducant, quam saepe experti sint malorum defectus, sed etiam quam saepe experti sint proborum virtutes: nec solum quam frequenter, dum de proximo male suspiciati sunt, verum attigerint, sed etiam quam frequenter a vero aberraverint.

Contra quartam radicem, nempe superbiam, deservire poterunt remedia contra superbiam allata. Signanter autem injungendum erit poenitenti, ut oculos ad propria peccata inspicienda apertos habeat, clausos vero ad aliena observan-

1) I. Cor. XIII.

da: ita nempe se, non alios parvi faciens, seipsum condemnabit, de aliis vero bene sentiet.

Contra quintam radicem, quae est levis credalitas, remedium est, attente considerare, quam fallax sit judicium humanum, ideoque nihil tutius esse, quam animum a suspicione et judicio de peccatis alienis cohibere, et incertis rumoribus in proximi infamiam ruentibus, nullam fidem adhibere, juxta illud salutare monitum venerabilis Kempensis: „Non est credendum omni verbo, nec instinctui, sed canto et longanimiter res est secundum Deum ponderanda. — — Perfecti viri non facile credunt omni enarranti, quia sciunt infirmitatem humanam ad malum proclivem, et in verbis sat labilem”<sup>1)</sup>.

Contra sextam radicem, scilicet ignorantiam, instruendus est poenitens et de opposito plene convincendus, nempe dubitationes, suspiciones, opiniones et judicia temeraria de proximo in gravi materia, si sint perfecte deliberata, eti exteriū non prodantur, nec alteri rovelentur, gravem continere injuriam in proximum.

Contra septimam radicem, id est, falsam persuasionem, qua quis ex physiognomia alterius colligit, eum tali vel tali vitio laborare, pro remedio sit, clare demonstrare istius persuasionis falsitatem. Etsi enim ex habitu et delineamenti corporis posset fortassis aliquo modo colligi inclinatio, sive propensio naturalis subjecti ad tale vel tale vitium, quae propensio cum maxima probitate consistit: inde certo neutiquam colligi potest, personam istam tali propensioni voluntarie obsequi, seu voluntarium consensum praebera. Imo juxta regulas christianaee charitatis, oppositum omnino judicandum est, quamdiu apertissima indicia id non convincunt.

Contra octavam radicem, quae est pravus habitus et consuetudo, in genere adhiberi poterunt, quae contra consuetudinem peccati valent, praesertim eam indies mane et

---

1) Lib. 1. c. 4.

responde ex animo propter Deum detestetur, implorando etiam divinum auxilium ad propositi de illa extirpanda adimplitionem necessarium, nec non sibi mulctam aliquam statuendo, quoties deinceps in id vitium inciderit.

Porro contra temeraria judicia, ex quacunque tandem causa processerint, remedia sunt a) diligent consideratione expendere sacrae Scripturae testimonia: „Nolite judicare, et non judicabimini“ <sup>1)</sup>). „Tu qui es, qui judicas alienum servum? Dominus suo stat aut cadit“ <sup>2)</sup>). „Nolite ante tempus judicare, quoad usque veniat Dominus, qui et illuminabit abscondita tenebrarum et manifestabit consilia cordium, et tunc laus erit unicuique a Deo“ <sup>3)</sup>). Quibus in locis, districte prohibentur judicia temeraria, non solum, quia injuriam in proximum continent, verum etiam in Deum ipsum, cuius jurisdictionem et judicium sibi arrogat, qui cordis intentionem aliaque incerta et occulta animi arcana, soli judicio divino reservata, temere dijudicare praesumit. „Cave, alienae conversationis esse aut curiosus explorator, aut temerarius judex. Etiam si perperam actum quid deprehendas; nec sic judices proximum, magis autem excusa! Excusa intentionem, si opus non potes, puta ignorantiam, puta subreptionem, puta casum! Quodsei omnem omnino dissimulationem rai certitudo recusat; suade nihilominus ipse tibi, et dicio apud temetipsum: vehemens nimis fuit tentatio. Quid de me illa fecisset, si acceperisset in me similiter potestatem“ <sup>4)</sup>). b) Alterum est se ipsum inspicere et propriis vitiis considerandis et iudicandis occupari. „Qui sine peccato est, primus in fratrem lapidem mittat“ <sup>5)</sup>). „Judicet filie, inquit S. Ambrosius, de alterius errore, qui non habet, quod condemnat in se; judicet ille, qui non agit eadem, quae ab alio putaverit non agenda, ne, cum de aliis judicat, in se ipsam sententiam ferat.“

Observa tamen, si necessitas vel utilitas postulet, ubi judicia non sunt omnino manifesta, prudentiae esse, expen-

<sup>1)</sup> Lec. VI. 27. — <sup>2)</sup> Rom. XIV. 1. — <sup>3)</sup> I. Cor. IV. 5. — <sup>4)</sup> S. Bernard Serm. 50. In Cant. 1. 8. — <sup>5)</sup> Jean. VIII. 7.

dere, quantum ea momenti habeant, ut, si opus sit remedium adhiberi queat, idque maxime in iis locum habet, qui ratione officii aliis invigilare eorumque errores corrigere debent”<sup>1)</sup>.

### Contra linguae peccata.

§. 189. Primum remedium adversus linguae peccata, puta calumniarum, detractionum, contumeliarum, susurrationum, sit seria consideratio locorum sacrae Scripturae, quibus ea insectatur *Spiritus sanctus, Calumniatores*, qui vitia falsa aliis tribuunt, vel dotes et virtutes aliorum directe negant, non solum mendacii peccatum committunt, sed fraternalm charitatem turpiter laedunt, Deo et hominibus abominabiles facti. Epistola ad Romanos<sup>2)</sup> *detractores* vocantur Deo odibiles, numeranturque inter illos, quos Deus tradit in reprobum sensum: similiter et contumeliosi et susurrones. Ibidemque judicantur digni morte, non solum, qui faciunt mala, sed etiam qui consentiunt facientibus, quales sunt, qui detrahentibus benignas aures praebent; quibus dicitur: „Sepi aures tuas spinis; linguam nequam noli audire, et ori tuo facito ostia et seras”<sup>3)</sup>. Item „Cum detractoribus non commiscearis”<sup>4)</sup>. *Contumeliosos* Christus Dominus pronuntiat reos aeterni supplicii: „Qui dixerit fratri suo: fatue, reus erit Gehennae ignis”<sup>5)</sup>. *Susurrones* a Spiritu sancto maledicuntur: „Susurro et bilinguis maledictus, multos enim turbavit pacem habentes”<sup>6)</sup>. Item dicuntur detestabiles apud Altissimum<sup>7)</sup>. „Sex sunt, quae odit Dominus, et septimum detestatur anima ejus. Pro septimo autem ponitur, „qui seminat inter fratres discordias”, ut proinde mirum non sit, a S. Thoma peccatum susurrationis ex specie sua censeri gravius peccato detractionis et contumeliae, eo quod amicitia, quam separat, sit bonum praestantius fama et honore, quae auferuntur per detractio-

---

1) Cfr. Jardin. I. c. — 2) Cap. I. — 3) Eccl. XXVIII. 28. — 4) Prov. XXXIV. 31. — 5) Matth. V. 22. — 6) Eccl. XXVIII. 13. — 7) Prov. VI. 19. 19.

nem et contumeliam. „Amico enim fidei nulla est comparatio“<sup>1)</sup>. Maledici excluduntur a regno Dei: „neque maledici, neque rapaces regnum Dei possidebunt“<sup>2)</sup>. Quodsi poenitentes in linguae vitia praecepites praefata Spiritus sancti testimonia, matura, prout par est, consideratione indies expenderent: facile in horum vitiorum odium ac detestationem accenderentur; ad quam igitur considerationem confessarius eos plurimum adhortabitur.

2. Diligenter inquirendum ex poenitente, ex qua radice haec linguae peccata ortum ducant; si enim ut committer accident ex *odio latente in corde* adversus proximum, vel ex superbia nascuntur, radici isti extirpanda praecipua opera adhibenda est usu remediorum contra *odium* et *superbiam*, si vero ex quadam *animi levitate* oris que *loquacitate* contingat, quempiam proximo detrahere etc. α) huic verba S. Jacobi consideranda proponantur: „Si quis patet, se religiosum esse, non refrenans linguam suam, sed seducens cor suum, hujus vana est religio“<sup>3)</sup>. β) Is monetur, ut diligenter expendat, quantorum malorum origo sit effrenis illa loquacitas, utpote quiae famam bonam afferat; honorem laedit; amicitias separat, ac pacem et tranquillitatem perturbat. γ) Doceatur, quantis et saepe numero inextricabilibus difficultatibus restitutio, qua stringitur, famae, honoris, amicitiae laesae implexa sit.

3. Inter cetera item remedia, poenitenti vitilis linguae laboranti opportune injungetur, ut aliquoties per diem ex animo efficaciter detestetur propter Dei et proximi amorem quelibet de proximo temere effutiendi conuetudinem, cum serio emendationis proposito, imposta etiam sibi mulcta, in casu, quo contingeret eum a proposito delabi: cuius ratio habenda erit in quotidiano conscientiae examine, vespertino praesertim tempore instituendo. Verum quia teste S. Jacobo lingua „modicum quidem membrum est — universitas iniquitatis“ — — inquietum malum, plenum veneno

1) Eccl. VI. 15. — 2) I. Cor. VI. 10. — 3) I. 29.

**mortifero, quod nullus hominum domare potest“<sup>1)</sup>), remedium remediorum est, humili et ferventi oratione Deum indies mane et vespere, ac praecipue tempore sacrificii Missae deprecari, ut ipse omnipotenti sua gratia linguam refrenare dignetur: „Pone Domine custodiam ori meo; et ostium circumstantiae labii mei: „Custodiam vias meas, ut non delinquam in lingua mea“<sup>2)</sup>.**

Officium bonam aliorum famam laesam aut denegatam restituendi, quo omnes, qui hocce se crimine foederunt, tenentur, vide infra §. Compensatio injustae laesisionis.

Non solum maledici graviter peccant, sed etiam, qui eorum sermonibus benignas praebent aures. Ait Ecclesiasticus: „Sepi aures tuas, et linguam nequam noli audire.“ In quae verba Ludovicus Granatensis commentatur, „quod magni momenti res sit, non audire maledicos. Non enim dicit, obtura vel clade aures gossipio, lana, vel alia molliori lanugine, sed vult septas spinis ut non solum non intrent hujusmodi verba maledicia in cor tuum, audiendo illa, te delectantia, sed et ipsi maledico vultu tristi et moesto ostende, quod cum dolore audias illa; quod et Salomon avertis docet: „Ventus Aquilio dissipat pluviam, et facies tristis linguam detrahentem“<sup>3)</sup>. Nam ut S. Hieronymus dicit: „Sagitta ab arcu missa, in dura petra non figitur, sed cum impetu revertitur, et laedit eum, qui misit. Quodsi maledicus aut subditus sit tuus aut te minor, sine offendiculo potes illi mandare, ut taceat; tamen enim ad hoc faciendum; sin autem, ut taceat, imperare non potes, saltem allo colloquio filium orationis ejus, cum discretione interrumpe aut illum ei vultum exhibe, ut ipse erubescat, et taceat. Moderate itaque admonitus tacebit, aut sermonem mutabit. Alioquin si vultu hilari orationem ejus excipias, das illi occasionem in proposito permanendi, atque ita non minus peccas tu audiendo, quam ille loquendo. Quaemadmodum enim male facit ille, qui dominum incendit, sic et male facit, qui, cum ignem potest extingueri, nec vult, sed accedens ad flammam sece calefacit.“

### Contra gulam et ebrietatem.

**§. 190. Ad gulosi aut ebrioi animum a vitio gulne aut ebrietatis avocandum, opportunum ei remedium erit,**

1) III. & 8. — 2) Eccl. XXIII. 29. Psalm. CXI. 2. Psalm. XXXVIII. 4. —

3) Prov. XXV. 28.

1) si quotidie mane at vespere vel subinde etiam per diem serio expendat testimonia sacrae Scripturae, quibus gulosi et ebriosi a Spiritu sancto graviter perstringuntur, uti per Iosuam: „Vae, qui potentes estis ad bibendum vinum, et viri fortes ad miscendam ebrietatem“<sup>1)</sup>). „Cui viae, ait Sapientia, cui rixae? cui sine causa vulnera? nonne his, qui commorantur in vino, et student calicibus epotandis“<sup>2)</sup>? Et Christus: „Attendite vobis, ne forte graventur corda vestra in crapula et ebrietate, et superveniat in vos repentina dies illa“<sup>3)</sup>). S. Paulus ad Rom.: „Non in comedationibus et ebrietatisibus.“ — — „Non est regnum Dei esca et potus“<sup>4)</sup>). „Manifesta sunt opera carnis, quae sunt... ebrietates, comedationes, quae praedico vobis, sicut praedixi, quoniam qui talia agunt, regnum Dei non consequentur“<sup>5)</sup>). Et denique: „Multi ambulant, quos saepe dicebam vobis (nunc autem et fiens dico) inimicos crucis Christi... quorum Deus ventus est“<sup>6)</sup>). Manifesta est parabola de Lazaro paupere et dilecto, qui epulabatur quotidie laete. — Juvabit autem plurimum, si vitio gulae aut ebrietatis ad dicti haec praememorata Scripturae testimonia, aut aliqua ex illis sedulo memoriae commendent, ut, quoties inordinata cibi aut potus voluptas animo se ingesserit, et ad solitos excessus provocaverit, mox attenta eorundem testimoniorum recordatio servire possit pro valido munimine ac repagulo. — Pariter multum prodest in hac causa studium rerum spiritualium: nam gula statu spiritu dissipit omnis caro. Quod medium eleganter suasit S. Gregorius his verbis: „Gula per abstinentiam frangitur; sed abstinentiam ciborum corporalium habere non potest, qui mentem spiritualibus cibis non replet; potenter enim corpus extenuat, qui amore coelestium cor inflamat, qui, dum spiritualia diligit, desideria carnis volenter permittit.“ — Denique utilis est quoque poenitenti perpensio malorum, quae gula et ebrietas progignunt. Quot mala ex gulae vitio! Corpori morbos, menti tenebras affert; sancta de-

---

1) V. 22. — 2) Prov. XXIII. 29. — 3) Luc. XXV. 29. — 4) Rom. XI. 12. XIV. 17. — 5) Gal. IV. 81. — 6) Phillip. III. 19.

sideria exstinguit, carnem facit rebellem spiritui luxuriae fomenta subministrando. Gula omnibus aliis vitiis et peccatis fenestras ostiumque aperit, hominemque ad bonum quodvis ineptum reddit. „Gula, ait Innocentius P.. Paradisum clausit, primogenitaram vendidit, suspendit pistorem, decollavit S. Joanem Baptisam.“ E contra consideratio beatorum temperantiae arma quoque praebet contra gulæ vitium. Abstinenter parata (ut dicitur) pecunia difficultatem, quam initio vincit, recompensat; alleviat enim corpus, preservat a morbis, conservat sanitatem, vitam producit, recreat animam, aptamque reddit ad orationem et coelestes consolationes suscipendas; subtrahit hosti arma, ipsi scilicet carni, quam subjicit spiritui: ut gloria audeat divini obsequii facinora aggredi.

2) Accedit, ut peccata gulæ et ebrietatis ipsamque si forte contraxerunt, pravam consuetudinem, saepius ex animo detestentur, cum efficaci proposito deinceps peccata illa vitandi et serio allaborandi ad consuetudinis extirpationem, idque amore illius, qui in terris constitutus famem et sitim aliquando perpeti, et in cruce aceto et felle potari dignatus est, ut nobis pararet aeternum in coelis convivium omnium deliciarum.

3) Injungatur, ut omni studio hujus viti occassiones devitent, puta tabernas et socios gulæ ac ebrietati addictos, qui vel ad aequales haustus provocare, et poculis certare solent, vel potitandi nullam mensuram servare ac finem facere nesciunt, juxta illud Proverbii: „Noli esse in conviviis potatorum“<sup>1)</sup>. Item, ut, quoad fieri potest, non intressint conviviis, ubi inter exquisita et multiplicata fercula admodum difficile est, praesertim homini gulæ dedito, temperantiae limites non excedere.

4) Praescribatur ebriosis, ut ad tempus ab usu vini abstineant, aut nonnisi aqua dilutum et parcus bibant, idque tantummodo intra refectionis horam; pariter gulosis, ut aliquando jejunent, una refectione eaque frugali contenti;

---

1) XX. 24.

item ut aliquamdiu sibi ab iis rebus specialiter temperent, quarum usus magis expetitur voluptatis, quam necessitatis ergo, velut ab aromatibus, condituris, fructibus aliisque similibus, potissimum tamen ab iis, quibus quisque magis delectatur.

5) Admodum etiam utile erit, ut, quoties temperantiae limites excesserint, sponte aliquam poenitentiam assumere doceantur, qua veluti freno ab ulteriori excessu se coērceant, puta, postridie parcus et tardius comedere, vilioribus cibis uti et tenuiori potu.

6) Denique in curatione eorum, qui ebrietatis habitum contraxerunt, consulto observabit confessarius modum, quem S. Augustinus tradit his verbis: „Qui se de hoc malo desiderat liberare, quomodo sibi intervallo dierum potum addendo ad ebrietatis tenebras pervenit, ita paulatim subtrahendo ad sobrietatis lucem redeat. Qui si simul totum, quod amplius capiebat, subtraxerit, ubi nimia siti coeperit exardescere, cum grandi amaritudine clamet, et dicat, malle se mori, quam sibi bibendi et inebriandi consuetudinem tollere; nec attendit, quod tollerabilius erat illi, carne mori, quam in anima per ebrietatem interfici. Et ideo, ut nec ardorem nimium patiatur et de tam gravi malo liberetur, per intervalla dierum, sicut diximus aliquid de nimietate potus subtrahat; quoadusque ad rationabilem bibendi consuetudinem redeat”<sup>1)</sup>. Potissimum vero hoc Augustini monitum usurpare oportet erga cachecticos, qui immoderato potu, puta, vini adusti, ita facti sunt languidi stomachi, ut non possint sine gravi vitae periculo, a simili potu ex integro abstinere de reperente; his enim injungi debet, ut paulatim aliquid subtrahant, quo fiet, ut tandem sine ullo incommodo in totum abstineant. Cum gulosis, qui copioso cibo ultra temperantiae mensuram stomachum gravare solent, eadem ratio servari poterit, ut paulatim progrediantur, quotidie aliquid minus sumendo, quousque ad regulam temperantiae perveniantur.

---

1) Serm. 261.

### Contra iram.

§. 191. „Mansuetus sibi ipsi dulcis, et utilis aliis; iracundus vero et sibi insuavis, et aliis damnosus. Nihil insuavis homine iracundo, nihil onerosius, nihil molestius, nihil foedius, quemadmodum nihil suavius eo, qui nescit irasci“ <sup>1)</sup>). Jam adversus vitium irae primum remedium sit, ut homo illi obnoxius, cum iratus fuerit, ob aliquod inique factum dictumque sibi, paulatim se contineat, propriosque defectus et adversus Deum commissa secum ponderet; quibus agnoscat, multa pejora se promeritum, quam quae modo patitur, et quod fortasse Deus haec sibi accidere permiserit, ut ad conscientiam suam redeat poenasque det, ac deinceps a delinquendo sibi temperet. Quapropter qui injuriam passus est, vel quocunque malo alio affectus, attente consideret, nihil quam parvum, quam magnum, et quocunque modo inflatum, non subjacere justo judicio Dei, cui ad vindicandum etiam quaelibet creatura potest esse instrumentum. Proinde oculos mentis non tam defigat in hominem, malum inferentem, quam in Deum ipsum justissimum vindicem, juxta et misericordissimum Patrem, qui vel sic solet affligere, urere ac seccare suos in hoc seculo, ut eis parcat in futuro.

2) Alterum remedium sit, ut ad iram proclivis frequenter animo volvat praeclarum mansuetissimi Domini nostri Iesu Christi exemplar, qui, cum a principibus sacerdotum et Pharisaeis impeteretur injuriis summis, et passim apud illos audiret homo vorax, potator vini, seductor populi, in Beelzebub principe daemoniorum daemonia ejiciens, nec non horrendissima et ignominiosissima per eos morte afficeretur, nunquam tamen ne minima quidem passione irac correplu sicut, nullam omnino vindictam appetiit, sed incredibilem mansuetudinem semper et ubique servavit exhibuitque: „cum enim malediceretur, non maledicebat; cum pateretur, non comminabatur, tradebat autem judicanti se injuste“ <sup>2)</sup>). Chri-

---

1) S. Chrys. hom. 6. in. c. II. Actuum. — 2) I. Petr. III. 28.

**s**tianus igitur poenitens non irasci, non expetere vindictam, sed mansuetum esse ad omnes, discat ab Eo, qui dixit: „Discite a me, quia misericordia sum et humilis corde”<sup>1)</sup>), et eum in finem saepius aspiciat Crucifixum.

3) Juvabit etiam non parum, si dum passio irae non pulsat, animus adversus illam in antecessum corroboretur, frequenter ruminando verba: „In mansuetudine perfice opera tua, et super gloriam hominum diligenteris”<sup>2)</sup>). „Docebit mitis vias suas”<sup>3)</sup>). „Melior est patiens viro forti; et qui dominatur animo suo, expugnatore urbium”<sup>4)</sup>). „Mansueti possidebunt terram. . . . Ego autem dico vobis, quia omnis, qui irascitur fratri suo reus erit iudicio” etc. etc.<sup>5)</sup>). „Omnis amaritudo, et ira, et indignatio, et clamor, et blasphemia tollantur a vobis cum omni malitia”<sup>6)</sup>). — Ubi vero poenitens inordinata passione irae se corripi senserit, omnes animi sui vires in se ipso recolligat, non quidem cum impetu et ardore, sed placide et suaviter, et nihilominus sedulo et diligenter; illico recordetur sacrorum verborum, quibus iram intra se refrenare ac compescere satagat. Si a verbis et aliis externis irae signis se continuerit, reddet ipsi Deus victoriam motus interioris in praemium externae mortificationis.

4) Quia vero saepe accidit, ut quis ira et indignatione aliorum, quibus convivit, prius molestatus consimiliter in iram prosiliat, ne id fiat, opportunum remedium erit a) ab oculis irati se subducere; ubi enim ligna igni subtrahuntur, flamma extinguitur; b) si commode non possit, bonis verbis et mollibus irati animum demulcere ac placare, nam ut Sapiens ait: „Responsio mollis frangit iram”<sup>7)</sup>; si neque hoc locum habeat, ad silentium confugere, donec alter bilem decoixerit, et condolere potius irascenti; quemadmodum faceret, qui alterum gravi morbo aut alio incommodo afflictum videret: neque enim aliud est ira, ut commune habet pro-

1) Matth. XI. 29. — 2) Eccli. III. 19. — 3) Psalm. XXIV. 9. — 4) Prov. XVI. 32  
— 5) Matth. V. 6. 22. 25. — 6) Eph. IV. 31. — 7) Prov. XV. 1.

verbum, quam brevis insania. Ceterum monendum est poenitens, ut tempore irae nihil tentet, nihil decernat<sup>1)</sup>.

5) Postremum remedium, sine quo vix prosunt cetera, est assidua pro dono mansuetudinis oratio. Praescribatur itaque poenitenti iracundo, ut quotidie mane et vespere, et aliquoties per diem, non solum reiteret non irascendi propositum, verum etiam pro ejusdem propositi executione divinum auxilium ferventer imploret: idque tum per intercessionem Deiparae Virginis „inter omnes mitis”, tum praecipue per immensae Christi Domini mansuetudinis meritum.

6) Quodsi peccato succubuerit, oret pro ipso, quem ira offenderit, ipsumque beneficiis prosequatur, ut offensas benefaciendo compenset, sitque beneficentia velut igniti carbones, quos super caput ejus congerit. Haec est justa et sancta vindicta, ad quam S. Paulus hortatur<sup>2)</sup>.

### Contra consuetudinem blasphemandi, et indiscrete jurandi.

§. 192. Ut huic vitio confessarius salubriter medecatur, inquirat in radicem et occasiones, ex quibus poenitens solet frequenter labi in blasphemiam et indiscreta juramenta, ut nempe securis ponatur ad radicem. Radices et occasiones solent esse variae, ut sunt immoderata passio, irae intemperantia, potus etc., quibus obturandis operam dabit confessarius usu remediorum sup. §§. allatorum. Ceterum injungatur ejusmodi poenitentibus, a) ut seria consideratione statim temporibus apud se expendant gravitatem peccati blasphemiae in Deum, temerariorumque juramentorum; b) ut etiam mature considerent horrendas poenas, quibus haec vitia saepe mulctantur a Deo in praesenti seculo, et quibus certo certius mulctabuntur in futuro, ut nempe ex his considerationibus magnum criminum suorum horrorem concipient; c) ut hoc vitium saepius ex animo propter Deum detestentur statuant-

1) Cfr. Ludov. Granat. libr. cit. p. 567 – 600. — 2) Rom. XII. 20.

que apud se mori potius, et quaecunque mala perferre, quam imposterum tam atrocem in Deum injuriam deliberate committere; et insuper humiliter ac frequenter implorent divinum auxilium ad tam salubris propositi impletionem necessarium; d) ut, ubi contigerit, eos ex inveterata consuetudine (etsi efficaciter retractata) prorumpere in voces blasphemias vel juratorias, mox displicantiam ac dolorem inde concipiант et a Deo veniam postulent, renovando rursus praecedens propositum de non blasphemando ac temere jurando. Pro hujus autem propositi majori firmitate utile erit injungere, ut, quoties quis in ea linguae peccata relapsus fuerit, toties poenitentiam aliquam sponte assumat, qualis esset, eleemosynam dare, jejunare, orationem aliquam recitare: Denique e) cum contraria curentur contrariis, nomen Dei blasphemiiis ac temerariis juramentis dehonestare solitis, utiliter admodum praescribetur, ut interius exteriusque frequenter offerant Deo laudes, recitando e. g. psalmum: „Laudate Dominum de coelis”, vel canticum: „Benedicite omnia opera Domini Domino”, vel: „Te Deum laudamus;” item ad finem cujusque orationis Dominicæ aut Angelicae Salutationis dicendo: „Gloria Patri et Filio et Spiritui sancto, aut „Benedictus Deus in aeternum”, item Litanias de SS. Nominе Jesu cum aliis precibus, quae passim scriptae leguntur.

### Contra acediam.

**§. 193.** Acedia ignavia est et segnities animi ad bene operandum, taedium et tarditas in rebus spiritualibus. Cum senserit confessarius poenitentem in hoc labi peccatum coepisse, illique peccato jam deditum esse, poterit sequentibus remedиis opem ferre.

Et quidem 1) confessarius acedioso injungat frequentes et serias considerationes de Deo et divinis perfectionibus, maxime illis, quae ad amorem magis movere solent, ut sunt: infinita Dei bonitas et pulchritudo, nec non immensus ejus in nos amor; item de repromissa coelesti gloria perfectaque

possessione boni infiniti, quo tota aeternitate plene satiabitur, et cuius praegustum aliquem delibare hic solent animae Deum amantes.

2) Monendus est poenitens acediosus, ut cunctis considerationibus praememoratis adjungat orationes ferventes, humiles, fiduciales ac perseverantes, quibus a Spiritu Sancto obtineat internas gratias, easque efficaces ad praefatam mutationem necessarias. Cui fini maxime conducent breves orationes jaculatoriae crebro per diem repetitae, e. g. Deus meus, fac me gaudium Angelorum. O quanto in te delectabitur anima mea, mi Jesu! omni suavitate dulcior et delectabilior!

3) Contra torporem, quo homo languet ad communia justitiae opera, injungere pro remedio opportuno convenit quotidiana hominis christiani exercitia. E. g. ut indies post somnum nocturnum alacriter e lecto surgat, preces matutinas Deo fundat, meditationem aliquam seu considerationem internam per horulae saltem quadrantem instituat circa materiam vitio acediae et torporis curando accomodam. Item, ut diebus Dominicis et festivis officio divino et verbi divini prædicationi sedulo assistat; et (prout fieri potest) quotidie sacrosancto Missae sacrificio devote intersit etc. Vesperi examen conscientiae instituat, et admissorum defectuum a Deo contritus veniam postulet, hoc modo ad quietem nocturnam sese christiane disponens. Reliquum diei tempus in exercitiis diligenter impendat, quae status, conditio, munus, vel officium particulare ab ipso requirunt, intermiscendo identidem pios ad Deum affectus et ad ipsum se suaque omnia saepius referendo.

4) Postremo juvabit etiam, serio ob oculos ponere poenitentibus acediosis et torpidis, nihil conditione hominis christiani aequi indignum esse, ac otiose vitam agere, ubi caput nostrum Christus toto tempore vitae suae mortalis ex integro se impendit in iis, quae Patris sui erant, et nostram salutem concernebant. Ad hoc, ut confessarius poenitentis torporem et ignaviam fortius excutiat, merito ei consideranda proponet gravissima damna, quae ex acedia proveniunt tam

in hac quam in altera vita. Acedia enim cor coelestibus consolationibus evacuat, implet vero tristitis; aperit portam innumerabilibus peccati tentationibus, cum *multam malitiam docat otiositas*, adeo ut anima talis inulta vineae sive agro sit similis, de quo Salomon: „Per agrum hominis pigri transvi: et ecce totum repleverant urticae; et operuerant superficiem ejus spinae; et maceria lapidum destructa erat”<sup>1)</sup>. Quid enim aliud *urticae* sunt, quam peccata? et *spinae*, quam passiones et conscientiae amaritudines? Ex quo extrema spiritualium bonorum inopia et utilis mendicitas provenit. *Qui enim propter frigus arare noluit hyrme* hujus vitae, *mendicabit aestate mortis, et non dabitur illi*<sup>2)</sup>. Et „qui sectatur otium, replebitur egestate”<sup>3)</sup>: sicut quinque illae fatuae virgines, quae ex pigritia dormierunt, et cum excitatae oleum a prudentibus peterent, non fuit illis datum<sup>4)</sup>. *Justi* praeterea ipsi maxima patiuntur damna a tepiditate, quae velut tinea est virtutum, et vernis bonorum operum, conscientiarum aloë, divinarum consolationum exilium, meritorum diminutio et laborum augmentum: tepidi enim in virtute pleni sunt timoribus et desideriis. „Pigrum quippe dejicit timor, desideria occidunt pigrum”<sup>5)</sup>, laborant multum, et proficiunt parum, et incident in illam Jeremiae maledictionem: „Maledictus, qui facit opus Domini fraudulenter et negligenter”<sup>6)</sup>. In altera vero vita terribilem sustinebunt poenam. „Omnis arbor, quae non facit fructum bonum, excidetur, et mittetur in ignem”<sup>7)</sup>. „Quia tepidus es, et nec frigidus, nec calidus, incipiam te evomere ex ore meo”<sup>8)</sup>. „Servus piger, qui fodit talentum Domini sui, (iis, quae prius habebat) spoliatus, missus est in tenebras exteriores, ubi erit fletus et stridor dentium”<sup>9)</sup>. Ludovicus Granatensis libro saepius laudato considerationes commendat, quibus se armare oportet, cum turpe et ignavum hoc malum animum tentat<sup>10)</sup>.

---

1) Prov. XXIV. 30.31. — 2) Prov. XX. 4. — 3) Prov. XXVIII. 19. — 4) Matth. XXV. 9. — 5) Prov. XVIII. 8. — 6) XLVIII. 10. — 7) Matth. III. 10. — 8) Apoc. III. 16. — 9) Matth. XXV. 28.30. — 10) Dux peccatorum p. 670. — 675.

### Contra peccatum praesumtionis.

**§. 195.** Variae dantur praesumtionis species, hinc varia quoque remedia confessario ad manum esse debent, praesumtionis peccati reis praescribenda. Quare si confessarius animadvertat, poenitentem laborare praesumtione, qui ita propriis confidit viribus, ac si sine gratiae divinae adjutorio posset quasvis tentationes superare, vel a peccato resurgere vel opera salutaria perficere, oportet illi, postquam de hoc fidei articulo convictus fuerit, pro remedio praescribere, ut serio ruminet sacrae Scripturae testimonia, quibus exprimitur necessitas gratiae divinae ad singulos actus salutariter bonos, ut frequenti illorum testimoniorum meditatione, nimia illa de propriis viribus confidentia excludatur. Ex. g. „Sine me nihil potestis facere”<sup>1)</sup>. „Non sufficientes sumus cogitare aliquid a nobis, quasi ex nobis, sed sufficientia nostra ex Deo est”<sup>2)</sup>. „Deus est, qui operatur in vobis et velle et perficere pro bona voluntate”<sup>3)</sup>.

Adversus aliam praesumtionis speciem, qua quis confidit de Dei bonitate et misericordia, quin aut poenitentiam agere velit, aut exercere opera bona, ea sacrae Scripturae loca expendenda sunt, quibus necessitas poenitentiae ad remissionem peccatorum et bonorum operum ad salutem inculcatur. Ex. g.: „Si poenitentiam non egeritis, similiter peribitis”<sup>4)</sup>. „Facite fructus dignos poenitentiae”<sup>5)</sup>. „Reddet (Deus) unicuique secundum opera ejus”<sup>6)</sup>. „Qui seminat in carne sua, de carne et metet corruptionem; qui vero seminat in spiritu, de spiritu metet vitam aeternam”<sup>7)</sup>. De hac, et illa praesumtionis specie vide Theologiam dogmaticam.

Porro eis, qui peccant vitio praesumtionis eo, quod sese in occasiones proximas et graves tentationes sponte in-

1) Joan. XV. 5. — 2) II. Cor. III. 5. — 3) Phil. II. 18. Cfr. Arans. II. cap. 6 et Trid. Concilium. — 4) Luc. XIII. 5. — 5) Luc. III. 8. — 6) Matth. XVI. 27. — 7) Gal. VI. 8.

gerunt, confidentes, quod in illis non labentur, ostendere oportet ex Scriptura sacra, et sanctis Patribus, bujusmodi confidentiam plenam esse temeritate, et quidem, attestante Spiritu Sancto<sup>1)</sup>: „Qui amat periculum, in illo peribit.” Idque sive confidentia illa nitatur propriis viribus, quia hae nimis infirmae sunt et imbecilles; sive auxilio divino sperato, quia Deus istud ultro se in graves tentationes conscientibus nullibi promisit, quin imo tales plane merentur, ut auxilium divinum iis subtrahatur: sicut miles dignus est, non adjuvari a Duce, dum neglecto ducis praescripto in medium hostium se conjicit. — Pariter qui exemplo boni latronis *salvati* consisi emendationem ad vitae finem remittunt, verba Doctoris melliflui sedulo et serio ponderare jubentur: „In toto canone Scripturarum nullum alium praeter hunc latronem invenies sic salvatum.” Unus est *salvatus*, ne desperes, *unus* aulem, ne *praesumas*<sup>2)</sup>. „In infirmitate, ait S. Aug., infirma est poenitentia, et in moribundo timeo, ne ipsa moriatur. . . . Qui in peccato mori non vult, in peccato non vivat, qui enim in peccato vivit, saepissime, antequam poenitentiam agat, justo Dei judicio in peccato moritur, ut mors sit vitae sceleratae consentanea; vivite bene, ne moriamini male”<sup>3)</sup>. Praeclarum admodum in causam praesentem etiam Com. de Stolberg in opere suo praefatur<sup>4)</sup>.

## C a p u t I V.

### *De principiis generalibus circa absolutionem observandis.*

Confessarius judex peccatorum a Christo constitutus.

§. 196. Si exomologes in tanquam veri nominis Sacramentum consideramus, confessarius jam non solum qua conscientiae arbiter assidet, qui pro ampliori doctrina sua poenitentem dijudicare, ejus vulneribus mederi, eumque in pro-

1) Eccl. III. 7. — 2) Cfr. Librum de recto clavum usu, authore Joanne Episcopo Castoriensi. Venet. 1771. pag. 27. — 3) Serm. de Script. Item de Verbo Domin. — 4) Religionsgeschichte V. Th. p. 448. — 452.

sequenda virtutis semita dirigere possit, sed tanquam Dei ipius minister nobis proponitur, cui superna ligandi et solvendi potestas commissa fuit. Dumque hac divinitus sibi concedita potestate utitur, ejusdem absolutio non est mera remissionis declaratio, sed est actus proprie*judicialis*, quo revera a peccatis absolvimur, et merita Christi coelestesque gratiae (dummodo nullum ponamus obicem) largissime in nos dispensantur. Cum enim Christus sacerdotibus potestatem remittendi et retinendi peccata concessit, mens ejus certe alia non fuit, quam ut inquisitione facta, et causa cognita, quos dignos judicaverint, absolverent, reliquias peccata retinerent; hoc enim verba ita exprimunt, ut non possint aliter intelligi. Manifeste haec res ostenditur ex verbis Joannis<sup>1</sup>); neque enim Christus diceret potuisse: „Quorum remiseritis peccata, remittentur eis”; sed debuisse dicere: Quae remissa fuerint in coelis, haec vos remissa declarabitis in terris. Cum igitur Filius Dei, homo Christus Jesus, cui omne iudicium datum est omnisque potestas in coelo et in terra, dixerit Apostolis: *Sicut misit me Pater, et ego misso vos; quorum etc.*, ambigi nulla ratione potest, eos esse *judices peccatorum* a Christo Domino constitutos<sup>2</sup>). Sed quoque perpetua Ecclesiae traditione et antiquorum Patrum testimonii edocemur, qui unanimi voce profitentur, potestatem sacerdotum ipsius Christi potestatem esse. „Quod per sacerdotes facit, ipsius Christi potestas est”, inquit Pacianus<sup>3</sup>). Et S. Gregorius exponens haec verba Evangelii: *Quorum remiseritis etc.* ait: „Principatum divini iudicij sortiuntur, ut vice Dei quibusdam peccata retineant, quibusdam relaxent”<sup>4</sup>). S. Chrysostomus, novae legis sacerdotes cum sacerdotibus Iudeorum comparans, docet: „his non lepram purgare datum, sed purgatos probare. At vero nostris sacerdotibus non corporis lepram, sed animae sordes, non dico purgatos probare, sed purgare prorsus concessum est”<sup>5</sup>). Unde Conc. Trident. necessitatem jurisdictionis

---

1) XX. 21 – 23. ... 2) Vide Theol. dog. — 3) Ep. 1. ad Symph. — 4) Hom. 20. — 5) Libr. 3. de Sacerd.

*In ministro, et confessionis ex parte poenitentis ex hoc fonte derivat<sup>1)</sup>.*

**S**ummopere dolendum est, quod multi, ubi de Sacramento poenitentiae scribunt, veram Sacramenti indolem reticentes, illud ceteram poenitentium directionem exhibeant, quo sit, ut plurimi in sensu suo abundantes existimant, se utpote sibi ipsis sufficientes, hac directione non indigere. Sit etiam, tales confessarios multo sapientiores esse, aut Sacramentum iustud non in mera directione consistit, cui unusquisque peccator, si quidem occasionem habet, semet subjicere jubetur.

### **Canon universalis et objectivus in usu potestatis sacramentalis.**

**§. 197.** Cum confessarius duplēcē habeat potestatem divinitus sibi collatam, aliam quidem ad remittenda, aliam vero ad retinenda peccata, ante omnia scire oportet, *quādām*, et *quomodo* ea uti debeat, ne vel ipsem, vel grex Christi detrimentum patiatur. Ut enim magno se crīmine adstringit, qui thesaurum Christi in Sacramento Poenitentiae latentem hominibus vere poenitentibus crudeli parsimonia occludit, liberalem Christi munificentiam coarctat, et aquam gratiae ex ille fluentem avara manu cohibet: ita similiter in gravissimam incidit culpam, qui hanc suam potestatem usu iniquo corruptit, et ad sui ostentationem convertit; qui timore, respectu, quod frequentius fieri solet, aliave quavis animi perturbatione commotus, in non dignos effundit. Deus explicitē vetat, ne sancta indignis projiciantur: „Nolite sanctū dare canibūs”<sup>2)</sup>. „Irrita et falsa pax, inquit Cyprianus, periculosa dantibus, et nihil accipientibus profutura: — — — si quis temerarius remissionem peccatorum dare se cunctis putat posse, audetque praecepta rescindere, non tantum nihil prodest, sed et obest”<sup>3)</sup>. Ut igitur confessarius potestate clavium legitime in suam poenitentiam

---

1) Sess. XIV. can. 6. 7. 8. Catechism. Rom. P. II. c. 5. q. 15. — 2) Matth. VII. — 3) De lapsis.

tentiumque salutem utatur, nunquam non sibi praesentem habeat canonis instar sequentem regulam: „*Absolutio non nisi capacibus et dignis impertienda, incapacibus autem et indignis nunquam impertienda est.*“ Quae propositio certa et invicta in natura Sacramenti Poenitentiae, ex ipsis sacris literis sacrorumque canonum regulis, adeo liquido constat, ut probationis argumenta in medium proferre jure super-sedere possimus. Hinc missa probatione restat tantum inquirere, qui incapacum et indignorum nomine veniant. — Dicimus autem percipiendae absolutionis sacramentalis incapaces, qui utut baptizati, *absque sua culpa*, materiam ad Poenitentiae Sacramentum absolute necessariam, *præbere non possunt*. His adnumeramus a) jam mortuos, b) a confessario absentes, c) eos, qui per merum mentis, nondum sufficienter exultaे vel hebetis, defectum, committendo veri nominis peccato impares sunt, d) eos, qui, licet sine culpa, ignorant necessaria necessitate medii, e) denique eos, qui *sine sua culpa* ne tantum quidem confessionis sacramentalis peragere, ne tantum quidem contritionis de peccato in se excitare valent, quantum ad Sacramentum Poenitentiae absolute requiritur. Exempla hoc spectantia v. g. de pueris, fatis etc. infra Sect. II. recurrunt.

Indignos absolutione sacramentali dicimus, quos *propria culpa prohibet*, quominus absolutio ipsis efficax esse queat. Differt indignitas ab incapacitate mera, quod illa culpabilis, haec inculpabilis sit. Indigni sacramentali absolutione sunt omnes, qui *nedum animo emendati*, vel *nondum contriti sunt*<sup>1</sup>), hinc vel de peccatis non dolent, nec propositum de cetero non peccandi habent, vel emendationis et satisfactionis opera praestare renituntur. His quoque adnumeramus omnes, qui *crassa et culpabili* tenentur in necessariis Religionis doctrinis *ignorantia* — infideles, haereticos, schismaticos formales — excommunicatos, qui conditiones, quibus expletis ad Ecclesiaē communionem recipientur, inire malevole tergiversantur. .

---

1) Conc. Trid. Sess. XIV. cap. 5.

## A. De absolutione danda.

### Absolutionis forma absoluta.

§. 198. Absolutionis, quae datur, forma dividitur a nonnullis in *absolutam*, si nulla, et in *conditionatam*, si quaeam adjicitur conditio. Prima locum habet, si poenitentie solvendi capacitas et dignitas ex genuinis liquido constat gnis sincereae contritionis; (nisi specialis causa occurrat, quae absolutionem saltem ad tempus differendam suadeat). Nam poenitens per confessionem, quam genuina contritionis gna comitantur, jus ad absolutionem acquisivit adeo, ut iuste ageret confessarius, si omnibus, quae ad obtinendam ratiam sacramentalem ex parte poenitentis requiruntur, xpletis, ipse judicis officio fungi, et reum simpliciter absolvere detrectaret. „Quos enim omnipotens Deus per compunctionis gratiam visitat, illos Pastoris sententia absolvat”<sup>1)</sup>.

### Absolutionis forma conditionata.

§. 199. Quod absolutionis formam conditionatam attinet, quaestiones plures moventur: a) quae et qualis sit forma conditionata? b) num licita nec ne? c) quando locum habere possit? d) num verbis exprimi debeat, an mente nam concipi sufficiat?

1. Conditionata absolutionis forma, de qua hic sermo est, ea *tentum* intelligitur, quae conditionem *de praesenti* involvit, *illam* videlicet: Si capax, vel dignus, sive dispositus es, ego te absollo. Absolutio enim collata sub conditione *de futuro*, v. gr. „Si restitueris, ego te absollo”, plane invalida est. Nam absolutio talis nec valet tunc, cum pronuntiatur, quia deest intentio absolventis, nec valet, cum

---

1) S. Greg. hom. 25. in Evang.

ponitur conditio, quia forma jam non est moraliter praesens: Sacramentum nonnisi praesens operatur, et ex se producit id, quod significat, significat autem effectum de praesenti. Cum vero aliquis absolvitur, qui alias non posset absolvi, nisi promittat satisfacere vel restituere, vel removere occasionem, *promissione praestita* debet absolvvi, et quidem non conditionate, sed simpliciter sub solita forma.

2. Num licita sit absolutio sub conditione de praesenti data, non omnes consentiant. Patroni sententiae affirmativae ita ratiocinantur: Communis praxis non omnino prohibet, quin in eis suffragari videtur, quia in genere conditionata reiteratio Sacrementi licita censetur, si administrato Sacramento positivam de ejus validitate dubium suboritur. Sic Petrus Collet, continuator paelect. theolog. Tourneili, ait: Usus formae aut potius intentionis conditionatae non modo legitur nullibi prohibitus, sed timoratorum usu et ecclesiae praxi *hodie satis firmatus est*<sup>1)</sup>.

3. Si quaeritur, quando absolutio sub conditione danda sit, regula statuitar sequens: Tunc poenitens conditionate absolvendus est, quando confessarius positivo dubio tenetur, num absolvendus capax dignusve sit, et si simul causa necessitatis absolutionem differre dissuadeat aut prohibeat, videlicet, si urgeat periculum mortis; — si ex absolutione non data, gravioris dissimulationis, vel scandali vel danni non aliter quam per aliud peccatum (puta mendaciam) effugiendorum periculum timetur; — si ex adjungitis conjicere licet, nunquam fore, ut omne dubium circa necessariam personae dispositionem absit, simulque durius sit, eum diutius absolutionis gratia, *cuius capax et dignus esse possit*, privare. — Sic absolutionis forma conditionata utendum esse praecipiunt, si confessarius prudenter dubitet, an moribundus vivat vel sentiat; aut an sit rite dispositus, v.g. cum aponsi confitentur immediate ante suscipiendum Sacra-

1) Tom. IV. p. 188 Edit. Venet.— Cfr. Gerson. in Tract. de Schism. tom. II. p. 79. Powondra Theol. past. tom. V. Köhler Beichtstuhl für Seelsorger. II. Th. p. 485. IV. Regel.

mentum matrimonii, vel confitetur puer, quem pater secum ad S. Tribunal duxit, vel unica persona, quae scilicet illico post confessionem ad communionem ituram esse aedituia templi declaravit, et simul ex non impertita, ob prudens de eorum dignitate dubium, absolutione, periculum diffamatio-  
nis gravis instat; vel cum dubitatur, an puer vel semifatuus sint rite praeparati, praesertim in periculo mortis, et tem-  
pore paschali.

4. Utrum, si absolutio sub conditione datur, conditio verbis in forma absolutionis exprimi debeat, an vero sufficiat, eam mente solum concipi, patroni formae conditionatae dissentient. Plures ajunt, posse quidem confessarium secure sequi praxin et sententiam communem authorum asserentium, sufficere, si sola mente apponatur; e contra alii praecipiunt, ut expresse addatur, quia etiam in **Sacramento Baptismi Ritualia** jubent explicite ponи conditionem, ideoque securius videri, si idem etiam in hoc **Sacramento** fiat.

### Sententia contraria.

**§. 200.** Jam vero sunt, qui praefatae sententiae non subscrubunt, et formam absolutionis conditionatam reprobant. Argumenta illorum in medium proferentes minime gentium eo consilio ducimur, ut auctoritati virorum scientia et pietate insignium, qui conditionatam absolutionis formam ad-  
mittunt, quidquam derogare velimus, sed ut lector quoque periposcat, cur alii laudatam absolutionis formam adoptare detrectent.

A. Generatim forma conditionata in nullo olim **Sacra-  
mento usitata** fuit, neque in **Baptismo**, ut patet ex **Natal. Alexand. historia ecclesiastica** sect. IV. c. IV. Seculo VIII. prima vestigia conditionalis **Baptismi** occurunt in statutis **S. Bonifacii**; ast nequaquam subito universalis fuit haec praxis, sed diu adhuc postea alii et theoretice et practice tenuerunt formam tantum absolutam. Vide **Synodum Eborac. London. Hugon. a S. Vict. Magistrum Sententiarum, Petrum Pictav. etc.** Tandem cum sec. XIII. sub **Gregorio IX.** epistola **Alexandri III. Papae de Baptismo conditionato corpori juris**

canonici inserta est, usus conditionis adponendae ad formam Baptismi in Ecclesia occidentali invaluit.

B. Sed ex hac etiam admissa in Baptismo forma conditio-  
nata nihil sequitur pro Sacramento Poenitentiae in conditione  
administrandae; nam 1) ipsa verba Salvatoris: Quorum remi-  
seritis etc., formam absolutam important, nihilque conditio-  
nis continent, unde juxta Christi institutionem peccata aut  
praecise remittantur per absolutionem, aut retineantur.

2) Alioquin, quod ex verbis institutionis sequitur, ab-  
solutio complectitur *actum vere judiciale*; atqui forma con-  
ditionata cessat esse judicialis; ergo Sacramento Poeniten-  
tiae nequaquam convenit. Qualis e. gr. esset haec judicis  
ferentis sententia: „Ego te abservo a crimine furti, vel  
adulterii etc. — si innocens es.”

3) In genere notandum, indolem Sacramentorum sem-  
per bene esse attendendam, ne quod uni competere potest  
praeter rem ad alterum juxta analogiam transferatur. Si  
Baptismus sub forma conditionata confertur, adest *dubium  
facti*, secus vero in Sacramento Poenitentiae, ubi *dubium  
juris*, quando nimis dubium circa poenitentis dignitatem  
versatur, obtinet. Jam quod licet in dubio facti, non trans-  
ferendum est ad casum, in quo agitur de dubio juris.

4) In Patrum traditione forma Poenitentiae conditionata  
frustra quaeritur, nisi ad internam mentis intentionem ver-  
bis non expressam configere velimus. Sed nihil quoque est  
quod talem Patrum intentionem nobis indicet, nam si pu-  
tant, Patres propterea in intentione saltem conditionata esse  
uos forma, quia tanquam viri pii sic declinare poterant  
crimen sacrilegii aut irreverentiae, id quidem nihil evincit.  
Sic e. gr. si redeamus ad Baptismum, quem alicui admini-  
stratum esse dubitatur, Patres volunt, ejusmodi hominem  
simpliciter baptizari, neque mentionem faciunt intentionis  
conditionatae, quia alia ratione avertere a se moliuntur cri-  
men sacrilegac reiterationis, ajunt videlicet. „Non est itera-  
tum, quod factum esse omnino nescitur<sup>1)</sup>”. Idem etiam de

---

<sup>1)</sup>Leo. M. Epist. 62.

**Confirmationē dubia**, ait S. Gregorius<sup>1)</sup>. Patres, qui ita loquuntur, certe sine occulta intentione Sacramentum administrasse censendi sunt.

5) Libri rituales, qui ceteroqui minimas sacramentorum ceremonias indicant, et Baptismum quoque seniori tempore cum conditione conferri posse adnotant, prorsus silent de absolutione conditionata, etiam ubi de pueris moribundis loquuntur; certo non ex negligentia aut inscitia, sed quia neque licitam, neque necessariam judicarunt. Speciatim Sacerdotale Romanum, quod Albertus Castellanus concinnavit, et Leoni X. S. P. nuncupavit, a Pio IV. emendatum, et, ut multis videtur, approbatum, dum de Baptismo conditionato agit, ad marginem notat: „Secus in Sacramento Poenitentiae, quod non licet.“

6) Neque concilii alicujus auctoritate absolutio conditionata nititur, imo potius praecavet Concilium Tridentinum, ne quis privatus ritum in solemini Sacramentorum administratione contemnat, aut omittat, aut in novos alias mutet. Jam si nemini licitum est, ritus accidentales variare, multo minus ipsam Sacramenti formam immutare, aut vertere, permisum erit privatis theologia. Est vero forma Sacramenti Poenitentiae ex Ecclesiae sensu: „Ego te absolvo,“ haec utique est absoluta, non conditionata.

7) Quod tandem casus varios attinet, in quibus conditionate tantum absolvī possit, ajunt illos non esse ejus indeſſo, ut non per absolutionem inconditionatam, quando absolutionis prorogatio omnino locum habere nequit, solvantur. Quare obtinente tantum *dubio vel de poenitentis dispositione*, si adsit *gravis necessitas*, quea absolutionem differre dissudet, vel prohibet, puta, a) periculum diffamationis, vel scandali, vel damni, b) periculum mortis, vel *de vita poenitentis*, licitum esse volunt simpliciter absolutionem conferre, quin violatio Sacramento debitae reverentiae metuenda sit. In extremis extrema tentanda, et cum Sacramentum sit a Christo Domino institutum pro salute poenitentium, quando alter-

---

1) Libr. 2. XII. Indict. 7. Epist. 21.

utrum periclitari necesse est, potius Sacramentum, quam animae exponi possunt periculo. Sic moribundo christiano et vitae probatae, qui casu subito ita opprimitur, ut nec voluntatem confitendi peccata, nec suum de illis commissis dolorum ullo signo testari possit, absolutionem simpliciter concedi posse, auctoritate divi Augustini<sup>1)</sup>, afferunt; quia ipsa contritionem voluntatemque confitendi dēesse non constat et, licet utrumque exprimere nequeat, ipsi tamen inesse merito conjicitur. Casu vero, quo de vita poenitentis dubitatur sacerdos vitam potius, quae dicitur esse in possessione, quam mortem, prudenter supponit, atque adeo reconciliationis forma absoluta impune tribuere potest. — Verum in hujus quaestionis controversia praeposuit distingue inter *dubium juris et facti*, ita, ut juxta analogiam de Baptisme conditio-nato, absolutio *sub conditione* conferatur, quando ad eum *dubium facti*, puta, num poenitens adhuc vivat, num desiderium confitendi habeat nec ne; *secus vero*, ubi *dubium juris*, scilicet de poenitentis dignitate obtinet. Ceterum commendamus illud S. Augustini: „Non tamen propterea damnare debeimus eos, qui timidius agunt, quam nobis videtur agi oportere, ne de pecunia conservo credita *impribus* quam cautius judicare voluisse judicemur. — — Undequaque nostrum pro se rationem reddet Deo. Non ergo amplius invicem judicemus“ <sup>2)</sup>.

Rituale Parisiense, auctoritate Hyacinthi-Ludovici de Quellie, Archiepiscopi Parisiensis anno 1839 editum hac de re statut: quando dubitetur, an adhuc vivat, qui absolvendus occurrit, Sacerdos uti potest forma conditionali: *Si viris, ego te absolve, etc.* Is alio autem quocunque casu adhiberi sola debet forma consueta, nunquam vero conditionalis, etiam propter dubias poenitentis dispositiones, quemadmodum in morbo periculosō aenepe venit.“

1) Libr. 1. de adulterin. conj. c. 28. 28. — 2) Cfr. Cardinal. Cajetan. In summa V. *absolutio* — P. Bonifacii Schneiderbach de ratione solvendi et ligandi in *Sacramento Poenitentiae Diatriba*, 1772. Directeur des Ames penitentes, tom I. p. 428. à Paris. — Institut. theolog. tom. IV. p. 350. Lugd. 1780. — Ludov. Philippi D'Anneau. Eppi. Fessensis Suffrag. et Vic. gen. Dioecesis Argentinensis Monita selecta de officiis confessariorum et parochi. Aug. Vind. 1789. pag. 102. §. 2.

## A. De absolutione non danda.

### a) Dilatio.

§. 201. Si *absolutio* non datur, ea *differri* potest, aut *spari*. — *Absolutio* differtur, si poenitenti *absolutio* quem non conceditur, ast pro futuro quopiam momento adiutare determinato sub determinatis quibusdam conditionis promittitur. Differenda est autem, quoties de confitentis spesitate sive dignitate dubium sit prudens, atque simul illa necessitas *absolutionem* dare urgeat. — Sit haec ipsa dilatio poenitenti novum calcar, ut monita et praecepta conscripsi tempore intermedio certius exactiusque exsequatur. ecce, quod per opera a sacerdote injuncta, quae *absolutionem* praecedunt, poenitens paulatim impetrat majora et beriora auxilia ad dilectionem Dei, et contritionem animi excitandam. Dilata *absolutione* peccatores pravos habitus suere rebellesque animi affectus compescere docentur. Nunquam aegrotus, nisi vim acerbitatemque morbi sentiat, in hunc denuo incidere formidabit. Nunquam criminis poenam non peccator pendet, ut ejus metu et terrore percellatur, que cogitationem in supplicium intendet peccatis debitum, nisi mora et spatium illi detur, ut consideret, in quantum clementatem se peccatis suis dejecerit, sibique proponat firmis quidvis patiendum, quidvis ferendum, quidvis prius diligendum, quam ut in miserum statum, unde emergere titur, rursus praecepit se ferri sinat. Hanc regulam iam Sanctos Patres tenuisse contra relaxations quorundam . Cyprianus invicte docet. Quaenam hujus viri sensa fuerint, non melius intelligi possunt, quam ex Sermone V., item de lapsis scripsit, ubi per apostrophen sese ad peccatores convertit, furentes contra confessarios sibi *absolutionem* differentes: „O tuam nimiam, furiose, dementiam! Irasceris ei, qui pro te misericordiam deprecatur, qui vulnus tuum sentit, quod ipse non sentis, qui pro te lacrymas fundit, zas ipse forsitan non fundis. Oneras adhuc crimen et cumu-

las.“ S. Carolus<sup>1)</sup> eadem monita tradit; et S. Xaverius P. Caspari p[re]cepit, ut *quibusdam* confitentibus non continuo conferatur absolutio, sed in breve tempus differatur, ut interim animorum maculas lacrymis ac voluntariis eluant poenit. Si quid cui debent, restituant; simultatibus, si quas habent, depositis redeant cum inimicis in gratiam; a libidinis consuetudine ceterisque, quibus impliciti sunt, flagitiis expiantur. Haec omnia absolutionem praecurrunt rectius quam sequuntur. Nam istiusmodi homines in ipsa confessione promittunt, se cuncta facturos, post absolutionem fidei data immemores promissa irrita cadere patientur<sup>2)</sup>). Huc facit *Synodus Gebennensis* a successore S. Francisci Salesii habitacujus haec habentur verba: „Varii presbyteri se faciles præbent in danda peccatorum remissa, modo peccatores sponte deant emendationem et elongationem a peccandi occasione proxima. Diligenter inquirendum est, num idem non saepius promiserint. Nam si id ipsum promiserint identidem, nec promissum adimplerint, presbyter illorum verbis non debet credere, sed differre absolutionem, quoadusque ab istis occasionibus peccandi recesserint, et quoadusque per aliquod temporis spatium ad eas non redierint. Nam si detur absolutione sine spe probabili, quod poenitens stabit missis, Sanguis Jesu Christi profanationi exponitur, et presbyteri iteratarum prolapsionum, et illorum malorum se reos constituunt, quae ex falsis nascuntur absolutionibus, quibus peril tum presbyterorum, tum poenitentium multitudo infinita“<sup>3)</sup>.

In Concilio Pragensi Provinciali anni 1603, postea recuso anno 1650 jussu D. Archiepiscopi Card. de Harrach<sup>4)</sup>, ita admonetur confessarius: „Quos in graviora crimina frequenter ex prava consuetudine incidisse animadvertisit, us ad aliquot dies, atque adeo menses, prout morbi gravitas exegerit, absolutionem differat: ita tamen, ut filios sanare, non autem in desperationem aut confusionem inducere, pie

---

1) In libro de ratione administrandi Sacramentum Poenitentiae. — 2) In vita ab Herat. Turs. exarat. p. 281. — 3) Part. IV. tit. 8. cap. 5. — 4) Titulo de poenit. p. 78.

prudenterque procuret”<sup>1)</sup>. Bene igitur pensitandum, spectata poenitentis indole, utrum dilatione *absolutionis* periculose affigendus irritandusve, an vero salubriter excitandus creditatur. Etenim in priori casu oportebit *absolutionem dare*, quam alioquin differre maluissemus.

### Continuatio.

§. 202. Verum obmovent, in confessionali *poenitenti credendum esse*. Id concedimus, si de factis est sermo, quae *confitens* adfirmat, v. g. num hoc illudve peccatum patraverit, vel ab hoc inde tempore iteraverit, num ablatum restituerit, num occasionem peccandi dicitaverit, num popinam diebus feriatis non amplius frequentare firmiter decreverit; ast si de judicio super haec facta quaeritur, non soli poenitenti credendum est, sed num peccatum quodpiam pro graviore levioreve, num dolor, quem *confitens* de peccatis suis habere asserit, pro puro et genuino, propositum pro efficaci, animus pro emendato habenda sint, confessarius ipse dijudicet necesse est. Ad verba haec: „Poenitenti sicut contra se, ita et pro se credendum est.” Contensonius, doctrina et pietate insignis Religiosus, sapienter reputavit: „Respondeo, inquit, quod licet in enumerandis anteactae vitae peccatis, in enarrandis scelerum numero specie et circumstantiis credendum sit, quippe qui solus male gesta sua dignoscere potest: attamen quantum attinet ad cordis conversionem, cum multoties verba sefellerunt, non satis tuto illi creditur, unde prudenter ex factis probatio exigitur. Tum quia voluntas sincera non ita certo verbis ac operibus se prodit et indicat, tum quia de dispositione ad veniam recipiendam indonea aestimare non ad reum pertinet, sed ad judicem a Deo constitutum, non ad discipu-

---

1) Cfr. *Dissertationem Card. de Aguirre in Canones 11. et 12. Concilii Tplet. III. in libro contentam*, cui titulus est: *Doctrina de Sacramento Poenitentiae recte administrando*, — quam nova *Canonum collectione* eandem in rem ex conciliis Germaniae locupletavit presbyter et monachus *Benedictinus Congreg. S. Blasii in S. N.* — *Typis San-Blasianis. 1778.*

lum, sed ad doctorem et rectorem animarum, non ad aerum, sed ad medicum. Tum quia tot sunt in animis nostris recessus, tot latebrae, tot saepe praesertim post iterata flagitia, nebulae et offusae tenebrae, ut se ipsum peccator cognoscere non possit, quia (ut ait S. Gregorius) „saepe sibi de se mens ipsa mentitur, sive, ut aliud in intimis intentio supprimat, aliud tractantis animo superficies cogitationis ostendat. Et fingit se de bono opere amare, quod non amat, de mundi autem gloria non amare, quod amat. Cujus signum est, quod in praecedentibus confessionibus emendationem promittebat, et vero se preposito affici putabat, et tamen mentiebatur sibi iniquitas, nec reapse manus erat, quia eadem peccata, eodem iniquitate fructus edidit iuxta commune philosophorum axioma: *idem manus idem, facit idem.* Idem ergo intus in corde manu, quae eadem foris protulit; et qui se ipsum toties decepit, seipsum decipere moraliter prudenterque censetur, nisi certiora argumenta producat<sup>1)</sup>). — Hinc sancta Sedes Romana, propositioni huic nigrum theta affixit: „Poenitenti habentem consuetudinem peccandi contra legem Dei, naturee sunt Ecclesiae, etiam emendationis spes nulla adpareat, nec est deneganda, nec differenda absolutio, dummodo ea preferat, se dolero, et proponat emendationem.”

Neque pugnat hoc cum Christi verbis ad Petrum: „Non ficio tibi usque septies, sed usque septuagies septies”<sup>2)</sup>. Voluit enim Christus his verbis innuere id, quod fieri posset, non autem interdicere, quod aliquande fieri debeat. Manifestum est, peccatori bene disposito absolutionem concedi posse, quamvis millies peccaverit. Nihilominus tamen etiam verum est, praestare quandoque peccatori, ut in remedium ei castigationem absolutio differatur. Istud enim non est proprie nolle condonare, aut absolutionem prorsus denegare, verum morari duntaxat et protrahere, ut majori postea quamfructu et lucro suo conferatur. Quod ipsum cum S. Pauli sententiis congruit: „Omnia mihi licent, sed non omnia expedient”<sup>3)</sup>.

<sup>1)</sup> Tom. IX. diss. de Sacramento Poenit. cap. 2. — <sup>2)</sup> Matth. XVII. 22.  
— <sup>3)</sup> I. Cor. X. 22.

Dilatio exasperat poenitentem, qui ira exardescet in confessarium, ut forsitan revertensur sit ad S. Tribunal. — Medico nulla habenda est ratio clamorum et querelarum aegrotantis, ubi illum tractat, sed valetudinis, quam eidem procurare conatur. S. Cyprianus de lapsis: „Vociferetur, et clamet, et conqueratur aeger impatiens per dolorem, gratias aget postmodum, cum senserit sanitatem.” Et Tertullianus: „Est et haec perversitas hominum, salutaria excutere, existiosa suscipere, periculosa quaeque medicamina vitare, mori denique citius quam curari desiderare. Nam et medicinae praesidium plures refugiunt, plures timidi et male verecundi. Et est quasi saevitia medicina de scalpello atque cauterio, de sinapi, incendio, nec tamen secari, inuri, et extendi mederique idcirco malum, quia dolores utiles adfert, nec quia tantummodo contristat, recusabitur, sed quia necessario contristat, adhibebitur. Horrorem operis fructus excusat, mulans denique, et gemens ille, et mugiens inter manus medici, postmodum eosdem mercede cumulabit, et artifices optimos praedicabit, et saevos jam negabit.” Ubi autem confessari factum reprehendunt eique infamiae notam inurere conantur, „si linguae ainaritudo maledicto sive convicio eruperit, respice dictum: cum vos maledixerint, gaudete; Dominus ipse maledictus in lege est, et tamen solus est benedictus. Igitur Dominum servi sequamur, et maledicamus patienter, ut benedicti esse possimus. Fatigetur improbitas patientia tua”<sup>1)</sup>). Notandum vero, non ex abrupto et re inconsiderata fieri debere absolutionis dilationem, sed postquam admoniti aliquoties et additae comminationes fuerint, nisi ad meliorem frugem se convertant, zeloque ferventiore in divino cultu progrediantur, absolutionem sibi protractum iri. Haec admonitio et minae quoque magnam ad ejusmodi negotium suppeditant utilitatem. Si tamen efficaciae nihil habuerint, erit executioni insistendum.

---

1) Tertul. libro de Poenit. c. 8. — Cfr. Amor poenitens, seu de recto claviam usu, authore Joanne Episc. Castoriensi L. II. p. 88. cap. 10—11. Instructio pastoralis Cardinallis Deuhoffi §. 16.

### b) Denegatio.

**§. 203.** Denegatur absolutio, si poenitens non absolutus dimittitur, sola confessarii declaratione, quod eum, quamdiu in eodem statu, in quo nunc positum se exhibet, perseveraverit, absoluturus non sit. Differunt dilatio et negatio. Deneganda est autem omnibus, de quorum sive non capacitate, sive indignitate confessario constat, aut admodum magna verisimilitudo adest. Ratio ex ipsius Sacramenti natura desumitur; quod administrandum non est, ubi materia essentialis deest. Hanc fidelitatem ab illo expedit Deus: „Sic nos existimet homo... ut ministros Christi, et dispensatores mysteriorum Dei. Hic jam quaeritur inter dispensatores, ut fidelis quis inveniatur“<sup>1)</sup>). Neminem aptem latere potest, Oeconomi fidelitatem in eo sitam esse, ut, quandoquidem fidelis dispensator, et non superbus potius bonorum dissipator audire velit, ut, inquam, Domini bona secundum illius voluntatem distribuat. Deus explicite vetat, ne sancta indignis projiciantur<sup>2)</sup>). „Servì sumus, ait Bellarminus, dispensatores sumus, non Domini sumus; causam Dei, non nostram agimus; offensas Dei, non nostras remittimus, bona Dei, non res nostras dispensamus“<sup>3)</sup>). Accedit, quod confessarius sit medicus et pater spiritualis. Ullusne enim adeo crudelis fingi potest medicus, qui aegro venenum proponet, per ignorantiam illud veluti salutare pharmacum experti? Quis pater est, qui lapidem vel scorpionem, panem vel potum postulanti praebeat: Hoc non est curare, sed, si verum dicere volumus, perimere. Sic e. g. deneganda est absolutio, qui *nolunt* rem alienam restituere, aut satisfacere pro damno illato in bonis, sive fortunae, sive famae, sive honoris, cum possint; qui *nolunt* cum inimicis reconciliari; qui *nolunt* occasionem peccandi proximam deserere, aut pravam consuetudinem corrigere, aut alio modo a peccatis abstinere, et vitam in melius emendare.

---

1) I. Cor. IV. 1. 2. — 2) Matth. VII. 6. — 3) Serm. 8. de Adventu.

### Regulae practicae.

§. 204. Ex iis, quae §. 197. diximus, regulae practicae pro danda vel non danda absolutione quoad capacitatem vel incapacitatem poenitentis, sua sponte fluunt, ita ut eis descendis supersedere possimus, idque eo magis, quo de personis, quas speciatim spectant, denuo Sectione II. sermo redibit. Ast quod attinet regulas practicas, usui pro danda, vel non danda absolutione futuras, quoad poenitentis dignitatem, aut indignitatem, ex emendationis sive contritionis, vel ex pervicaciae criteriis dignoscendam, sequentes statuere licet:

1) Si in poenitente signa jam initae ab hoc (saltem quoad animum) emendationis, sive ut antiquiores loquuntur, satis genuinae et efficacis contritionis *certa* vel *prudenti* *judicio subnixa* adpareant, absolutio simpliciter concedenda est.

2) Si vero signa mere dubia adpareant, absolutio differatur, nisi eam differre gravis necessitas prohibeat. Vide §§. 199. 200.

3) Si denique signa pervicaciae adpareant, absolutio semper deneganda est.

Pro usu igitur harum regularum signa contritionis vere, item dubiae, nec non pervicaciae criteria nosse oportet, de quibus §. 120 — 121 jam egimus. Utut autem haec regulae in se consideratae clarae sint et breves, usus tamen earumdem difficultatibus circumscriptus est non exignis; etenim agnitus animi jamjam emendati, vel nondum emendatio res omnium difficillima est. Quis enim nescit, quam difficulter nostrum ipsorum animi statum agnoscamus? Quanto vero difficilior res erit, si de statu animi vero, de genuina et sincera contritione aliorum agatur? Quantam scientiam, sanctorum inquam, quantum maturum judicium, quantam morum integritatem, et quam plium charitatis affectum unusquisque nostrum, dum judices agimus in sacra tribunali, afferre debet? Quia tamen Deus ter Optimus Maximus hoc officium non angelis, sed infirmis hominibus, quales universim sumus, im-

posuit, ejusdem gravitas ad indefessam quidem industriam provocare, neminem vero deterrente debet. Sacerdos ad id munus deputatus, dum id, quod suum est, pro viribus confort, jure illud S. Leonis dictum sibi usurpat: „Qui mihi honoris est auctor, ipse mihi fiet administrationis adjutor, et ne sub magnitudine gratiae succumbat inservias, dabit virtutem, qui contulit dignitatem<sup>1)</sup>.”

Quale nam iudicium de legitima poenitentia dispositione in ordine ad absolutionem sacramentalem in confessario requiritur? Theologici responso ab invicem vocibus et modo loquendi dissident, alii exigentibus *iudicium prudens*, aliis *probabile*, aliis denique *moraliter certum*; verum tria haec sensu aliquo sane conveniunt, ac coincidunt. — Sufficere in confessario *iudicium prudens* de legitima poenitentia dispositione, cui absolutionem conferre licet, per se videtur manifestam. Quid enim a confessario amplius exiguntur, quam ut ministerium suum prudenter adimpleat, eos beneficium absolutionis donando, quos prudenti iudicio capaces dignoscere esse arbitratur? Alii statuunt *iudicium probabile*, quod respondendum non est, si dicas *iudicium istud*, quod nimirum motivo absolute et comparative gravi ac sufficienti, ut trahat virum prudentem in assensum. Aliis placet vocare *iudicium moraliter certum*, quibus assentire licet, si moralis certitudo accipiant pro ea; que juxta communem hominum existimationem sufficit, ut aliquis prudenter agat, quia justam dubitationem excludit.

Quid vero, si dubia est poenitentia dispositio et simul necessitas absolutionem differre prohibet, num confessarius impetrando absolutionem sequitur *iudicium prudens*? Dicimus, non quidem de legitima poenitentia dispositione, cum de illa prudenter dubitari supponatur confessarius, sed de honestate *sue actionis*, quia prudenter iudicat, in casu posito honestam et licitam esse absolutionem, quia prudentia est, in extremis extrema tentare, et potius, *Sacramentum*, quod pro salute hominum institutum est, nullitatis, quam animam salutis periculo exponere.

### Media inter rigorem et laxitatem via.

**§. 295.** Ne vero confessarius potestate divinitus sibi collata in detrimentum animae sue et fidelium abestatur, due

1) Serm. 1:

potissimum in hoc absolutionis munere cavenda sunt: *nimia facilias et nimia difficultas* in remittendis peccatis. Qui justo plus facilior est in remittendis peccatis, dum *indignos absolvere non veretur, dummodo se dolere asserant*, et emendationem — proh dolor! debili voce prolatam, proposito adeo languido et ineffaci existente — promittant, is profecto profanat Sanguinem Jesu Christi ejusque Sacramentum; sovet peccatorem in suis iniquitatibus; suffocat et supprimit conscientiae remorsus; Sacramentum Eucharistiae tribuit poenitenti profanandum per indignam sumptionem, denique perire sinit peccatorem, et ipse se perdit per sacrilegum potestatis suae abusum. „Non esset, inquit vir eminentissimus Bellarminus, hodie tanta facilitas peccandi, si non esset tanta facilitas absolvendi”<sup>1)</sup>). Et Fleurii Abb. legitimum judicium: „Peccatis, quae nequeunt excusari, mederi se putant facili absolutione, quam nunquam denegant, ne quidem differunt, quotiescumque iterantur lapsus. Ita voti damnatur homo vitiis coopertus, et agit, quod vult, posteaquam audiit se revera peccare, sed remedium esse facile; ac se posse peccare quotidie, si quotidie confiteatur. Haec absolutionis facilitas quodammodo in nihilum redigit peccatum, quia ejus horrorem abolet, facitque, ut id habatur pro malo non communi tantum, sed etiam inevitabili. Quis timeret febrim, si hanc depelleret exhaustum vitrum aquae? Quam crebra essent furta vel homicidia, si pro eis satis fieret per lavationem manuum? Confessio est propemodum aequa facilis, si sufficit sacerdoti verbum in aures dicere, si dilatio absolutionis metu non debet”<sup>2)</sup>.

Verum enim vero non minus injuriae maculam sibi incurunt, animos adimunt, et a salutifero Sacramento Poenitentiae et Eucharistiae deterrent, qui in judicio ferendo de poenitentis dignitate, nescio qua animi anxietate vel rigore ducti, plus justo rigidiores absolutionem differunt, aut plane denegant, ubi ejus concedendae gratia, omni fa-

---

1) Conc. S. Dom. IV. Adv. — 2) Diss. S. in his. eccl.

casu, opera emendationis jam perfectae, sive ex integro consecutae exigunt. Saepe accidit, ut homo serio resipiens, in magno tamen temptationis aestu prosternatur, quem itaque emendationem ex integro consecutum esse dicere non aquam licet, verum quem, siquidem post lapsum statim item surgat, vitiosum dicere certe nefas foret. Quare ad impertiendam poenitenti absolutionem sufficit serius et efficax emendationis *conatus*, ita, ut ubi reliquae conditiones adsunt, recipienda gratiae divinae capax dignusve censi debeat.

Ex dictis itaque liquet, difficile profecto esse discernere, num majus damnum ex indulgentia regulis evangelicis atque ecclesiasticis adversa, an ex rigore ultra justos limites producto fideles capiant, dum illinc sese temere sacrorum Mysteriorum participationi ingerunt, hinc aberrimis animae suae remedii arcentur, atque innumeris privantur gratiis. Certe S. Gregorio Naz.<sup>1)</sup> teste in eodem vitio sunt, indulgentia omnino animadversionis expers, et condemnatio venia omni carens; illa omnes habenas laxam, haec ob vehementiam strangulans; cum utraque ad inferendum animabus exitium tendat, jacturam, qua major cogitari haud possit.

Fac igitur, inter laxitatem et rigorem viam teneamus medium, ut neque obviis poenitentium promissis fidem adstruamus, neque repellamus illos, qui quamquam dispositi, infirmi tamen sunt, et hoc sensu etiam concessa gratia Sacramenti tantopere indigent. Quot enim dantur, ut exemplo utar, qui ex integris annis mollitiei, ebrietati, *injustae rerum acquisitioni* aliisque vitiis indulgent! Quantum igitur in rem publicam christianam detrimentum, et quanta in nosmet ipsos materia condemnationis redundabit, si tales dum confessionale accedunt, vel per inhumanum rigorem deterremus, vel per nimiam facilitatem vulnera, quibus mederi oportebat, saeviora et incurabilia reddimus! Contra,

---

<sup>1)</sup> Orat. 30. — Salv. Epist. ad Chariol. Presbyt.

*si* hujus generis miseros pro viribus ad frugem meliorem disponere, dispositosque cum Deo reconciliare satagimus, quam acceptam et proficiam operam exinde tum ipsi hisce deperditis ovinis, tum optimo Pastori navare possumus. Et quid nostram mentem aliquando magis recreabit, quam recordatio, fratres nostros nostra opera aeterno excidio eruptos et saluti jamjam desperatae restitutos fuisse<sup>1)</sup>?

Quare unum, quod superest, quodque sine intermissione rogamus, illud est, ne praecepites simus in ferendo judicio poenitentem sacramentali indignum esse gratia; neve unquam hujusmodi judicium feramus, antequam omnem, quae in viribus nostris est, operam et industriam adhibuerimus, qua scilicet poenitens dignus absolutione fieri queat<sup>2)</sup>). Quod officium confessario tunc in primis incumbit timendum instat, ne sine absolutione dimissus amplius ad confessarium ipsum, aliumque redeat. Hinc dummodo apes ultra superserit, confessarius adlaboret, et quos minus dispositos arbitratur, prudenti suavique agendi ratione disponat, eosque, nonnisi omni quoad maxime fieri potuit opera frustrata, dimittat.

#### Absolutionis sacramentalis forma et sensus.

§. 206. Forma in absolutione adhiberi solita, plerumque in Ritualibus praescribitur. Videlicet confessarius ante confessionem, si poenitens benedictionem petiverit, dicto: „Dominus sit in corde tuo, et labii tuis, ut digne et competenter constearis peccata tua, in nomine Patris et Filii et Spiritus Sancti. Amen“; post confessionem poenitentis admonitione facta et poenitentia imposita dicat: „Misereatur tui omnipotens Deus et dimissis peccatis tuis perducat te ad vitam aeternam. Amen. — Indulgentiam, absolutionem, et remissionem peccatorum tuorum tribuat tibi omnipotens et

1) Cfr. Staph. Theolog. mor. — 2) Cfr. Saller II. Bd. p. 255. Pastoraltheologie, et epist. encycl. Leonis XII. P. P. de jubil. extens. ad Patriarchas etc. 8. xal. jan. 1896.

*misericordus Dominus. Amen.* — *Dominus noster Jesus Christus te absolvat, et ego auctoritate illius absolvo te ab omni vinculo excommunicationis, suspensionis, et interdicti, in quantum possum, et tu indiges.* Deinde: *Ego te absolvo a peccatis tuis in nomine Patris et Filii et Spiritus sancti. Amen.* *Passio Domini nostri Jesu Christi, et merita beatae Mariæ Virginis, et omnium Sanctorum, et quidquid boni feceris, vel mali sustinueris, sint tibi in remissionem peccatorum, augmentum gracie, et praemium vitæ aeternae. Amen.*

Omnia quidem sunt ex praecepto exprimenda, ad veritatem tamen Sacramenti duo ista sufficiunt: *Absolvo te,* quia effectum Sacramenti exprimunt. Haec enim verba *a peccatis tuis* satis determinate intelliguntur per confessionem poenitentia. Expressio autem, seu invocatio SS. Trinitatis non videtur esse essentialis, cum ~~cum~~ <sup>peque</sup> ex verbis Christi, que ex Traditione inferri possit ista necessitas. Ceterum quae praeter haec verba: „*Absolvo te*” ad formam absolutionis pertinent, consentanea addita fuerunt: nam ~~in nomine~~ <sup>in nomine</sup> *Ego auctoritatem quandam sonat, quae competit iudicis sententiam proferenti.* 2do per has voces: *a peccatis tuis*, clarius exprimitur effectus Sacramenti. 3tio sacerdos cum addit: „*in nomine Patris et Filii et Spiritus sancti*” significat Dei nomine et virtute agere. Verum licet omnia exprimenda sint, quae in formula notata sunt, ~~tamen~~ <sup>ut</sup> vel casus necessitatis, vel magna frequentia confitentium accelerationem suadet, ~~satis~~ erit, si missis antegressis dicatur: „*Dominus noster Jesus Christus te absolvat, et ego auctoritate illius absolvo te ab omni vinculo excommunicationis, suspensionis et interdicti, in quantum possum, et tu indiges*”: „*Ego te absolvo a peccatis tuis in nomine Patris et Filii et Spiritus sancti. Amen.*” Imo si necessitas agonizantis urgeat, omnino sufficit, si dicatur: „*Ego te absolvo ab omnibus censuris et peccatis in nomine Patris et Filii et Spiritus sancti. Amen.*” Quia tamen plerumque, quando magna frequentia populi adest, spatium aliquod temporis intercedit, donec alius in confessionale subintret, ideo eo

tempore oratio: *Pax domini nostri Iesu Christi etc. regnari potest*<sup>1).</sup>

Quod sensum essentialis formae absolutionis attinet, ~~qui~~ et obvius verborum sensus hic est: *Ego ut Christi minister et judex ab eo constitutus, remitto tibi peccata tuorum, primum quoad maculam, tum etiam quoad poenas aeternas, quae iisdem peccatis debentur.*

### Modus agendi in absolutione danda.

§. 207. Expositis regulis, quando absolutio danda vel non danda sit, jam ad modum ipsum, quo confessarius se fere debeat, dum absolutionem aut concedit, aut differt, aut negat, exponendum nos accingimus.

Si absolutio datur, quoad rationem seu modum ipsius solutionis concedendae monendum nil restat, nisi, ut ~~confessarius~~ a) absolutionis verba juxta praescriptum Rituale breves suae dicat. b) Dum dicit, *Indulgentiam* etc. vel si tibis illa omittantur, dum dicit: *Dominus noster Jesus Christus* etc., elevet dexteram versus poenitentem. c) Si poenitens laicus omittitur vox: *suspensionis*. d) Absolutionis verba offerat mente devota, sicut decet Vicarium Christi, cuius gratiæ fungitur. e) Absolutionem pronunciet submissa ce, ne ex recitata vel non recitata forma absolutionis spicari adstantes possint, hunc illumve absolutionem sacramentalem non obtinuisse.

Patroni formae conditionatae, si contingeret, ut poenitens non nisi sub conditione absolvendus esset, praecipiunt, confessarius eum expressis verbis de hac re moneat, tique rationes explicet, ut cum brevi, quod ipsi suadentur est, tempore sacrum tribunal accedat, manifestioribus ratiæ contritionis indiciis omne dubium removeat, conversioni suae impensius det operam, et magis magisque in

<sup>1)</sup> Schmid's Liturgik 2. B. S. 78—79.

bonorum operum praxi contalescat. Hinc in officiis confessarii est, poenitentem motivis cum quadam energia et unctione propositis ad majorem pro futura Sacramentorum susceptione dignitatis gradum instruere et disponere. — Ex parte haec monita usui esse possunt etiam in simplici absolutionis forma, ubi de legitima poenitentis dispositione dubium obversatur, et simul casus necessitatis, qui absolutionem differre prohibet, adesse deprehenditur. Quod autem illud in casu tantum diffamationis, scandali vel damni, nequam vero in casibus, puta: periculi mortis, aut dubii de poenitentis vita vel de ejus sufficienti usu rationis locum habere possit, per se intelligitur.

### Quaestiones practicae hanc materiam spectantes.

§. 208. Quid agendum, si 1) poenitens absolutione impertita, redux *novum* afferat *peccatum mortale*, ex obliuione omissum, cuius mox post absolutionem meminit? Renovato dolore iterum absolvatur. Idem licite fit, etiam ubi illud peccatum est tantum *veniale*; tunc tamen non fit necessario. Quid, si peccatum prius ut *dubium* confessus, postea illud *certo cognitum* iterum confiteatur? Supposita illa sententia tale peccatum debere iterato eum confiteri, certum est, absolutionem sacramentalem esse repetendam, sicut si in articulo mortis vel ejus periculo aliqua tantum *in genere* sua peccata confessus est, et ab illis quidem absolutus, tenetur tamen superato morbo ea iterum confiteri, et ab illis iterum absolviti; nam non licet derogare integritati Sacramenti a Christo praescriptae. Hoc autem in *iteratis absolutione* observandum, ut confessarius non absolvat elevata manu et palam formata cruce, sed clam ad poenitentem inclinatus, ne, si adstantes animadvertant, iterum dari absolutionem, eum suspicentur reum esse peccati mortalium. Aliud foret, si praesentes nunc essent omnes alii ab iis, qui antea adfuerant, aut solus poenitens.

2) Si confessarius ante absolutionem peccata poenitentis esset oblitus? Sufficit ad absolutionem, aliquando fuisse

**distinctam cognitionem peccatorum in confessario, nunc autem adhuc esse confusam de statu poenitentis, quae consistit in eo, quod plurium meminerit.**

3) Si dubitetur, num absolutionis forma pronunciata fuerit? Repetatur, si dubium fuerit prudens.

### Modus agendi in absolutione differenda.

§. 209. Hic duo potissimum expendenda sunt, *tempus* scilicet, quoque absolutio differatur, et *modus* agendi, quem confessarius teneat, dum absolutionem differt.

#### A. Quo ad tempus.

Tempus, quoque absolutio differenda sit, dimetendum est a) ex poenitentis dispositione; certum quippe est, absolutionem iis, qui impensis adlaborant, ut sese corrigant, generatim loquendo, diutius non esse differendam. b) Ex natura peccati, quod impugnandum est; quaedam enim difficultate quam alia vincuntur. c) Ex occasionibus peccandi, quas poenitens habet; prout frequentes sunt, vel minus frequentes, tempus vel brevius vel longius ad recipiendam absolutionem designandum est. Hic e. g. erit fortasse ebriosus, qui non nisi dominicis festisque diebus sese inebriandi habet occasionem; quo in casu inutile foret illum in hebdomadam differre, hoc enim temporis intervallo vix unam occasionem haberet resistendi, quo sane tempore confessarius certior non efficeretur de illius correctione. Si autem est promptior in iram, qui singulis ferme diebus jurare consuevit, postquam duas traduxerit hebdomadas injuratus, ostendit se non modicum profecisse, atque propositum suum *se* sincerum: quippe tempus hoc fluere non potuit, quo minus pluribus temptationibus illi fuerit resistendum. — Qui vero peccat duntaxat propter *occasione*, hac amota absolvitur potest; v. g. cum litem absolverit, quae odii, obtrectationis, furorisque erat causa; cum domo ejecerit mulierem, cum qua peccare consueverat.

Illi vero, qui ex magna imbecillitate peccant, et qui vehementibus et ferme assiduis temptationibus agitantur, non sunt in longum tempus dimittendi. Sic enim puer *secretis*

assuetus impudicitiis, in breve tempus dimitatur, ne ve  
despondeat animum, vel ubi semel temptationi cesserit, con-  
suetis sese flagitiis tradat, non ultra ad confessarii pedes  
reversus; dum e contra, si ex brevi confessus est, et ex  
brevi se iterum confessionali sistit, et promissiones ab ipso  
factae et adhortationes a confessario datae adhuc recentes  
maximam habebunt in eo vim, validumque erunt contra  
temptationem subsidium.

#### B. Quo ad modum.

Quod modum attinet, quem in hac re servare tenetur  
confessarius, sequentia notamus:

a) Confessarius potissimum curam habeat, ut poenitens intelligat et convincatur, non ex impetu animi, non ex quacunque mala voluntate ipsi differri absolutionem. Hinc exponenda sunt rationes, *cur* absolutio differatur, curandumque, ut poenitens eas pervideat, ac probet: quin imo pro viribus efficiendum, ut mora haec illi non accidat injuncta, cum non sit aliud quam *charitatis effectus*. Inferenda igitur sunt omnia illa bona, quae ex dilata absolutione promanant, et e contra *detrimenta*, quae ex imperita nascuntur; eo quidem monito, quod facilius esset confessario, absolutionem largiri statim, ac ex eo petitur, quam sibi necessitatem injicere recens instituendi examen conscientiae eorum, quos differt in tempus. Hinc exponat, nec divinae Majestati, nec evangelicae disciplinae, nec ipsius poenitentis saluti congruere, ut gravia delicta facile remittantur; apud Deum non solam sententiam sacerdotum, sed etiam reorum vitam quaeri, i. e., emendationem; quod corporibus est medicus, hoc animabus esse Poenitentiae ministros; de manu eorum requirendas esse animas, quarum vulneribus opportuna medicamenta non apposuerint; ideo differri absolutionem, ut poenitentiae dignos fructus faciat peccator, et sic perfecte a peccati occasione et improbae vitae consuetudine se subducat, ut per reliquum vitae tempus facilius a peccatis abstineat, et in sancto proposito perseveret.

b) Suggerat monita, et consilia, et media, quibus se ad proximam confessionem praeparare, et fructus ex dilatione

**capere possit ac debeat.** Quare poenitentem moneat, ut interea a relapsu se custodiat; hic enim est finis et fructus **absolutionis dilatae et regula**, quam confessarius in absolvendo postmodum, aut rursus remittendo poenitente sequi debet, ut occasionem proximam relapsus fugiat, eamque fuga sibi praescriptam esse sciat, tanquam conditionem **absolutionis postea obtainendae**. Remedia ipsi praescribat, quibus sperare possit a peccatis suis retrahendum, et contraria, quantum poterit, peccatis applicet medicamenta. **Sint etiam poenalia**, quibus possit iram Dei flectere et misericordiam consequi, qua adjutus emergere valeat e statu suo misero.

c) Postquam vero hac ratione contra relapsus sufficienter eum praemunierit, vivendique rationem docuerit, tempus, quo ad sacram tribunal revertatur, desigat faciatque, ut poenitens id serio promittat. Si redire ille ob locorum distantiam, aut propter alias rationes ad eundem confessarium non possit, jubeatur alteri se intra praefinitum terminum sistere, cui **absolutionis dilationem**, ejus causam, poenitentiam impositam, et an impleverit, declaret. Tametsi vero utilius sit poenitenti ad eundem reverti confessarium, non tamen ad id cogendus, sed libertati suae relinquendus videtur. Studeat autem poenitenti omni modo persuadere, ut deinceps confessarium ordinarium sibi eligat, nec ab eo amplius sine gravi causa recedat.

d) Moneat denique, ne orationem super se dicendam, ut crucem formandam pro absolutione sumat; id enim fit, ut omne incurriendae infamiae periculum abigatur, et ne absolutione non donatus fors ad sacram Communionem accedat; si vero nihilominus se ad eam stiterit, sacra Communio, ne quid contra secretum sacramentale agatur, illi impertienda est.

Si autem poenitens statuto tempore redux fuerit, videntur, num data monita et media adhibuerit, et emendationis fructus ediderit; qua ratione definiendum, num **absolutionis gratia dignus sit nec ne**, et si judicaverit confessarius, ea, quae prima vice praebuit, ad eum in officio retinendum, remedia satis non esse, validiora illi praescribat, leniter significans, videlicet prohibere Deum, ne inordinatis illius in-

dulgeat desideriis, et sibi regulas praescriptas esse, a quibus recedere non possit. Incolumi conscientia, et quibus obtemperare cum vitae periculo teneatur. Advertendum tamen, non ideo continuo remittendum esse, qui post intensiorem habitum et frequentiores relapsus scinel tantum ex infirmitate potius quam impellente habitu relapsus est; dummodo tamen monitis se fidelem praestiterit, et pro viribus pravo habitus restiterit, ac dispositus videatur omni conatu a relapsu sibi praecavere. Compellatur tamen hujusmodi ad praefixum terminum rursus confiteri, ut sic pedetentim veterem hominem cum omnibus suis actibus exuat, et cautior fiat ex obligatione se ostendendi sacerdotibus. Ceterum emendationem cognoscere poterit confessarius ex dispositione et interno affectu poenitentis; unde scrutandum cor ipsius, pertinendum usque ad divisionem animae ac spiritus, et discernendar cogitationes et intentiones cordis. Si enim pravis cogitationibus saepe fuerit voluntarie oblectatus poenitens, si occasiones desideraverit, quaesierit, viget pravus habitus, etsi ad effectum perduci non petuerit. At vero si poenitentia ductus et horrore peccati remedia contra libidinem adhibuerit, prava consuetudini reluctatus fuerit, prava desideria aut cogitationes alliserit ad petram, pro praeteritis satisfacere cooperit, occasiones nec quaesierit, nec deliberate desideraverit, immo praeparaverit animam suam contra tentationem, facile in isto pravus habitus destructus praesumitur.

At si poenitens non absolutus a confessario alium pro obtinenda absolutione *illoco post confessiones* aeat, audiat ipsum confessarius, ast, nisi justissimas de priori confessario conquerendi rationes habeat, praescripta et agendi rationem prioris retineat, nec nisi tum, ubi eum justo durius habitum fuisse deprehenderit, excusato priori, absolvat. Si vero *elapseo tempore* pro obtinenda absolutione poenitens venit; quae ipsi a priori imposita fuere, exploret, et facta inquisitione et causa cognita, ubi eum emendatum invenerit, absolvat; nec tamen facilem se praebeat, sed potius difficultatem, si justam causam, cur alium adierit confessarium non detegat.

### Modus agendi in absolutione deneganda.

**§. 210.** Simili modo procedendum cum poenitente, cui neganda est, ac cum illo, cui dilata fuit absolutio. Nusquam ita abjiciat poenitentem, ut eum omni spe destitutum a se dimittat, aut nudis et asperioribus verbis absolutione indignum declaret, ne desperans peccator in pejus ruat, planeque confessionem deinceps rejiciat, et ne ipse confessarius amaro zelo circumveniatur a satana; non enim ignorare debet cogitationes ejus. Circumvenimur ab eo, si per nimiam tristitiam pereat, qui potest liberari per indulgentiam<sup>1)</sup>. Verum fortissimis, quibus poterit, verbis obstinotorum pertinaciam vincere et induratos emollire animos tentabit confessarius, nunc Dei bonitatem patientiamque commendans, nunc ejus horrendam vindictam, suppliciaque impoenitenti et duro cordi praeparata ob oculos ponens, nunc mortis incertam horam, judicii rigorem et aeternas inferorum poenas ad vivum referens. Sed memor verbi Domini, quod hoc genus in nullo potest exire, nisi in oratione et jejunio, non cesset memoriam poenitentis facere in orationibus suis, et poenitentiis iram Dei flectere, ut impleat omnem voluntatem bonitatis in isto peccatore. Quoniam tamen denegatio tunc locum habet, ubi signa pervicaciae invictae adparent, poenitenti ex gravioribus peccatis reduci, dum confessarius datus est absolutionem, praemittat iterum multa cum Spiritus unctione et energia, quae in illo contritionem resuscitant et renovent. — Ostendat illi necessitatem, quam habet Deum precandi, ne unquam ab ipso Spiritum suum auferat, et ne illum projiciat a facie sua. — Inspiret illi grati animi sensum pro dono conversionis, et verum sincerumque desiderium perseverandi in Dei gratia. — Explicabit quoque, et alte illi imprimit verba Salvatoris: „Ecce sanus factus es, jam noli pecare, ne deterius tibi aliquid contingat”<sup>2)</sup>. His addi possunt pauca de Sacramento Eucharistiae, quibus fiducia et amor in Jesum Christum, et desiderium ardens Illum suscipiendo excitentur.

---

1) Amb. libr. 1. de Poenit. c. ult. — 2) Joann. V. 14.

## Sectio II.

### *De principiis specialibus in administratione Sacramenti Poenitentiae observandis.*

#### Conspectus.

§. 211. Etsi confessarius ex hactenus dictis sufficientem instructionem habere possit ad confessiones suo et poenitentium fructu et solatio audiendas, nihilominus tamen operae pretium esse judicamus in usum juniorum confessariorum, theoriam specialem subnectere, quae, suppositis principiis generalibus, speciales exhibet regulas ad peculiarium poenitentium confessiones excipiendo.

Quod ordinem materiae pertractandae attinet, sequimur divisionem diversorum poenitentium ratione habita eorundem *status interni*, et *externi*, nec non *specialium relationum*: hinc

Caput I. de principiis specialibus ratione habita poenitentium status interni, videlicet pro varia indole *mentis*, *voluntatis* et *peculiarium animi affectionum*.

Caput II. de principiis specialibus ratione habita poenitentium status externi, puta, *aetatis*, *sexus*, *vitae conditionis*, *bonorum*, *fortunae*, *corporis valetudinis* etc.

Caput III. de principiis specialibus ratione habita specialium relationum tum poenitentium tum peccatorum.

## C a p u t I.

### *De principiis specialibus ratione habita status poenitentium interni.*

#### A. Pro varia mentis indole.

##### Eruditi.

§. 212. Literarum studiis eruditii et bonarum artium disciplinis docti, dum ad sacrum tribunal accedunt confessari, debito studio, quod eorum eruditioni et doctrinae convenit, excipiendi ac tractandi sunt. Ut taceam, in non paucis Religionis scientiam longe inferiorem esse scientia profana, quinimo defectibus, ne dicam erroribus, eam laborare, non desunt homines ceteroquin eruditii, qui sint affectuum suorum mancipia, et quemadmodum nihil sibi religioni vertunt, credibile est, ipsos ne gravia quidem peccata confiteri. Quamobrem confessarius intelligens, poenitentem suum in hoc statu versari, illum, quantumvis eruditum et in disciplinis secularibus clarum, interrogare et instruere ne vereatur iis in rebus, in quibus verosimiliter deiquerit, in primis in officiis status, omissionis, nec non religiosae observantiae. Omnes enim docti et indocti Dominum veneramus unum Patrem et Filium et Spiritum sanctum, Creatorem, Redemptorem et Sanctificatorem in ipso vivimus, movemur et sumus. Qui ceteris scientia eminent, sietate pariter praecellere studeant. Eruditorum exemplo durimum ducuntur et fascinantur illiterati et plebeji. „Ita sit, ut qui sunt in culmine seculi constituti, aut plurimos secum perdant, aut secum multos in via salutis acquirant. Magna tabes vel poena manet, si multis praebent malae mitationis laqueum: vel gloria, si multis ostendant sanctae conversationis exemplum“<sup>1).</sup> — „Si quis de populo deviat, solus perit, principis error multos involvit“<sup>2).</sup>

(1) Vulg. ad Th. c. 6. tit. 2. 7. — 2) S. Bern. ep. 117.

Edoceantur verae scientiae characteres: „Scientia si ne charitate inflat, et consummata scientia, testante Scriptura, est nosse Dominum. „Ecce timor Domini ipsa est sapientia, et recedere a malo, intelligentia“<sup>1)</sup>. „Corona sapientiae timor Domini. — Quam magnus, qui invenit sapientiam et scientiam! sed non est super timentem Dominum.“<sup>2)</sup>. — „Vera sapientia (scientia), quae de sursum est, primum quidem pudica est; deinde pacifica, modesta, suadibilis, bonis consentiens, non judicans, sine simulatione“<sup>3)</sup>. „Sunt, qui scire volunt, ait S. Bernardus, tantum ut sciatur, et curiositas est. Sunt qui scire volunt sciantur ipsis, et vanitas est. Sunt, qui scire volunt, ut scientiam vendant, et turpis quaestus est. Sunt, qui scire volunt, ut aedificantur, et prudentia est“<sup>4)</sup>.

Monitum autem princeps nostris, proh dolor! temporibus illud est in confessionibus eruditorum, ne praescientia profana fidem christiano-catholicam vilipendant. „Multi enim sunt, qui simulantes fidem non subditi sunt fidei, sibiique fidem ipsis potius constituant, quam accipiunt, sensu humanae inanitatis inflati“<sup>5)</sup>. Sit sua cuivis disciplinae laus, exerceantur ingenia, colantur artes atque scientiae, attamen quam immensis spatiis vera fides haec omnia praecellit! „Fides est humanae salutis initium, sine hac nemo ad filiorum Dei consortium potest pervenire, quia sine hac nec in hoc seculo quisquam justificationis consequitur gratiam, nec in futuro vitam possidebit aeternam“<sup>6)</sup>. Neque grave nobis sit, veritates revelatas captum nostrum excedere. Gaudemus potius de illarum sublimitate, ut praeter reliquas facultates Deo etiam intellectum nostrum mancipare liceat<sup>7)</sup>. „Plus valet Deus operari, quam homo valet intelligere. Si non intelligis et capis, quae infra te sunt, quomodo comprehendes, quae supra te sunt? Non faller te Deus, fallitur autem, qui sibi nimium credit. Graditur Deus cum simpli-

---

1) Job. XXVIII. 28. — 2) Eccli. I. 32. XXV. 13. 14. — 3) Jac. III. 17. 18. — 4) Serm. 36. in Canten. 3. — 5) S. Hil. de Trinit. libr. 8. n. 1. — 6) S. Aug. serm. 38. de temp. — 7) Baco de dignitate et augmentis scientiarum. Libr. IX. cap. 1.

**cibus**, revelat se humilibus, dat intellectum parvulis, aperit sensum puris mentibus, et abscondit gratiam a curiosis et superbis”<sup>1)</sup>. Fides donum Dei est dicente Apostolo, Christus lumen, quod illuminat omnem hominem venientem in hunc mundum. — Quod formam instructionum et adhortationum attinet, praeterquam quod charitatis sensu non destruantur, graves in primis sint et solidae; ast tantum absent, ut in *solis* philosophicis argumentis subsistant, ut potius haec, si quae necessaria fuerint, (quandoquidem eis supersedere apud nonnullos vix poteris) sententiis sacrae Scripturae immisceantur, quippe quae interna Spiritus sancti unctione corda tangunt, mentem illustrant, et voluntatem movent. Verbum Crucis, virtus Dei est. „In Christo Iesu sunt omnes thesauri sapientiae et scientiae absconditi”<sup>2)</sup>. „Existimo, ait Apostolus, omnia detrimentum esse propter eminentem scientiam Jesu Christi Domini mei”<sup>3)</sup>.

Ne vero confessarius poenitentem pudore offendat, quem in veritatibus religiosis dogmaticis instruere satagit, modum instructionis, quem indirectum vocant, in usum leducet, nisi forte ab ipso poenitente *directe impetratur*, vel ipsa confessio errores complectatur. Ceterum plurimum ille commendatur modus, quo veritatum dogmaticarum cognitionem in poenitente supponimus, ac propterea eas explique memoramus, ut exinde vim et efficaciam, quam ad sectandam virtutem et evitandum peccatum in se continent, commonstremus. Alius modus indirectus est ille, si poenitenti preces vel petitionum, vel gratiarum actionum, quae veritates dogmaticas scitu necessarias involvunt, sive in satisfactionem, sive consilii causa injunguntur. Sic e. g. poenitens mediante precatione se commendare Deo triuno scite ubetur, ut mente revolvat dogmata de Deo in substantia uno et personis trino; de SS. Salvatore, qui se Patri pro peccatis nostris tanquam hostiam piacularum obtulit; de Spiritu sancto, qui nos in Baptismate, Confirmatione etc. santificavit. Et hoc modo confessarius cetera quoque dogmata in memoriam

---

1) Thom. a Kemp. libr. 4. c. ult. — 2) Col. II. 3. — 3) Phil. III. 8.

**poenitenti revocare et explicare poterit, prout necessarium esse duxerit, quin tamen offensionis periculum incurrat.**

**Fidem negantes, et in ea nutantes.**

**§. 213. Ad Sacramentorum susceptionem in adultis requiritur fides<sup>1)</sup>.** Est enim fides fundamentum rerum sperandarum, initium salutis et radix justificationis. Hinc absolutione sacramentali non tantum indigni, sed et incapaces sunt, qui veritates fidei Religionis nostrae catholicae negant<sup>2)</sup>.

Sunt vero poenitentes, qui veritates Religionis nostrae addubitant, vel gravissimis circa Religionem dubiis detinentur. Quam funesta isthaec dubitatio et fluctuatio sit, vel exinde patet, quod ejusmodi homines, unum fortasse hoc sciant, nos fidei officio obligari, ceterum efficacissimis momentis destituantur, quibus ad virtutem disponi, et in ejus exercitio roborari debeant. Jam confessarius circa hos poenitentes sedulo indaget, qualis lateat in eis animus. Qui nimirum vel ex defectu solidae instructionis de religione sua persuasus non est, vel ex quoconque rerum eventu de illius veritate fluctuare coepit, talis, nisi fors dubia suborta plane contemnenda videantur, petito superno lumine, in veritatem inquirat; ast justo moderamine fiat juxta illud Apostoli: „Non plus sapere, quam oportet sapere, sed sapere ad sobrietatem, et unicuique, sicut Deus divisit mensuram fidei“<sup>3)</sup>, et Ecclesiastici: „Altiora te ne quaesieris, et fortiora te ne scrutatus fueris, sed quae praecepit tibi Deus, illa cogita semper, et in pluribus operibus ejus ne fueris curiosus“<sup>4)</sup>. Qui jam ad amplectendam veritatem sincere paratus, in illam pro viribus inquirere desiderat, illamque omni meliori modo edoceri cupid, is prorsus innocenter fluctuat, et nullum exinde reatum contrahit. E contra qui datam melioris instructionis opportunitatem detractat, adeoque voluntarie dubius

---

1) Con. Trid. Sess. VI. cap. 8. — 2) S. Chrys. serm. de Fide, Spe et Charit. S. Thom. Summ. theolog. 2. II. q. 161. a 5. ad 2. — 3) Rom. XII. 3. — 4) III. 22. — Cfr. S. Aug. tract. 78. in Jean.

suis immorari pergit, a culpa nequaquam immunis censeri potest, quippe qui in Deum et semetipsum incurius magnam impietatem committit. Atque hujusmodi poenitentes, nisi resipiscere velint, absolutione indigni sunt. Fontes indignissimae obstinationis illorum, qui insuper dubia sectantur, in iisdem sibi complacent, et quamvis veritas ipsis solide proponatur, suum tamen assensum suspendunt, plerumque sunt vel *turgida superbia*, qua tales supra vulgus eminere volunt, et quidquid captum eorundem excedit, illico stomachantur; vel occultum *aliquid veritatis odium*, quae utpote eorum affectibus contraria, ipsis invisa redditur. Quapropter confessarius, dum vi muneric sui ejusmodi poenitentes veritates dogmaticas edocet, praeprimis a) hortabitur ad virtutis doctrinam christianam sectandam. „Si capimus, ait S. Chrysostomus, fidem radicatam habere, vivendi ratione pura nobis opus est, quae spiritum retineat, a quo totam vim fidei dependere constat. Impossibile enim est, si vitam impuram habeas, in fide non vacillare. Certe qui de fato nugantur, et salutari de resurrectione sermoni non credunt, ob malam conscientiam et mores depravatos in hoc incredulitatis barathrum se ipsos praecipitant“<sup>1)</sup>). Salvator optimus Ipse hoc argumento ad comprobandum doctrinae suae originem divinam contra Judaeos utitur: „Si quis, inquit, voluerit voluntatem ejus facere, cognoscet de doctrina mea, utrum ex Deo sit, an ego a me ipso loquar“<sup>2)</sup>). b) Déhortabitur a conversatione cum hujusmodi hominibus, qui dubia et errores spargunt sive sermone sive scriptis, juxta consilium Ecclesiastici: „Qui sophistice loquitur, odibilis est: in omni re defraudabitur; non est illi data a Domino gratia: omni enim sapientia defraudatus est“<sup>3)</sup>). c) Commonefaciet eum etiam atque etiam de *efflagitando* a Deo dono fidei, ut dicamus cum Apostolo: „Adauge in nobis fidem!“ vel cum afflito patre: „Credo Domine, adjuva incredulitatem meam“<sup>4)</sup>). Tum vero actus fidei frequenter dicere ipsi

---

1) Serm. 22. de Eleemos. — 2) Joan. VII. 17. — 3) XXXVII. 23. — 4) Luc. XVII. 5. Marc. 24.

commendabit, praecipue illarum veritatum, quarum viva recordatione p[re]ae ceteris indigeat.

Non raro mentes etiam piissimae per molestis circa religionem divexantur dubiis vel ex impetu tumultuantis phantasie, ut scrupulosi, vel ex speciali Dei consilio, quo illas per hoc acerbissimum purgatorium humiliari vult et perfici. Cum igitur hujusmodi dubia non nisi tentationes sint, atque non ex ratione, sed ex phantasia descendant, factu optimum videtur, ut tales ad dubia, quibus laborant, contempnenda inducantur; atque illis desuper omnis timor adimitatur, suadendum ipsis est, ut in temptationis aestu non positive contra illam decertent, sed ut potius mentem aliorum avertendo, et quasi de via cedentes, impetum adversum declinant, donec tempestas desevierat redeatque serenum. De his scite loquitur S. Bonaventura: „Tentationes contra fidem et de spiritu blasphemiae, et similes, nec fugere possumus, nec repugnando vincere: quia quanto plus indignamur nobis metit ipsa, et disputamus cum eis, tanto magis refricatur eorum rabies, et accenditur. Sed nec curandas sunt nec timendas; tantummodo non consentiatur eis, et patienter earum infestatio, quasi quoddam diabolicum susurrium supportetur, quod aliter compesci non potest”<sup>1)</sup>.

### Adulti in Religione ignorantes.

§. 214. Qui ignorant Mysteria Religionis nostrae, et illud in primis: „a Deo justificari iopium per gratiam Ejus, per Redemtionem, quae est in Christo Jesu”<sup>2)</sup>, quae sicut ad salutem, ita et ad justificationem necessaria sunt, in ipsa hac ignorantia absolvendi non sunt. — Est vero ignorantia alia involuntaria et inculpata, alia voluntaria et culpata. Prior illos, quos occupat non tam absolutione *indignos*, quam incapaces reddit. Hi antequam absolvantur, sufficienter instruendi docendique sunt; vel si nihil amplius ob pro-

1) Libr. 1. de Prof. Rel. c. 1. — 2) Trid. Sess. VI. cap. 6.

vectam aetatem, ob rusticitatem, infirmitatem condiscere, nihilque memoria retinere possunt, in ipsa confessione (praeprimis si in mortis periculo positi sunt) haec illos in arena confessarius docebit efficietque, ut eliant actus fidei in singula eorum, antequam illos absolvat. Laudabilis est pia nonnullarum familiarum praxis, quae precibus vespertinis in communi recitatis mox subjungunt actum fidei de praecipuis Religionis veritatibus, quas scire omnem Christianum oportet.

Ignorantia vero posteriorum Religionis nostrae voluntaria et culpata, quae provenit ex negligentia, uti usuvenire solet apud plerosque, qui nec libros pios et religiosos legunt, nec concionibus et catechesibus adseunt, poenitentem absolutione indignum facit, atque ut illum absolvere possit, confessarius antea sufficienter illum instruere atque una simul obligare debet, ut veritates S. Religionis condiscat, in quantum valet idque et fieri potest.

Benedictus XIV.<sup>1)</sup> negandam esse praecipit absolutiōnem ei, qui neglexit culpabiliter addiscere scitu necessaria tum necessitate *medii* cum *praecepti*. Sed quoad ea *de praecepto* dicit, absvolvi posse poenitentem, si ex animo promittat conari addiscere, nimurum: „Eo quandoque casu poenitens absvolvi potest, quo se hujus vincibilis ignorantiae reum agnoscit et promittit, operam se impense datum, addiscere necessitate *praecepti*.“

Ceterum monere oportet, confessiones sub hac ignorantia factas, non sine jure repetendas esse, cum ex eadem ignorantia poenitens aut incapax absolutionis fuerit, aut ea indignus, et absolutionem sacramentalem in statu hujus ignorantiae re ipsa apud Deum non acceperit. Unde per Innocentium XI. *damnata* fuit propositio: „Absolutionis capax est homo, quantumvis laboret ignorantia Mysteriorum fidei, et etiamsi per negligentiam culpabilem nesciat Mysterium SS. Trinitatis, et Incarnationis Domini nostri Iesu Christi.“

---

1) In Const. 42. de doctr. Christi. §. 12.

### Inculti et plebeji.

§. 215. Homines inculti et plebeji, quatenus conscientiam suam non integre et sufficienter excutere valent, sine dubio 1) interrogandi sunt. Examen illorum institui potest circa praecepta Dei et Ecclesiae, eorumque occupationes et occasiones, ut magis videbitur convenire. In quaestionibus formandis tria observare fas est; a) ut quaestiones specifice bene designentur, ne frequentius interrogare sit necesse; b) ut quaeratur, prout cujusque conditio fert; c) ut, ubi quaesivit, quod querendum esse putavit confessarius, quaerat insuper, an non adhuc peccati conscientiam habeant. Item de numero et circumstantiis sciscitabitur confessarius, ut exploratum habeat universum characterem moralem et animi dispositionem 1).

2) Expositis ut oportet peccatis, expedit, ut moneantur ac instruantur, nec non disponantur ad contritionem et propositum sese emendandi. Quoad primum, materiam exhortationis et instructionis praebet ipsa poenitentis confessio. Si vero se accusant de quibusdam, quae in se peccata non sunt, tanquam de peccatis, v. g. de neglecto Missae sacrificio ex justa causa omissio, de inimicitia i. e. lite quadam honesta coram judice etc., quaerendi sunt, an putaverint esse peccata; si adfirment, monendi sunt de errore, et qua ratione licita sit talis actio, breviter, ast caute, ne conscientiae teneritudo laedatur, explicandum est. Quoad alterum, scilicet conscientiae contritionem, doloris motiva seligat, quae eorum aetati et conditioni judicaverit convenire. Juvantur ejusmodi maxime, si illis proponatur apta similitudo v. g. ducta a filio in patrem optimum rebelli, a servo contumaci contra dominum, ab ingrato in benefactorem, ab homine valde sollicito, ne amittat haereditatem vel temporalia bona, ab amante suum patrem etc. Cfr. §§. Sectione prima de hac materia tractantes.

---

1) Cfr. S. Lig. Prax. Conf. p. 21 — 47.

**3) Quando confessarius etiam per quaestiones peccatum elicere non possit, tunc attendendum in primis, num bonae mentis sit et a non longo tempore confessus, quo in casu repetitis ex prioribus confessionibus peccatis ad contritionem eum hortetur, et illi absolutionem impertiatur. Idem vallet, si a longiori tempore e. g. per dimidium annum non sit confessus, prius tamen interrogato, an non doleat, quod, cum sine dubio multa saltem venialia commiserit, ita tamen incurie vixerit, ut ad multa peccata nullo modo attenderit; si cognoscit, se plane incurie vixisse, et in posterum melius se ad suas actiones attentorum spondet, poterit absolutione donari; etenim talis incuria continet quoque aliquam culpam.**

### Hebetes.

**§. 216. Si poenitens sit stupidus et hebes, plura attendenda sunt: 1) Si hebetudo oriatur ex consuetudine commitendi aliqua peccata, quae mentem veluti obcaecant, ut sunt luxuria et ebrietas, differri debet absolutio, et prius abducendus a talibus vitiis, eo quod voluntate paulatim a malo abducta intellectus plenius informetur. Quodsi nesciatur, an hebetudo oriatur ex peccatis, videri debet, an in aliis temporalibus rebus sit solers et industrius, nam si est, suspicio nascitur, ortam esse ex peccato; ideoque interrogandus erit, sed *cante* circa peccata luxuriae et intemperantiae. E contra**

**2) si hebetudo oriatur ex naturali complexione, quod colligitur ex eo, si etiam ad alia temporalia sit hebes, si de cetero ostendat, se esse bona voluntatis, et innocenter vivat, confessarius praebeat ipsi, actus fidei, spei et charitatis, doloris et praepositi eliciendo, prout capere poterit, sicque dispositum absolvat jubeatque communicare. Quodsi tam hebes sit ingenio, ut nullam propriam cognitionem de scitu necessariis Religionis veritatibus formare possit, dicunt aequiparandum esse fatuo vel insanti: Deus autem a nemine exigit majorem notitiam, quam per vim intellectus habere possit. Denique**

3) si hebetudo oriatur ex senectute, et sic senex prius sciverit ea, quae sunt scitu necessaria, potest illi impendi absolutio, et sacra Communio, quamvis jam non ita clare ea videatur capere. Si autem antehac non seivit ista, necessitas christiane vixerit, laborandum, ut necessaria addiscat, quantum fieri potest, et disponatur ad dolorem, ne accidente majori senio minor sit capacitas.

## B. Pro varia voluntatis indele.

### Levia ac venialia confitentes peccata.

§. 217. In praesenti stadio vix ac ne vix quidem fieri potest, ut quis per longius tempus sine speciali Dei privilegio, a venialibus prorsus immunis servetur; attamen unusquisque eatenus sibi saltem caveat, ne *deliberato* talia committat, et praesertim, ne voluntarium erga illa *affectum* loveat. Aliud enim est in re parvi momenti semel iterumve per infirmitatem deficere, aliud huic defectui habitualiter inhaerere. Quapropter plurimum interest, utrum aliquis hujusmodi naevos ex proposito captet, an vero per solam fragilitatem ab iisdem capetur.

2. Confessarius etiam de vitandis venialibus poenitentem monebit, nam, ut alios levium peccatorum effectus taceam, ille, qui talem habitum sovere pergit, nimium quantum ad graviora disponitur. Animus enim exinde vitio quasi familiaris fieri, et acumen conscientiae plurimum hebetari solet, appetitus vero sensuales freno laxiori assueti mox in ausus graviores exardescunt. „Quanto in minimis, ait S. Gregorius M., didicit non timendo peccare, tanto in majoribus contemnit pertimescere”<sup>1)</sup>. Et S. Augustinus, „qui projicit molem, obruitur arena”<sup>2)</sup>. — Insuper exsiccatur fons gratiarum, quibus summopere indigemus, sieque vix aliud expectari potest, quam illum, qui in modico iniquus esse con-

---

1) Lib. Past. P. III. Admonit. 31. — 2) In Psalm. 89.

suevit iniquum mox etiam in materia graviori futurum<sup>1)</sup>. S. Franciscus Salesius in libro de vita devota scribit: „Affectus ad peccata venialia spiritus vires evigorant, et elanguidas reddunt, consolationes divinas impediunt, tentationibus ostium patesciunt, et quamquam animam non occidunt, eam tamen valde debilitant et aegrotam reddunt. Muscae morientes, ait Sapiens, corrumpunt et perdunt suavitatem unguenti. Dicere vult: muscas, dum unguento vix incident, et ipsum nonnisi obiter et volitanter delibant, aliud non corrumpere, quam quod inde sumunt, adeo ut, quod reliquum est, integrum maneat; at cum unguento consident et manent, ipsum destruere, depravare et insipidum reddere. Ad eundem modum peccata venialia, cum in animam devotam incident, siquidem diu in ea non remaneant, non multum ei damni inferunt; at si in illa per affectum, quem erga eadem concipit, diu remanent, unguenti, i. e. sanctae devotionis suavitatem haud dubie ipsam amittere faciunt”<sup>2)</sup>). Accedit saepe illusio, qua ejusmodi homines sibi ipsi mentiuntur, peccatum aliquod nonnisi leve esse, quod nihilominus grave est, quaeque illusio eo magis timeri debet, quum gravitas materiae plerumque ad apicem definiri nequeat, et innumerae depravati affectus praestigiae dentur. „Nemo dicat in corde suo: Levia sunt ista; non curo corrigere; non est magnum, si in iis maneam venialibus minimisque peccatis. Haec est enim, dilectissimi, impenitentia, haec est blasphemia in Spiritum sanctum.”<sup>3)</sup>.

3. In illis, qui nonnisi per solam fragilitatem levia committunt peccata, in primis fovendus est, et sollicite alendus *grati humilisque animi* sensus; prior ob cepiosa, quae a Deo incessanter accipiunt beneficia, posterior ob peccata, utut venialia, quae vix non raro committunt. Quodsi vero sint, qui ex animo deliberato, ex consuetudine et animi ad ea affectione peccata levia patrant, severius cum illis agendum est, in primis tunc, quando sine timore ruunt in peccata, quae

1) Luc. XVI. 10. Eccl. 10.1. -- 2) Philoth. P. I. c. 22. -- 3) S. Bern. Serm.  
7 in conv. S. Paul.

non existimantur mortalia, quia suppliciis aeternis illa non puniri persuasum habent. Hi videntur non amare virtutem, sed timere duntaxat supplicia, nec colere Deum ut patrem, quem offendere nolint, sed solum vereri judicem, quo timent damnari. Probus enim filius non solum sollicite cavit, ne illa committat, propter quae scit, se a patre exhaerendandum, sed etiam omne studium adhibet, ne illa perpetret, quibus patrem suum novit offensum iri, tametsi non adeo, ut filium propterea ab haereditate excludat.

4. Quod absolutionem attinet, valet sententia, quod haec ob peccata levia, quae ex imperfecta deliberatione, non tamen ex habituali affectu ad illa, sed ex humana quadam infirmitate committuntur, confessione manifestata, nec differenda, nec deneganda sit. Nam venialia sunt materia sufficiens Sacramenti Poenitentiae, et poenitens per eorum confessionem acquisivit jus ad absolutionem, et augmentum gratiae confertur, quoties Sacramentum illud digne suscipitur. Unde Concilium Tridentinum docet, venialia recte et utiliter circa omnem praesumptionem in confessione dici,<sup>1)</sup>). Probant quoque id piorum et sanctorum usus, et praxis totius Ecclesiae. Qui tamen, quamvis levia nonnisi peccata expnunt, absque necessario dolore et proposito confessionem frequentant, ad sacramentalem absolutionem obtinendam indispositi censendi sunt. „Habe, inquit S. Franciscus Salesius, veram displicantiam de peccatis, quae confiteberis, quantumvis parva sint, cum firma resolutione, te deinceps emendandi<sup>2)</sup>). „Nam periculi plena res est, ait Alexander Nat. venialia sine contritione frequenter confiteri.” Et si quando perspectum est conscientiae moderatoribus, poenitentes, qui sola venialia, illaque eadem saepe confitentur, de illis non dolere, nec propositum ipsis esse, ab illis cavendi, quantum *humana* patitur *fragilitas*, sed in illis praesertim, quae plena voluntate, non ex subreptione vel infirmitate perpetrantur, amore adhuc haerere, omnem dare operam debent, ut illos ad contritionem excitent, et ab amore nimio sui ipsius vel

<sup>1)</sup> Sess. XIV. cap. 5. — <sup>2)</sup> Philoth. P. II. c. 10.

terrenarum rerum ceterarum abstrahant, quibus velut glutino quadam vel visco detinetur anima, ne ad sponsi coelestis amplexus currat: illisque communionem Eucharistiae imo et absolutionem aliquando differe juvat.

5. Verumtamen ex eo, quod aliquis eadem semper affterat, quoad venialia inferri semper non potest, illum necessario dolore et proposito bono destitui. Et praecipue illi favens praejudicium merentur, qui generatim sedulam excollendae virtutis curam gerunt, et Sacraenta non ex mera assuetudine, sed multa cum maturitate frequentant. Attamen his suadendum est, ut unum alterumve peccatum usque ad confessionem proximam devitare studeant, vel etiam, ut peccatum gravius aliquod antehac commissum, et jam alias Ecclesiae clavibus subjectum iterum exponant, illudque repetitis vicibus detestentur. Hoc tamen inconveniens studiose vitandum est, ne poenitens ex adjecto vitae praeteritiae peccato occasionem accipiat, minus detestandi venialia ab ultima confessione commissa, eorumque emendationem negligendi. „Poenitens namque secundum S. Thomam habere debet propositum se praeparandi ad peccata venialia *minuenda*; alioquin esset ipsi periculum desidiendi, quum desereret adpetitum *proficiendi*, seu *tollendi* impedimenta spiritualis *profecitus*, quae sunt peccata venialia“<sup>1</sup>). Ceterum reiterata *gravioris*, aut etiam venialium emendatorum confessio peccatorum alio quoque titulo commendatur, quia scilicet juxta S. Thomam „quanto aliquis pluries de peccatis confitetur, tanto magis poena minuitur,” idque tum ex ipsa natura actus *confitentis*, qui habet poenam erubescientiae annexam, tum quia, ut idem Doctor ait, „in secunda absolutione gratiae conferunt augmentum, et quanto major gratia recipitur, minus de impuritate praecedentis peccati manet, et ideo minor poena purgans debetur.” — „Unde non est inconveniens, si per frequentem (confessionem) etiam tota poena tollatur, ut peccatum omnino remaneat impunitum, pro quo poena Christi satisfecit“<sup>2</sup>).

1) Summ. theolog. III. q. 87. a. 1. — 2) Ibid. Suppl. III. q. 10. a. 2.; item q. 18. a. 2. a. d. 4.

Personae vere devotae in perfectione christiana  
proficere cupientes.

§. 218. Res est plena solatii, et magnum ad virtutem incitamentum, animas dirigere illas, quae in sanctimonia vitam agentes, in perfectione christiana proficere cupiunt. Verum ut conserventur in innocentia, et ad majorēm indies perfectionem ducantur, multa opus est confessario charitate, scientia et prudentia, et qualibet ex his qualitatibus deficiente plena res est periculi. Felices illas! si incident in manus confessarii, qui eruditus in via salutis, et zelum et charitatem habet. Felicem quoque confessarium, si in directione harum animarum cooperetur praedestinationi divinae! Acceptio est oculis anima sola perfecta, quam mille imperfectae. Bene autem Ludov. Philippus d'Anneau, Episcopus Fessensis confessarium monet, qui tales animas confitentes habet: „Caveat confessarius, ne hujusmodi poenitentes abjiciatur ut objurget, quasi minutias quasdam et nugas proponerent; neve dicat, materiam hanc non esse absolutionis, majora esse proferenda etc. Spiritui enim sancto, cuius nutu diriguntur, resisteret, et gravem Christo injuriam inferret, a sancto proposito et perfectiori via poenitentes suos absterrendo. Quin potius eos benigne audiens in suo proposito confirmet, et ad meliorum charismatum aemulationem provocatos quasi ducat de virtute in virtutem, monstruetque „quae sit voluntas Dei bona, beneplacens et perfecta“<sup>1)</sup>). Hostis insidias detegat, perplexitates solvat, suum promtus obsequiorum offerat. Facile vero haec praestabit, si ipse sanctus esse studeat, ut sanctitatem alios verbo et exemplo doceat; quem in finem exercitiis spiritualibus vacet, quo ordine ad perfectiorem vitam pervenire possit.

Ast 1) quamvis his dirigendis personis, quae gemme merito et margaritae Ecclesiae vocantur, cœn magister spir-

---

1) Rom. XII. 2.

tualis curam, quoad fieri potest, maxime sedulam impendas, tamen non oportet ut audiendis et dirigendis his animabus tempus insunes conversioni peenitentium necessarium. Imitare Pastorem bonum, qui tantisper deserit nonaginta novem oves, ut errantem centesimam reducat ad ovile.

2) Caveas pariter, ne sollicitum te ostendas, te velle alicujus animae directionem suscipere, nec eam obcas illius, quae vult directorem suum relinquere, nisi adsit urgens causa, ut docent S. Philippus Neri, S. Franciscus Salesius, S. Carolus et alii; ex hoc enim saepe dissipations et perturbationes oriuntur. S. Salesius sic docet: „Confessarius non est variandus sine gravi ratione. Sed contra neque expedit in hoc esse invariabilem, si legitimae causae mutationis superveniant.”

3) De his selectis, si dicere fas est, filiis ac filiabus spirituallibus non facile mentionem injeceris coram aliis, partim ne quid, etiam indirecte solum, agere videaris contra secretum sacramentale, partim ne ipse tibi complaceas, et videaris tibi bonus peritusque confessarius, partim denique ne laqueum pares iis, quorum virtutem et mores forte deprædicas; etenim si tales, quos ita deprædicas, gravius, ut nihil est ab homine alienum, labi contingat, minus audehant, se de hoc lapsu incusare, ex metu, ne perdant opinionem bonam et aestimationem, quam de iis testatus fuisti.

### Eas dirigendi modus.

§. 219. Jam quod eo servit, ut ad perfectionem christianam indies majorem ducantur, fateri oportet, rem non adeo facilis, ut jucundam esse. Quare e re erit, *regulas practicas*, quae usui iis dirigendis esse possint, statuere.

1) Attendum et adlaborandum est, ut hujusmodi personae soveant desiderium *constans* majoris semper perfectionis, juxta illud: „Qui justus est, justificetur adhuc”<sup>1)</sup>, et illud Apostoli Pauli, „ut charitas vestra magis ac magis

<sup>1)</sup> Apoc. XXII. 11.

abundet"<sup>1)</sup>). Ipse etiam Christus se venisse ait in hunc mundum, ut homines non solum vitam habeant, sed et abundanter habeant. „Natura nostra, scite praefatur S. Leo M., manente adhuc mortalitate, mutabilis, etiamsi ad summa quaeque virtutum stadia provehatur, semper tamen sicut habere potest, quo recidat, ita potest habere, quo crescat. Et haec est perfectorum vera justitia, ut nunquam praesumant, se esse perfectos, ne ab itineris nondum finiti intentione cessantes, ibi incidente deficiendi periculum, ubi proficiendi deposuerint appetitum. Nemo nostrum, dilectissimi, tam perfectus et sanctus est, ut perfectior sanctiorque esse non possit"<sup>2)</sup>. Quem in finem proponat confessarius a) grande periculum, quod imminet animae desiderium proficiendi abjicienti; teste S. Bernardo: „Non proficere in via Dei, deficere est.” b) Brevisimum hoc vitae spatium homini a Deo concessum doceat, ut incessanter proficiendo in gratia et charitate aeternae gloriae augmentum promereatur, cuius gloriae gradus vel unicus sine comparatione praestat quibuscunque pretiosis et delectabilibus hujus mundi rebus.

2) Ad perfectionem vero ducantur *gradatim et ordinatim*, ut prius conentur assequi primum virtutis gradum, quam ad supremum contendant. Prius discant operari recta intentione, et imitari actiones Christi, quam alta meditari; prius discant levia patienter ferre, quam gravia appetant; prius discant pati aequo animo, quam de adversis velint gaudere. — Doceantur, cujusque perfectionem in eo sitam esse, ut opera ordinaria bene peragat, et omnia, quae ex officio et statu peculiari incumbunt, bene obeat. Haec qui bene facit, perfectus est; facit autem bene, qui facit *quia, quando, quomodo* ea Deus vult fieri, cuius sanctissima, altissima et amabilissima voluntas omnis perfectionis fons et norma est.

3) Necessaria est omnibus *mortificatio aliqua*. Probatione etiam opus est, ut videas, qui in anima spiritus do-

---

1) Phil. I. 9. — Serm. 40.

minetur, et qualis sit dominans affectus: attamen cautela necessaria est in probatione, ubi indoles ad amorem propensa est, aut ubi temperamentum atra bile abundat, nam tum facile oritur inordinata affectio, vel nimia dejectio. Ceterum non uno modo omnes probandi et tractandi sunt, sed prout animi indoles fert et praecipit. Animae adhuc tenebrae, quas Deus primo sibi conciliat, mollius sunt tractandae, nec omnino abeundum a divinis consiliis animam suaviter ducentibus; si autem animae sunt nobiliores, seu quae habent gratias et beneficia Dei extraordinaria (*singulare*), suavitati jungenda quaedam severitas, quia hae per dona gratiae sunt pares difficultatibus; harum tamen probatio non sit quaesita et opera, sed fiat e re nata, ut non videatur recedi a communi modo dirigendi animas vulgares. Hinc communia et levia quandoque imponenda, sic enim reprimitur superbia et immoderatus fervor ad extraordinaria; si autem advertant se probari, facile se fingent ad omnem humilitatis et abjectionis modum. Sanctus Ligoriūs ait: „Ab initio confessarius poenitenti injungat, ut nihil unquam faciat *contra*, aut *sine* ejus obedientia.” „Qui contra obedientiam poenitentias agunt, S. Joannes a Cruce inquit, hi magis progrediuntur in vitiis quam in virtutibus.” Regula generalis nunquam concedendi mortificationes externas, nisi prius fuerit confessarius rogatus, et quoties concedit, semper minus quam postulatur, concedat. Praecipue suadeat mortificationem circa gulam, quae omnium est durissima, sed spiritui utilissima, et saepe etiam corpori. „Qui non coērcet gulam, ait S. Philippus Ner. nunquam perveniet ad perfectionem!”

4) Quum quandoque Deus animas, quae perfectionem christianam meditantur, *consolationibus internis* recreare soleat, confessarius *careat*, a) ne suaves has affectiones ceu ipsius virtutis essentiam amplectantur, vel easdem animi impetu aliisque ineptis mediis cire studeant. b) Ubi hujusmodi consolationes affluunt, moneat, ut illas cum summa humilitate recipient, firmiter persuasae, non ex suis meritis, sed ex sola Dei benignitate eas sibi conferri, ut in-

firmitati suae succurratur. c) Similiter cavendum, ne spiritualibus his deliciis inebriatae inanem de seipsis complacentiam vel fiduciam admittant<sup>1)</sup>. d) Praesertim satagendum est, ut fines, ad quos coelestes favores interdum conceduntur, pro viribus assequantur, ut scilicet mens in amore Dei magis inardescat, et inter quaecunque obstacula ad destinatum persequatur, ad bravium aeternae vocationis Dei in Christo Jesu<sup>2)</sup>.

5) Quoniam vero nonnunquam charitas, qua mens tota perfunditur, in cor et corpus nostrum redundant, et piaeensiones a Deo conceduntur, ast etiam a naturali cordis facilitate et dispositione veniunt, quin a divina gratia descendant, *discrimen inter motus naturae et gratiae adversat* oportet confessarius, de qua re S. Franciscus Salesius praeclare docet: „Generalis doctrina est, animarum nostrarum affectus e fructibus suis nobis esse cognoscendos. Animis nostri velut arbores sunt, affectus eorum sunt rami, eorum denique opera et actiones fructus. Animus ille bonus est, qui bonos habet affectus; affectus autem illi sunt boni, qui bonos in nobis effectus, et sanctas actiones producunt. Si ergo suavitates, teneritudines, consolationes nos facient humiliores, patientiores, benigniores, affabiliores, et rebus proximi compatientiores, in concupiscentiis et in pravis inclinationibus nostris mortificandis ferventiores, in exercitiis nostris spiritualibus constantiores, erga eos, quibus obedientiam debemus, parentiores et flexibiliores, denique in omni vitae nostrarae ratione sinceriiores, certissimum signum est eas a Deo provenire.” — Lectu et meditatione iterata digna sunt, quae vir venerabilis a Kempis in libro de imitatione Christi de diversis *motibus naturae et gratiae* tradit<sup>3)</sup>.

6) Quanto magis autem in virtute et perfectione hujusmodi personae profecerint, tanto magis *eas timere* doceat. Nam, ut ait S. Ambrosius, quanto excellentius in man-

1) Prov. XVI. 18. — 2) Phil. III. 14. — Cfr. Philoth. P. IV. c. 12. — 3) Libr. a. c. 22.

datis Dei, qui que proficiunt, tanto maiores habent causas formidinis et tremoris, ne de ipsis probitatis argumentis mens bene sibi conscientia, et laudis avida in superbiae rapiatitur excessus, et fiat immunda vanitate, dum sibi videatur clara virtute<sup>1)</sup>). Saepe expedit, animas eximiis a Deo donis ornatas sibi ipsis subducere, quasi per contemptum eorum, quae recensent, ne si ostendatur aestimatio; illis præparetur ruina per superbiam; hinc in obscuritate aliqua continendas sunt, ut non sciant se scire, vel sciri.

## Continuatio.

**S. 220. 7)** Quodsi quae persona adverteretur, esse in rebus agendis *tenacioris judicii*, suaviter *dedocenda* foret. Deus per homines nos dirigere ad perfectionem voluit, ut discamus humiliter obedire; animae prudentis est, propone quidem firmiter, non tamen ita obsfirmare animum ad aliquid agendum vel omittendum, ut mutatis causis et circumstantiis immutare se non sinat; nec mens ita desigenda est in unam rem, ut ad alia forte magis utilia vel necessaria reddatur minus apta. Tutius est fidere alieno prudentis judicio, quam proprio, melior est obedientia, quam victima, optima probatio obedientia.

8) Quodsi eveniat, talem personam, quod fieri potest, etsi rarius contingat, *labi in lethale peccatum*, confessarius eam benigne excipiat, nec ulla edat signa admirationis aut indignationis, nec eam dejiciat. Quid enim mirum, labi hominem? Caro corrupta prona in malum est ab adolescentia, nec sic gratia naturam consolidat, ut nulla rima peccato pateat; mirum potius, quod post lapsum confusione plenus se accuset. Caecum labi in soveam nemo miratur, nemo ei indignatur, sed manum ei quivis benevole praebet. Ubi sic lapsus sibi vehementer indignatur, potest is effectus esse ex gratia, potest etiam adjunctam habere superbiam, ex-

<sup>1)</sup> Epist. 88. 11 f. — vgl. auch die entsprechenden Sätze in der Einführung.

stimenti, talem casum sibi evenire non debuisse. Prinde confessarius aurum a scoria purget, praemissoque justo dolore acerbitatem omnem ex superbia natam tollat, et poenitentem ad *spem et charitatem*, et *humilitatem* excitet.

Etenim misericordia Domini non est metienda secundum angustos cordis nostri limites<sup>1)</sup>. Dei bonitas erga poenitentes fundo caret, illuc mergantur omnia peccata poenitentis<sup>2)</sup>. Non est, cur despondeat animum poenitens, sed potius, cur majorem concipiatur fiduciam exemplo Davidis, qui lapsus, tanta cum gloria surrexit: „Tu propitiaberis peccato meo.“ Cur? „Multum est enim.“ Profecto injuriam facit Deo, qui eum deserit, majorem facit, qui illi diffidit. Bonus pastor Christus sollicite quaesivit oviculam perditam; de inventa convocatos sibi voluit gratulari: si festum agitur in coelo super uno peccatore poenitentiā agente, quanto magis celebrabitur tanta conversio? In vitis Sanctorum vix reperitur innocentibus collatam aliquid specialis favoris, quod non pariter Deus vere poenitentibus contulerit. Quare longe abest, ut quis desperet ob peccata, ut potius fiducia et spe in Dei bonitatem et misericordiam se erigat et charitate in Deum inardescat. — „Remittuntur ei peccata multa, quoniam dilexit multum. Cui autem minus dimittitur, minus diligit“<sup>3)</sup>. Miles fugitus, ubi redit, generose pugnando ignaviam compensat, et maculam delet. — Suadendum similiter est poenitenti, qui post tot ac tantas degustatas Dei gratias lapsus fuit, ut hinc statis diebus coram Domino se sistat, tanquam foedifragus confusione plenus; accuset se de sua perfidia instar filii prodigi; offerat se ad quamcunque poenam; indignum se reputet, qui assumat nomen Domini per os suum velut sancta Thais, quae conversa a. S. Paphnutio, ejus jussu usa est ad Dominum vocibus: Qui plasmasti me, miserere mei.“ Fugiat sensuum oblectamenta; sedulo vitet occasiones relabendi; lapsus in foveam studiosius deinde

---

1) Cfr. Eccl. XVII. 28 — 2) Mich. VII. 19. — 3) Luc. VII. 47.

caveat; et ita fiet, ut robur, quod ante habuit, accipiat; demum omnem inordinatam tristitiam procul repellat.

### Regula vitae votae.

S. 221. Ad perfectionem christianam assequendam, in eaque perseverandum plurimum valet ordinem vitae devotee sibi figere, cuius beneficio, Christianus perfectioni indies majori studens, in virtutis progressu et perseverantia juvari possit. Quare non injucundam operam confessariis iisque, quibus cura animarum demandata est, praebituros nos esse considimus, si delineationem aliquam regulae vitae pro perfectione christiana, licet rudi penicillo expressam subjungamus, idque eo magis, quo fieri soleat, ut poenitentes ea de re confessarium nonnunquam adeant. Fatemur autem, sicut non omnia virtutis media expediunt omnibus, ita in hoc schemate non singula singulis convenire, ut adeo nonnisi ea seligat confessarius, quae considerata poenitentis conditione et indele usui esse possint. En igitur:

Naturam ad surgendum maturius saepe pigram, praesente jam fixo temporis momento, utut reluctantem ac cunctantem, e molli dulcique lecto exsurgere jube et compelle, et victor prodibis tui ipsius. Absque ratione sufficienti ultra septem horas somnum nunquam protrahito. Ubi evigilaveris, manus tuas extolle ad Deum; cogita, quasi tibi Angelus dicat idem, quod olim Petro: „Surge veloci ter, et sequere me. Sequere et tu hanc vocem, et surge velociter. E lecto surgendo memineris resurrectionis Jesu Christi a mortuis, et pete ab Eo felicem resurrectionem. Sanctae Crucis signaculum et fronti et ori et pectori devote imponendo memento semper amoris Jesu Christi, qui nostri amore in Crucis patibulo animam egit, et firmiter tibi propone vitam, quam dicunt crucifixam ac mortificatam agere. Paratiissimus esto hoc die ad preferendum, quidquid Deo placuerit immittere, vel permittere, molestiarum, difficultatum, aerumnarum, persecutionum, tribulationum, calami-

tatum, dolorum animi et corporis propter iustitiam, opitante divina gratia, animo constante et imperturbato, amore Jesu Christi pleno; paratissimus cum Jesu Christo et in cruce agi et morte affici. Cogita: Fortasse haec dies est ultima vitae meae, omnia ita age, ut egiisse optabis in lecto extremo jamjam moriturus. Gratias age Deo pro custodia in nocte praeterlapsa, et dic, aut: Gloria Patri et Filio et Spiritui sancto, aut: Sanctus, Sanctus, Sanctus etc. aut: Deo gratias, quod adhuc vivam, quod hac nocte non sim mortuus in peccatis. Quot homines hac nocte mors secum abstulit, coram tribunali tremendo! Deo gratias, quod tempus gratiae et misericordiae nondum defluxerit, quod adhuc peccatorum poenitentiam agendi coelumque lucrandi, et tempus mihi supersit et media praesto. Vestiens te Dei presentis memineris, et Angeli Custodis. Vestiendo memor esto casus miserrimi Adae, qui peccando animas nostras stola innocentiae spoliavit, vestire te satage in spiritu poenitentiae, pete a Jesu gratiam, Eundem induendi, et ita cogitandi, sentiendi, loquendi et agendi, prout Ipse et cogitavit, et sensit, et locutus est, et egit; neque obliviscere fore, ut forsitan propediem cadaver tuum hinc funebri sit obvolvendum. Coram Crucifixo genibus flexis ora lente, et attente, et devote, summa animi demissione in conspectu Dei omnipotentis; elice actus virtutum theologiarum fidei, spei et charitatis; fac firmum propositum omnia in nomine Dei agendi, omnia e manu Ejus paterna suscipiendo; singulare autem propositum hoc illudve bonum agendi, hoc istudve malum vitandi certum; offer te totum quantum sacrificium vivum Deo. Preces matutinae claudantur oratione Dominica, Salutatione Angelica, et symbolo Apostolorum; pete a Domino nostro Jesu Christo benedictionem. Quam primum campanae sonus te monet Salutationis Angelicæ: „Angelus Domini etc.“ recogita incomprehensibile mysterium Dominicæ Incarnationis, pro quo immenso beneficio, quas habes, maximas age gratias. Brevis per quadrantem duratura Meditatio veritatum religiosarum plurimum commendatur.

In Ecclesiam si pergas incruento Missae sacrificio tenerimis, quibus poteris sensis amoris, fiduciae, doloris, poenitentiae, gratissimum anima interesse satage ita, quasi in ipso Calvariae monte Iesum Christum emorientes oculis cernere licet. Cum autem prohibeatur Missae sacrificio interesse, noli turbari, hoc quoque Deus permittit, qui Pater tuus est; adesto mente huic tremendo Sacro, offer cum sacerdote in spiritu temetipsum, commenda tuis notis amicisque, quibus licet sacra mysteria frequentare.

Ecclesiam ingressus asperge te aqua lustrali, et ora Deum, ut te ab omnibus peccatorum maculis purgare velit. Exinde Iesu Christo in ss. Altaris Sacramento verissime praesenti cultum supremae latriae praesta. Quodsi modo non fiat Sacrum Missae, meditare de immensa charitate Iesu Christi erga te, vel recita Litanias SS. Nominis Iesu. Intra Missarum solemnia, quantum fieri licet, ora cum sacrificante sacerdote; quo aram osculante post ascensum ad *Introitum* Missae inveca ss. Martyres, quorum Reliquiae pretiosae in ara latent, ut apud Deum pro te intercedant; elice desiderium amore Iesu Christi sanguinem tuum preundandi. Post *Epistolam* ministro respondentem: „Deo gratias“ age et tu Deo gratias pro doctrinis, Prophetarum et Apostolorum ore et tibi communicatis. *Evangelio* insonante dic gratias Iesu pro omniaib[us] ejus veritatibus, exemplis atque beneficiis. Deficiente *symbolo* Nicaeno, quod sacerdos recitat, ora saltem: „Credo in unum Deum etc.“ *Deum Offertorium* fiat in altari, offer animum tuum cum facultatibus suis, corpus tuum cum sensibus suis, cor cum affectibus et propensionibus, totum quantum temetipsum. *Transubstantiatio* singularem meretur attentionem; offert semetipsum Deus homo Jesus Christus Patri suo. *Canisse*. Hostia elevatur, repraesenta tibi elevationem Iesu Christi in patibulo Crucis pendentis, exoraque ipsum, ut secum te trahat; Calice divine elevato fiduciam capo: *Sanguis Iesu Christi* clamat Patri de gratia et indulgentia. Ad *Memento*, momento et in defunctorum parentum, amicorum, hinc-

factorum, imo et omnium, qui te offenderunt. Ad „*Pater noster*“ ora attentissime. Ad „*Domine non cum dignus*“ percutere pectus tuum cum publicano, et si non reipsa Sacramentum Ss. corporis et Sanguinis Jesu Christi sumere potes, communica saltem spiritu. Sacerdote *benedicente* populo, imaginare tibi Jesum, quem semper in persona sacerdotis considerare decet, ante ascensum suum in coelum, discipulis suis benedicentem. Dum *ultimum* legitur *Evangelium*, gratias age Jesu, quod homo sit factus pro nobis.

Ecclesia egressus negotia tua ex asse et accuratissime exsequere quasi praesentibus superioribus tuis; oculus Dei ubique te committatur arbiter cujuscunque actionis, verbi, cogitationisque tuae. Expletis omnibus tuis vocationis officiis, si quid temporis superfluerit tibi, in libro aliquo spirituali legito, e. g. de Imitatione Christi. Scripta S. Francisci Salesii absque maximo animi salutis incremento non legeris. Nullus spiritu et unctione plenus aedificationis liber excluditur, attamen semper patrem tuum spiritualem consule prius. Lege usque dum commoveatur animus tuus, non tamen justo plus una vice, neque animi nervos nimis intende. Jam satis meditatus de uno loco, ulterius lege, et ausculta diligenter, quid Dominus ad cor tuum loquatur.

Omnis labores tui ad majorem Dei sint gloriam; memor esto Dei praesentis et omnium bonorum operum munificentissimi remuneratoris. In laborando hilari semper esto animo, et quadam ratione sancta effectuum incurius, et indifferens, fructus laborum tuorum Dei benedictioni commitiens, contentus, jam fecisse, quod tuum erat. Operare omnia ad expianda tua delicta in spiritu obedientiae et humilitatis; durantibus laboribus has illasve preces juculatorias coelum versus evibra, repraesenta tibi Jesum, qui in sudore vultus sui panem suum edebat. Si labores tui ex animi sententia prospere accedant, gratias dicio Deo, quodsi vero perperam eant, cogita: hoc quoque Deus permittit, et Deus omnia bene facit. — Otiolum aliquod si tibi suppetat, reminiscere vitae hodie hucusque actae et trutina, quomodo proposita mane, vel in sacra lectione, vel meditatione concepta expleveris.

In prandio imaginare tibi Patrem coelicum manus suas aperientem, ut te cibet, preces mensales nusquam intermitto, desidera quoque cibum animi, gratiam Dei Ejusque verbum, atque Sacraenta, loquere quidquam, quod aedicare possit pietatem, repraesenta tibi Jesum tecum prandentem; quidquid palato tuo substraxeris, da pauperibus. Post prandium unus istorum quinque millium tibi esse videre, quos Jesus Christus miraculo cibaverat, gratias ipse redde intimas, et roga eum, ut tibi det manna coeleste, vitam immortalem gratiae.

Ut quam beatissime et felicissime vivas, totum te da Deo. Tam diu inquietus eris, usque dum in Deo solo qui-  
everis Eum solum amando. In omnibus Dei voluntatem fa-  
cere satagas, Eique soli placere. Nihil age contra Deum, ni-  
hil age sine Deo, nihil quaere praeter Deum, age et patere  
omnia propter Deum. — Parum tua referat, utrum homines  
hujus mundi te magni faciant, aestiment, et ament, modo  
Deo placeas, modo conscientia tua te non arguat. Discipu-  
lus non est supra Magistrum, et famulus non supra Do-  
minum. — Ante omnia cor tuum purum et immaculatum ser-  
vare stude. Tibimetipsi diligenter invigila, sensuum organis  
et cogitationibus tuis, sensis, affectibus passionibusque;  
Nihil parvi fac, ubi agitur de salute tua. Qui minora vil-  
pendit, in majora cadet. Qui spernit modica, paulatim de-  
cidet. — In omnibus usquequaque Jesus Christus sit ma-  
gister tuus, quem intuendo temetipsum interroga saepius.  
Quid Jesus Christus in hoc casu cogitaret, loquitus esset  
et operatus. — Adsuesce in omnibus, quae videris, boni  
quidquam cogitare. — Esto mitis, lenis, demiso animo:  
tace et patere Jesu instar. Graviorem, cui portandae impar-  
asses, crucem minime imponet tibi. Crucigerum te adju-  
rabit certo. — Elige saepe, quod tibi gravi est oneri, et  
amori tui reluctatur. — Sinui divino ita te inferas, sicut  
infans matris sinui se infert. Quoddemumcunque jusserit te  
Deus, illico pete gratiam, sanctissima jussa ejus quam ex-  
actissime exsequendi, licet sint difficillima exsequenti. —  
Desidia mater foecunda malorum. — Labora ad modum,

quo Jesus in domo Josephi nutritii sui laboraverit, et Recollige te interdum Jesu ad exemplum, qui a reliquis hominibus se subducendo ad Patrem suum oraverat. — Tempore ariditatis nullum pietatis exercitium praetermitte; tali in casu Jesus toleravit, quum esset anima ejus tristis ad mortem usque. Omnia ergo in nomine Jesu, et sic quilibet labor evadit religiosus. — In vultibus et gestibus mortibus quae tuis manifesta, enjus famulatu gaedes; longe tamen a te absit, ut aliorum oculos ad te moveas — Plus audi, quam loquere; in multiloquio non deerit peccatum. Expeta tibi Deo gratiam tempore opportuno et tacendi et loquendi, nec non custodiam pone ori tuo, ne lingua tua labaris, et sepius tuas spinis, ne quid audiant, quod Ipsi displicere queat. — Noli esse curiosus rerum novarum, distrahunt animum; dissideri libenter de rebus bonis. — Fuge vel umbram periculi peccandi; amando periculum in eodem peribis; sola fuga shape victoria reportatur. — Quamlibet cogitationem, a Deo te separantem, animo excute quam citissime vales, sicut vel unam scintillam ueste excutis. — Quam aepissime Deum exora, ut a temptationibus te liberet; quod si tibi supervenire permisit, noli turbari; qui certamen mittit, addit quoque rives ad victoriam. — Esto animo tranquillo, fide Deo; si Deus pro te, quis contra te? Efflagita a Deo, ut auferat tibi quidquid animi tui amorem sibi vindicare conatur, licet jactura haec tibi sit acerbissima. Ei soli vivere et mori toutesque esse ejus desideria. — Si habes cibum et amictum, esto contentus pauperis Jesu instar. — Neque rixa, neque nimis te justifica, aut excusa; nihil loquatur os tuum contra praepositos, aut proximos sine necessitate aut obligatione. Este sincerus et simplex corde; libenter audi doctrinas, hortamina, et objurgia aliorum. — Noli esse inimicus, invidus, severus in loquendo et agendo, — Quidquid tibi non vis fieri alteri et tu ne feceris, et quidquid tibi vis fieri ab aliis, et tu primus feceris alias — Cogita, quod Jesus in medio eorum sit, quibuscum conversazis. Sermones tuos sole sapientiae condit, bene memor, tempus esse breve, hominisque esse rationem reddendam cuiuslibet verbi

inutilis; discursui verborum viam sterne, eumque dirige ad Deum modo opportuno. — Ubi tecum iterum ea solus; examina te, utrum minus bonus inveniris, quam fuisti, gloriat animus, quod modo et cum Deo et secum possit conversari. Veniam pete vitiorum in loquendè commissorum gratias redde pro Angeli custodia, et cunctis bonis, quos vidisti, audisti, sensisti, rogaque Deum hominem Jésum Christum, cujus deliciae erant cum hominibus conversari, ut te societati Sanctorum aggregatum vultu suo laetificet. Visitatus ab aliquo extolle cor tuum ad Jesum, oraque petit det tibi charitatem, animum mansuetum, demissum et collectum; esto affabilis, modestus, cautus, prudens, caecus et surdus prout circumstantiae exigunt.

Si permittitur tibi ire ad Benedictiorem divinam in ecclesiam, gaudio gestiens visita Jesum Christum, genuum orches terrae admove, genibusque accido Jesum, sicut Iohannes Maria, excita vivam fidem praesentis Dei tui peteque ab Elio Samuelis exemplo: „Loquere Domine, audit te servus tuus;” Domini manere jussus cogita: Deus ita vult, in hac nocte post suit conditione; obedientia praestat sacrificio; faciem invito in eam plagam, ubi sanctissimum Sacramentum asservatur in templo, et quemcunque locum domus templum Deo deo dñe.

In coena memento ultimae coenae Jesu, **Eundem** volgans, ut ad coenam coelicam te invitare velit. Antequam dormitum vadas, scrutare conscientiam, expeti lumen ad vitia tua cognoscenda, recogita de illis, era venientia eorum, statue et promitte emendationem Jesu, offer Deo quietem somnum, horam et genus mortis; ita te committe Deo quasi hac nocte coram Ipso comparere te oporteat; commendata te Deiparae Mariae, Angelo tutelari, patrono, cuius nomen habes. Imaginare tibi lectum qua sepulcrum tuum, et tegumentum qua linum funebre; osculare Crucifixum; omni somnum tuum somno Jesu, et ita obdormisce sub tutamine Pastoris Israëlis. Si dormire nequeas, vel nocte evigilans memento vocis: „Media nocte clamor factus est; ecce sponsus venit; — aut memor esto noctis ultimae, qua Jesus

ad Patrem oravit, sanguinemque sudavit; ora pro nocte agoruntibus, multum patientibus, pro fidelibus defunctis; rogi ne permittat Deus, ut tenebrae aeternae te tegant.

Tempore infirmitatis ante omnia confide in Deo; elige te totum committit, atque frequenti Christi patientia et morientis memoria et meditatione ita te occupa, ut animum magis magisque erigas roboresque.

Ceterum quam instantissime commendantur visitatio Ss. Eucharistiae, veneratio Passionis Domini, et cultus Marianus. — In primis diem Dominicum festumve sacram age, et pietati diea. Impende his diebus praeter sacrificium Missae et concionem partem temporis piae lectioni, atque pietatis et charitatis operibus. — Natalem tuum præcipite religioni consecra — Peccatorum exomologesia et s. Communionem quod altinet, totum te committe patri tuo spirituali. Unoquoque mense et anno conscientiae tuae scrutinium institue severum. Ad sacratissimam synaxin semper accede cum vera animi fame ac siti, dolore, adoratione, humilitate, fiducia, spe, amore; uni te totum Jesu, recogita de tormentis et morte Jésu Christi, propone Ipsi tam misericordiam, quoque momento tali pretioso quam opime utere, nec dimitte Eum, priusquam benedixerit tibi. — Quam saepissime animo revolve, quo amore erga te feratur Deus, ut et tu Eundem redamare satagas ex teto corde tuo, ex tota anima tua et omnibus viribus tuis, et ita hisce jam in terris, magis vero in coelis quam beatissinam vitam agas in saecula saeculorum. Gratia Domini nostri Jésu Christi sit tecum. Amen<sup>1)</sup>.

### Personae ad speciem devotee.

§. 222. Ab his vere devotis personis distinguendae vident illae, quarum devotione quam præ se ferunt et ostendunt,

---

1) Cfr. Libellum, cui titulus est: Geistlicher Wegweiser für fromme Seelen. Aus dem Italienischen des hochw. P. D. Carl Jos. Quadrapi, Barnabiton. Wien, 1822.

**hypocrisis est, vel saltem illusio, qua ipsae decipiuntur.. Licet enim saepius sacrum tribunal frequentent, et & S. Eucharistiam sumant, licet tenuia tantum confiteantur peccata, nihilominus sunt deliciis et vanitatibus inhibentes, curiosis pulchris et solatiis externis delectantur, laudes et honores affectant, facile irritantur proprio sensui inhaerentes, contradictionis sunt impatientes. „Hi ceteros despiciunt, nulla insirmantibus misericordia condescendunt; quo se peccatores esse non credunt, eo deterius peccatores fiunt”<sup>1)</sup>.**

**Has merito carpe, et argue opportune et importune, veram in omni mansuetudine et spiritus lenitate, ut sese agnoscentes, quales sint, ad veram et solidam pietatem rebeat. Vera autem pietas non in *solis* Religionis *exercitiis externis* precibusque consistit, sed et sui abnegatione, humilitate cordis, et charitate non ficta in Deum et proximum. Diliges Dominum Deum tuum ex toto corde tuo, et in tota anima tua, et in tota mente tua. Hoc est maximum et primum mandatum. Secundum autem simile est huic: Diliges maximum tuum sicut te ipsum<sup>2)</sup>) Plenitudo legis charitas est, quam Apostolus ad Corinthios praecclare describit<sup>3)</sup>). — Quodsi in virginitate sua sibi placentes superbiam, lapsarue personas asperre superbeque contemnant; jubeas eas members esse verborum S. Hieronymi: „Non sapientior Salomon, nec fortior Davide tu es.” Condoleant potius talibus misericordiis, et orent pro ipsis, et adjuvent, ut illae resurgant. Superbia virgo casui proxima. Qui stat, videat, ne cadat. Et quum humilitate et charitate destitutae sint, verba S. Chrysostomi loceri possunt: „Vide exemplum in virginibus fatuis. Virgines erant, et lampades, quas habebant, designabant donum virginitatis, quae se corporis puritate conservat. Ast fatuae erant, quia charitatem non habebant per oleum, quo carebant, significatam. Et ideo non admittebantur ad nuptias cum ipenso”<sup>4)</sup>). Hac veste charitatis quisquis indutus fuerit,**

---

1) S. Greg. hom. 34. in Evang. post. Trinit. — 2) Matth. XXII. 37. 40. —  
3) Cor. XIII. — 4) Hom. 78. in Matth.

erit hostibus terribilis; nam de ceteris virtutibus, quaecunque habueris sine charitate, non curant daemones. Et S. Gregorius: „Redemptori nostro unum sine altero placere nequaquam potest, si aut is, qui bona agit, adhuc luxuriae inquinamenta non deserit, aut is, qui castitate praeeminet, necdum se per bona opera exercet”<sup>1)</sup>.

Aliud mulierum specie pietatis tintarum genus sunt, quae adhaesionis vinculo personae confessarii adstringuntur. Malum profecto morte ipsa diligentius evitandum, quo non tantum ipsae in perniciem ruunt, sed etiam confessarium rui- nae participem reddunt. Nemo igitur succenseat, si ejusmodi personas, quo facilius dignoscantur, vividis depingamus coloribus. Mulier talis nullam habet requiem; *desiderium loquendi* cum confessario, *sollicitudo*, quia illius caret aspec- tu, *dissidentia et metus*, ne ab eo deseratur, *zelotypia*, ne aliae apud illum gratia magis polleant, ita eam torquent, ut in plurima labatur facta, quae illius imbecilitatem aperiunt. Sub tali duce haec habere non potest virtutem solidam, sed species tantum erit virtutis; indies fit magis immortificata, vana facilis ad laudes et injurias sentiendas, impatiens, invi- dens suspicionibus atque temerariis judiciis subjecta; minus attenta Deo; in precibus suis magis distracta, confessarii sui commodis honoribusque inservit, pravo ducta principio; fovet simultates, imo etiam vindictae desideria adversus eos, apud quos ille tanti non est, quanti ipsa vellet. Denique haec illa est seducta columba, de qua loquitur Propheta<sup>2)</sup>, cui alienus ne cogitans quidem cor abstulit; neque enim amplius cor habere videtur, ut diligit Deum; cui confessarii personam substituit; hunc timet, cum tentatur; huic pla- cere gestit, quidquid agat; in unum illum intenta est, dum preces effundit, tunc vero praesertim, cum adstat illi *sacrum* facienti; nullum extra illius societatem solatium invenit, nisi cum de eo loquitur, vel ejusdem recordatione laetatur. Hae, de quibus sermo est, omnem confidentiam suam collocant

---

1) Hom. 18. in Evang. — 2) Osee. VII.

in colloquiis, quae cum confessario suo miscent, et hinc toties facultas ipsis est, ad confessarium redeunt, quo magis simul earum augetur adhaesio, robatur affectio, et spiritus infirmatur. — — — Proh dolor! aegritudo haec magna est et horribilis! Vae sacerdoti, qui zelo alio inardescit, quam quo succensus dicebat Apostolus: „Aemulor vos Dei aemulatione, despondi enim vos uni viro Virginem castam exhibere Christo“<sup>1)</sup>). Verum fatendum est, nullum brevius praesentiusque remedium ad aegritudinem hanc tollendam excogitari posse, quam omnino dimittere eam, quae confessario adeo arcto vinculo adhaerere cognoscitur.

### Tepescentes.

**§. 223.** Non raro accidit, ut vota et proposita ardentissima sensim sine sensu tepescant, et personae diu devoteae in teponem prolabantur. Potissima hujus teporis indicia sunt: a) si poenitens exercitia prius usitata, e. g. piorum librorum lectionem, orationem, examen conscientiae, usum Sacramentorum etc. ex levi ratione vel omittat vel decurset, vel nonnisi perfunctorie obeat; b) si divinas inspirationes et remorsus conscientiae parum curet, emendationem suam in aliud semper tempus differens; c) si, qui antehac solitudinis amans fuerat, jam in res extieriores effusus deprehendatur, consolationem suam inter vanas confabulationes quaerens; si que omissis operibus poenitentiae corpori et sensibus liberalius indulgeat, pronus ad carpenda gesta aliorum, ad verba otiosa etc.; d) si demum in confessione pristina ejusdem sinceritas desideratur, qua directori suo quoscumque animi motus explicare, seque ipsius monitis et correctionibus submittere solebat. Simul confessarius in ejusmodi poenitente magnam animi reluctantiam, et affectuum perturbationem observabit.

---

1) *JL. Cor. XI. 2.*

**2.** Quodsi confessarius haec, vel aliqua saltem horum signorum detegat, absit, ut miserum poenitentem *verbis* fors durioribus dimittat. Tales enim jam alias animo renitente ad confessionem accedunt; dum igitur durius increpanatur, penitus deterri solent. Potius infirmum pia cum commiseratione suscipere, et quidquid charitas suggestit, tentare juvat, ut linum fumigans denuo accendatur. Hinc amice hortandus atque rogandus erit, ut recognitet, quam periculoso sit primam charitatem reliquise, quamque horrenda illos comminatio feriat, qui neque frigidi, neque calidi, sed tepidi sunt<sup>1)</sup>; imo non dari statum funestiorum, quam illorum, qui „semel illuminati gustaverunt donum coeleste, et participes facti Spiritus sancti”<sup>2)</sup> denuo prolapsi sunt in pristina peccata.

**3.** Ubi poenitens his et similibus motivis de torpore suo excitatus fuerit, instantum erit, ut hujus tepiditatis *fontes* obstruat, quales sunt plerumque: conversatio cum frigidis, lectio librorum spiritu mundano turgentium, remissior vivendi ratio etc. Tum vero eidem addatur animus, ut exercitia priora ferventius repeatat, ingemendo illa verba S. Bernardi: „Exurgamus obsecro, quicunque hujusmodi sumus; resarciamus animam, spiritum recolligamus abjicientes perniciosam tepiditatem”<sup>3)</sup>. Nonnunquam suadendum est, ut poenitens in secessu sacro exercitia obeat. Si magnes suo vigore incipit destitui, ferri ramentis undique coopertus vires pristinas resumit.

### In periculo lapsus constituti.

**§. 224.** Qui in periculo grave aliquod patrandi peccatum versantur, praे reliquis poenitentibus non mediocrem pii confessarii exigunt curam. Et quo gravius censetur peccatum, cuius patratio instat, quo funestiores sunt effectus, qui illud comitantur, quo difficilior existit curatio, si quan-

---

1) Apoc. II. 4. III. 16. — 2) Heb. VI. 5. — 3) Serm. 6. de Ascens.

do animam invasit, eo ardenter quoque confessarii sollicitudo et diligentia, illud praepediendi, esse debet. Vita et mors in lingua confessariorum. Felices conscientiarum arbitros, qui proximo compatientes, corde mites, validis adhortationibus animas a vitii ingressu retrahunt! Vae autem illis, quorum socordia et levitas in causa est, quominus a vicio declinet! Quis ambigit, quin Deus sanguinem animarum, quae confessarii culpa intereunt, requirat<sup>1)</sup>? „Requiram gregem meum de manu eorum”<sup>2)</sup>. Utinam haec cura in peccatis contra sextum Decalogi praeципua esset! V. g. „Puella se accusat de cogitationis verbisque impuris, quibus conversatio cum vivo ansam praebet; nulla tamen bucusque actionis impurae labo foedata. Hinc sane poenitentis status sollicitudinem et curam confessarii indefessam provocare debet, quandoquidem transitus ad peccatum operis certo pertimescendus est, nisi solidis argumentis de castimoniae pulchritudine vitiumque foeditate convicta, remedii, quoad fieri potest, omaigenis naturalibus et religiosis retineatur. Quapropter in prae senti materia confessarius in aestimabile, nullo divitiarum pretio redimendum, animae castae et innocentis decus et ornamentum quam impensissime docebit, ostendetque, quam praeceps sit via ab innocentia ad peccatum. Ab initio sermocinatio est innocua, fit dein familiaritas, libido nascitur postea, quae ducit ad lapsum, ad consuetudinem, et proh dolor! in exitium. Hinc inducat confessarius sacrae Scripturae loca, quibus virtus castimoniae celebratur in virginibus, quippe quibus in coelo singulare illud privilegium datur, de quo S. Joannes in Apocalypsi scribit: „Hi sunt, inquit, qui cum mulieribus non sunt coquinati: virgines enim sunt, et sequuntur agnum, quocumque ierit”<sup>3)</sup>. Ceteris nimis propius Christo adhaerebunt in futuro seculo, et cum illo familiarius conversabuntur, singulariterque delectabuntur in corporum suorum puritate. Haec virtus homines non tantum Christo similes, sed et tempa facit Spiritus sancti corpora

---

1) Cfr. Ezech. III. 17. — 2) Ezech. XXXIV. 10. — 3) XIV.

*noscere. Spiritus enim divinus, amans puritatis, quemadmodum omnes turpitudinem luxurias plus quam reliqua vita odit, ita in nulla re libentius majorique cum gaudio requiescit, quia in anima pura, et ab omni carnali voluptate aliena. His iungo, quae Sect. I: 88. 181—184 de remediiis*  
*dixerunt sunt.*

<sup>10</sup> See *Supplementary note to the Constitution of the Commonwealth of Massachusetts*, 1780.

*Neolapsi*, *luteola*, sp. n. (Fig. 1)

and I am glad to note that the present

q. 825. Similiter in neolapsis confessarius omnem off-  
caciari exhibeat in persuadendo, copiamque in dicendo, et  
modestiam in increpando; ne peccata, in qua prima vice  
lapsi sunt, iterent; perniciosa etenim conductudo difficultate  
corrigitur. Ea est hominis natura, ut quemadmodum quisque  
pedetentim et gradatim bonus, sic etiam non nisi sensim ma-  
lus evolutus. Ubi peccata habitum nondum induxere, peccato-  
res soli incepit uniusmodi motitus, quibus facile convincuntur,  
et animadversionibus spiritu charitatis et lenitatis probantur;  
ad derelictam virtutis semitam reducuntur. Quam primam  
autem contactudo in oppositam premitt, emendatio difficultor  
redditur. Quod in peccatis contra sextum Decalogi prece-  
teris locum habet. Eheu! quot in vitiis misere computraseunt,  
qui eo nunquam delapsi fuissent, si prima vice peccatorum  
facti fortiter admoniti fuissent, et post naufragium metueret  
diddicissent pericula, quae experti sunt. „Fieri enim solet,  
teste S. Gregorio, ut anima post peccatum sit ferventior, quae  
in statu innocentiae tepida erat, et plane negligens.“

### **Malitiae peccata confitentes.**

**S. 226.** Malitia peccata designantur ea, quae circa rem gravem cum deliberatione, vel contra praesens existitum et directum conscientiae monitum committuntur: Jam qui ejusmodi peccatis se foedarunt, sola asseveratione, se de peccato dolere, illudque iterare amplius nolle, justo tenuorem securitatem praebent, adeo ut, nisi alia tuta emendatio animi signa praesto fuerint, pro hic et nunc absolutione de-

nandi haud sint. Atque ratio dilatae absolutionis eo major est, quo hujus generis peccata jam alias, jam saepius confessi fuerint, et a confessariis prioribus correpti, atque etiam, si peccatum solito atrocius sit. Interim tamen confessarius, quantum ad illorum conversionem procurandam, omni vi-  
rū contentione adlaborare, et pretioso Christi sanguine redemptos ad justificationis gratiam obtainendam disponere conabitur. Modum, quo procedat, Concilium Tridentinum solide et adcurate demonstrat<sup>1)</sup>, quem si sequitur confessarius, habebit, unde et quomodo poenitentem ad reconcilia-  
tionis gratiam consequendam disponat.

Praesupposita nimirum fide, qua peccator divina gra-  
tia adjutus credit vera esse, quae divinitus revelata et pro-  
missa sunt, atque illud in primis, a Deo justificari impium  
per gratiam ejus, per redemptionem, quae est in Christo Je-  
su, conversio peccatoris ordinarie quidem a timore justitiae  
divinae, incipere solet; quamobrem confessarius primo com-  
mones faciat peccatorem de justitia vindicativa, qua divinus  
judex poenas irrogat peccatori, ut hac ratione salutari timo-  
re concutiatur, et configantur carnes ejus. Harum poenarum  
post mortem futurarum magnitudinem auget earum sine fine  
duratio, praecclusa omni spe impetranda aliquando liberatio-  
nis. Ultionis Horrendae exemplar sisti potest triplex: a) pu-  
nitio innumerae propemodum multitudinis angelorum; b) eje-  
ctio Adami ex paradiſo; c) Filii Dei amarissima et igno-  
miniosissima Passio. Utile erit textus sacrae Scripturae al-  
legare<sup>2)</sup>.

Deinde inducatur poenitens ad considerandam infinitam  
Dei misericordiam, et immensam Salvatoris merita, nec non  
divinas promissiones de remissione peccatorum, vere poen-  
tentibus impertientia. Juvabit in hanc rem proponere para-  
bolas boni Pastoris, et filii prodigi, quibus benignissimus Sal-  
vator noster pathetice expressit tenerima misericordiae suae  
viscera, quibus non solum peccatores ad ipsum serio rever-

1) Sess. VI. cap. 6. — 2) Matth. X. 31. XXV. Apocal. XXI. 6.

b) *remota*, quae in peccatum inducere quidem valet, in qua tamen non valde verosimile est, fore, ut homo peccandi consilium capiat, vel ubi magna victoriae spes affulget. Quare ut dispiciatur, utrum occasio *proxima*, an *remota* censeri debeat, videndum est, num quis pensatis ejusmodi rerum adjunctis, et spectata subjectiva hominis indole affectioneque (fragilitate, constantia, prudentia, imprudenteria), magis minusve periculose ad peccatum alliciatur impellaturque, ita quidem, ut vel probabilius lapsus sit, vel vero periculum lapsus minus probabile occurrat.

c) *Proxima peccandi occasio* denuo est α) *talis in se*, quae vi naturae suae quidquid hominum peccandi periculo exponit; β) *relative talis*, quae proximum peccandi periculum parat tantum certo subjecto, alioquin jam prius disposito, infirmo, vel ex antepositis actibus ad certi generis peccatum procliviori.

d) Peccandi occasiones sunt aut *eritabiles*, si earum evitatio ab hominis libera actuositate dependet, quae hinc *voluntariae* audiunt aut *inevitabiles* et *necessariae*. *Necessariae* occasiones sunt iterum α) *physice necessariae*, quas declinare physice per vires naturae est homini impossibile, e. g. si mas cum foemina seductrice in eodem carcere est inclusus; β) *moraliter necessariae*, quas sine violatione alterius officii et universim sine magna difficultate magnoque damno et suo et aliorum devitare nequit homo. Sic e. g. uxori suum maritum, qui proximam parat peccandi occasionem; religioso monasterium, militi militiam, filios familias cohabitationem in domo paterna etc. deserere non licet. — Quod difficultatem et damnum attinet, ut occasio censeatur moraliter necessaria, non potest una definiri regula, quia hoc dependet ex variis circumstantiis, quas confessarius ponderare debet. Universim dici potest, difficultatem et damnum esse debere adeo grave, ut illud subire communiter super vires humanas, v. g. si vita exponenda esset periculo evidenti, — si familia honesta esset ad mendicitatem redigenda; si viro honorato infamia valde gravis subeunda etc. P. Segneri de hac materia disserens ait: „Ad cognoscendum, quaenam dif-

iculatas et *moralis* impossibilitas sit sufficiens ad hoc, ut quis non teneatur fugere occasionem *externam*, sed tantum exhibere actus, et industrias *internas*, debet determinari per prudentiam confessarii, qui debet expendere damna tam circa vitam et honorem, quam circa bona fortunae emergentia, si deberet occasionem deserere, vel ejicare.“ Pro praxi ita oquiritur: „Quando quis reperit majorem difficultatem in deserenda occasione, (intellige, quia sic deberet insolitum dannum pati, vitae e. g., honoris vel fortunae) quam reperiat etiam stante occasione fugiendi peccatum, ita ut *faciliter* etiam in ipsa occasione actuale peccatum devitet propter applicatas internas industrias et actus, quam possit ipsam occasionem deserere, tunc censemur *moraliter impossibile* fuga et desertio occasionis. Ultimatum in hac re consilium est, confugere in his angustiis ad Deum pro assistrice sapientia, ne in tanti momenti negotio excedat confessarius austera, vel indulgentia. In dubio tamen tutior pars eligenda, semper deserendi occasionem“<sup>1)</sup>.

### **Adassertiones circa occasiones peccandi tollendas evitandasve.**

**§. 228. 1.** Quaevis occasio proxima peccandi tollenda evitandave. Nec refert, utrum occasio isthaec absolute, an sonnisi respective talis pro tali homine proxima sit.

**2.** Ad physice necessariam occasionem vitandam nulla iatur obligatio, quia ultra posse nemo tenetur; ast ex proxima peccandi occasione facienda est remota.

**3.** Moraliter necessariam occasionem exemplo vitare homo non tenetur, sed utatur prius mediis, quibus potest aptissimis, ut, stante licet occasione, tamen peccando non cadat. Hoc autem fit, si animus poenitentis adhibitis mediis in virtutis sensu roboratur et firmatur. Nam si occasio non per se, sed tantum respective et per accidens huic illive subjecto est proxima, haec non tam vitanda venit, quam ani-

---

1) In instruct. Confess. c. 5.

*nus subjecti emendandus, et melior fortiorque reddendus est. Sic poenitens, cui artis suae exercitium, vel officii administratio ob specialem illius infirmitatem est occasio proxima peccati mortalis minime cogi debet ad artem illam vel officium dimittendum, casu quo poenitens sit paterfamilias, qui non possit alio modo familiam alere. Etenim justitia et pietate tenetur omni modo de se licito familiam alere, verum horrandus est, ut specialem sibi privam infirmitatem, ob quam ars vel officium ei adfert morale peccandi periculum, studeat opportunis remediiis pro viribus emendare ac corrigere.*

4. Remotas occasiones peccandi *omnes* evitare nec potest, nec obligatur homo, atias suam naturam exnere debaret et mundo excedere. Ne tamen in nos aliquid detrimenti redundet, necesse est, ut animum ad faciendam omnem justitiam semper paratum et expeditum teneamus, et ut cum summi nostri ipsorum diffidentia mens nostra Deo inhaerere invicta cum fiducia perget.

5. Peccandi pericula non sunt parvi pendenda. Id vetat intima nostrae fragilitatis persuasio, et, ubi nos tanta cum levitate periculis obtrudimus, incassum specialem Dei assistentiam exspectamus. „Custos nobis datus est Spiritus, sed ut contraria declinantibus assistendo subveniat, non ut contraria eligentibus faveat; nec ut voluntarios et prouos in adverso confortet, sed ut ab adversis nitentes separari confirmet. Nam quicunque perniciosis conatibus audet exercere virtutem, juvamen non habet Spiritus sancti, qui neminem vult ultroneum virum fortem ad fraudulentas victorias coarctari; nec protegit eum, quin imo et deserit, quem periculis irruentem per illicitos eventus exquirere triumphos agnoverit; sicut ipse locutus est dicens<sup>1)</sup>: „Qui amat periculum, in illo peribit.”

Nihilominus tamen homo non sit nimis timidus in hac re, et justo plus anxius. Talis timiditas periculum maxime

1) In libro S. Cyp. adscripto de Singul. clericorum. — 2) Eccl. II, 26.

ngere solet. Ubi solida et honesta ratio nos provocat, non  
ut, cur trepidemus. „Scuto, ait Psalmista, circumdabit te  
crux ejus: non timebis a timore nocturno. A sagitta vo-  
nante in die, a negotio perambulante in tenebris, ab incurva-  
ti daemonio meridianio. — Cadent a latere tuo mille, et de-  
cisi millia a dextris tuis: ad te autem non appropinquabit. —  
Terumtamen oculis tuis considerabis: et retributionem pec-  
catorum videbis. — Quoniam tu es Domine spes mea: altis-  
imum posuisti refugium tuum. — Non accedet ad te malum,  
et flagellum non appropinquabit tabernaculo tuo. — Que-  
niam angelis suis mandavit de te, ut custodiant te in omni-  
bus viis tuis. — In manibus portabunt te, ne forte offendas  
id lapidem pedem tuum. — Super aspidem et basiliscum am-  
ulabis, et conculcabis leonem et draconem“ <sup>1)</sup>.

### Agendi ratio confessarii cum iis, qui sunt in occa- sione proxima peccandi.

§. 229. Quae agere debeat confessarius cum iis, qui  
occasione nata peccatis se deveant, ad sequentia videntur  
commodo reduci posse:

1. Confessarius hos attentos reddat ad objecta, perso-  
nas, loca et circumstantias, quae eos jam in peccata indexe-  
re, aut probabiliter inducere possent; nec non maxima, qua-  
tus, argumentorum vi ob oculos eis ponat necessitatem,  
peccandi pericula fugiendi aut tolleendi. Caasam qui vult,  
vult quoque et effectum. Qui amat pericula, in ipsis peribit.  
Sic David, miles veteranus, non fugiendo a conspectu Beth-  
abee turpiter devictus, succubuit. Ita Joseph, in prælio ca-  
ritatis miles novitus, fugiendo a conspectu Dominae stac-  
tioque pallio victor evasit gloriosus. „Nemo diu tatus est  
periculo proximus.“ „Nulla securitas vicino serpente dormiro.  
Potest fieri, ut me non mordeat, sed potest fieri, ut me ali-  
quando mordeat. Lubrica spes, quae inter fomenta peccati

---

1) Psalm. XC. 5. — 13.

salvari se sperat, et impossibilis liberatio, flammis circumdari et non uriri." — Cui proxima peccandi occasio magis cordi est, quam ipse Deus, quomodo Eadem placere poterit salvusque fieri? — Sed age: sit res oppido difficultas; certum tamen est, nisi notabilis esset subeunda difficultas pro obtinenda beatitudine, non diceretur violentia opus esse. „Regnum coelorum vim patitur“<sup>1)</sup>). Neque occasionum fuga similis pronuntiaretur abscissioni manus, aut oculorum effosionis, sed perinde foret, ac si quis detraheret manicam, aut sine dolore raderet capillos. — Hinc si famae detrimentum praetexat poenitens, doceatur, quomodo remota occasione bona fama optime salvari possit; si vero ob magnum temporale damnum occasionem dimittere nolit, audiat Christi eloquia: „Si manus tua, vel pes tuus scandalizat te, abscinde eum, et projice abs te: bonum tibi est ad vitam ingredi debilem vel claudum, quam duas manus vel duos pedes habentem mitti in ignem aeternum. Et si oculus tuus scandalizat te, erue eum et projice abs te: bonum tibi est cum uno oculo in vitam intrare, quam duos oculos habentem mitti in gehennam ignis“<sup>2)</sup>). Quod sanctas Augustinus ita exponit: Quidquid illud est, quod ita diligis, ut pro dextro oculo habeas, si te scandalizet, i. e. si tibi impedimento sit ad veram beatitudinem, erue illud, et projice abs te.“ Addit deinde: „per dexteram intelligi consiliarium in rebus divinis, per sinistram ministrum in operibus, quae huic vitae et corpori sunt necessaria“<sup>3)</sup>). Idem S. Hieronymus dicit: Melius est, ut emolumentis carnalibus careas, quam dum vis lucrifacere, causam habeas ruinarum“<sup>4)</sup>). Et S. Athanasius: „Si habes cognatum, aut amicum, cuius tanta sit tibi necessitas, quanta vel dexteri oculi aut manus, si videris ab ipso damnum inferri animae tuae, abscinde eum.“ Huc etiam referuntur sequentes Evangelii sententiae, quas confessarius poenitenti serio expendendas utilissime proponet: „Qui non renuntiat

---

1) Matth. XI. 12. — 2) Matth. XVIII. 8. 9. — 3) Libr. de Serm. Domini in monte c. 24. — 4) In Matth. libr. III.

*omnibus, quae possidet, non potest meus esse discipulus“<sup>1)</sup>. „Qui amat patrem aut matrem plus, quam me, non est me dignus“<sup>2)</sup>. Item: Quid prodest homini, si universum mundum lucretur, animae vero suae detrimentum patiatur, aut quam dabit homo commutationem pro anima sua“<sup>3)</sup>?*

2. Qua principale poenitentiae medium imponat, proximam peccandi ansam quam vigilantissime declinare, vel, si physice, aut moraliter hoc fieri nequeat, saltem illam virtuti minus periculosam et nocivam reddere. Hinc doceat media, quae ex occasione proxima remotiorem faciunt. Talia sunt: — bene invigilare cogitaminibus atque actionibus suis; — quam celerrime supprimere quidquid peccatoriae cupiditatis; — saepissime conscientiae suae latebras perlustrare; — saepius sibi ob oculos ponere turpitudinem et poenam meritam peccatorum commissorum. His accedunt in primis consideratio veritatum religiosarum, quae indoli peccatoris, et naturae peccandi occasionis certae magis convenient — recordatio novissimorum — meditatio Passionis Domini — frequens oratio, — jugis ad Deum et Beatissimum gemitus tempore temptationis — quotidiana renovatio doloris et propositi vitae emendandae — frequens Sacramentorum, et quidem Poenitentiae usus apud unum eundemque Pastorem. Denique nullo non tempore removenda sunt ea, quae peccatum homini, ut ita dicam, propinquius reddunt, v. g. conversatio solius cum sola; et prudenter uti oportet rerum adjunctis, quibus adhibitis malae actionis patrandae impedimentum ponitur.

3. Ratione habita diversae animi dispositionis, absolutio aut deneganda, aut differenda, aut statim impertienda. Et quidem I. a) Si peccator proximam occasionem, quam et physice et moraliter relinquere potest, devitare nolit, absolutio huic deneganda, et causa hujus denegationis exponenda est. b) Si peccator officium vitandae occasionis irremissibile genuinae emendationis requisitum esse vel ipse

1) Luc. XIV. 33. — 2) Matth. X. 27. — 3) Matth. XVI. 22.

novit, vel per confessarium edoctus est, illud tamen hucusque neglexerit, et factis promissis de vitanda occasione non steterit, sed voluntarie in occasione permanserit, aut ex animi levitate eandem exquisierit, absolutio differenda, donec ipso facto probaverit, vitasse se occasionem. c) Si vero necessitas occasionem vitandi nunquam ei ob oculos posita est, nec vitatio illius impoita, et ipse hujus officii ignarus hucusque vixerit, pro hac vice, nisi alia adjuvata prohibeant, absolvri potest, si magnum dolorem de peccato firmumque propositum manifestat, patri spirituali usquequam obediendi; quin imo aliquando id magis expedit, ut nimirum gratia sacramentali, veluti firmissimo adversus quasvis tentationes antidoto, corroboratus ulteriore relapsum facilius evadat. Ceterum monendus erit, absolutionem nil ipsi profuturam esse, si ori animus non consentiat, nullamque absolutionem in posterum esse sperandam, si occasionem non vitaverit.

Sed hic loquendo de occasione *proxima*, et quidem *voluntaria*, *S. Carolus Borromaeus* distinguit occasiones, quae sunt in esse, et occasiones, quae non sunt in esse. Occasio, quae est in esse, est, cum aliquis e. gr. concubinam domi detinet, vel cum famula consentit quoties tentatur, etc. similia. Occasio autem, quae non est in esse, est. ex. gr., cum quis in ludo prorumpit in blasphemias, aut versando in cauponis prolabitur in rixas, ebrietates, aut accedendo ad convivia incidit in verba et cogitationes turpes. His positis in occasionibus, quae non sunt in esse, potest poenitenti firme promittenti, se ab eis abstinere, semel, bis, et etiam ter absoluti dari, quodsi deinde non auferit occasionem, et eodem modo peccat, non potest absolvri, nisi prius occasionem removeat. In occasionibus autem, quae sunt in esse, concedenda non est absolutio, nisi prius occasio prorsus auferatur. Ratio est, quia se immittit in proximum periculum frangendi propositum de tollenda occasione, et sic remanendi in eadem occasione, si, antequam eam removerit, absolutionem recepit. *S. Ligorius*<sup>1)</sup> poenitenti absolutionem, semper ac commode ea differri possit, prorogare suadet, usque dum cum effectu occasionem auferat. Excipit tamen casum, in quo poenitens non possit redire, vel nonnisi post multum tempus, si cen-

---

1) *Prax. Conf.* n. 66. 67.

*setur bene dispositus per propositum statim removendi occasionem; quoniam hoc casu periculum frangendi propositum remotum reputatur, causa magni oneris, quod poenitens deberet pati abscedendo sine absolutione, aut repetendi confessionem apud alium sacerdotem, aut diu manendi sine gratia Sacramenti. Vel si peccator est in morali necessitate recipiendi absolutionem, antequam occasionem tollat, e. g. sponsus, dum enim hic non potest ante absolutionem auferre, censemur, ac si esset in occasione necessaria.*

II. a) Quodsi peccator absque gravissimo damno vitae, famae et bonorum terrenorum proximam sive in se, sive relative talem occasionem non possit vitare, poenitens absolvit potest, quin occasionem auferat, modo promittat exequi media necessaria ad efficiendum, ut peccandi periculum minuatur, seu, ut ex occasione proxima fiat remota. Nam non dicit Scriptura, quod peribit, qui est in periculo, sed qui amat periculum; sed nequit dici amare periculum, qui illi invitus subjacet; unde inquit S. Basilius: „Qui urgenti aliqua causa et necessitate se periculo objicit, vel permittit se esse in illo, cum tamen alias nollet, non tam dicitur amare periculum, quam invitus subire, et ideo magis providebit Deus, ne in illo pereat“ <sup>1)</sup>). Verum si in eadem occasione jam saepius lapsus sit, et monitus, omnino absolucionem tamdiu differenda erit, donec facto probaverit, se mediis praescriptis diligentissime usum esse ad occasionem remotiorem reddendam, et reapse ista rerum adjuncta moralitati suae innocua fecisse. Quodsi media necessaria non exsecutus sit, vel exsecutus licet, peccare tamen non desierit, absolucionis expers esto, et cum quocunque bonorum temporalium dispendio ad fugam urgeatur. b) Qui per Dei voluntatem in periculosa statione retinentur, v. g. conjux, cui altera conjugii pars, miles, cui militare exercitiam proxima est occasio peccandi, quum ab ipsorum arbitrio fuga occasio non dependeat, contra peccatum remedii gravibus corroborandi sunt, et ubi certa doloris sensa ostenderint, paratosque se praebant ad exsequenda omnia remedia, absolu-

---

1) In Const. Mon. c. 4.

tione donari queunt; secus vero, si remedia haec necessaria vel plane non, vel non sufficienter adhibuerint. — Idem quoque dicendum est, quantum ad illos, qui per vim physicam in periculosa occasione proxima detinentur; v. g. mulier in captivitatem redacta. —

### Monita pre confessario.

**§. 280.** In tractandis hujus generis hominibus sacerdotem cautissimum esse oportet, ne ab illis decipiatur. Plurumque enim occasionem, in qua versantur, tam scite extenuare solent, ut nonnisi remota videatur, vel fictitias molestias attexunt, atque fugam perdifficilem ementiuntur, cum tamen saepenumero alia difficultas non subsit, nisi quod affectui molestum sit, vincula adeo chara disrumpere. Hinc bellissime inductis coloribus confessario depingunt nonnulla scandala, afferant detrimenta a se excogitata, describunt, quam difficile sit, removere occasionem, et quam facile in ea versari absque peccato, tametsi non deseratur, ut, si plus aequo credulum se praebat, certo certius periculum incursum, et male precipitatam absolutionem sit imperititus. Quare non statim adhibeat fidem dictis, antequam probe expendat velut monetam, ceterum usitatum, quia res est magni momenti.

Cave tamen, ne cum hujusmodi poenitentibus, qui occasione irretiuntur, durius agas. Potius omni arte et suavitate inducevi sunt, ut cognita miserima conditione sua ipsimet in tuam agendi rationem, v. g. dilationem, consentiant. Si enim calatum quassatum confringas, et ejusmodi homines despondere facias, malum mire augebitur. Plurimi nonnisi in vitiis suis exinde computrescunt, quia vel a confessario duram repulsam retulerunt, vel de sua emendatione penitus desperant.

### Casus practici.

**§. 231.** 1. *Filius familias cum ancilla familiae semel iterumque fornicatus est. Quid cum eo agendum? Quum corpore nequeant, corde saltem se separant, atque occasionem proximam in remotam transferant; et ubi spes est, fore, ut adhibitis certis mediis occasio proxima esse desinat talis, absolutio concedi poterit. Si vero spes postea fallat, fas non erit absolutionem impertiri, antequam poenitens reapse vel ab occasione sese expedierit, vel, cum id fieri nequeat, emendatum animum prae se ferat.*

2. *Accidit, ut mulier facile ob levia mariti aut proprium errata inardescat, graveque malum illis imprecetur. Evenit saepe, ut famulus ex filiarum ancillarumque adspectu, quae quidem castitatem impense colunt, tamen non semel a minus pudica cognitionis voluptate se affici patiatur ita, ut quocunque locorum se contulerit, omnino par ubiquique, aut fortasse majus sit aditurus periculum. Quid igitur factu opus? Nec illa marito, nec hic famulatu possunt et debent nuntium mittere, sed sciant gravissime se esse obstrictos, ut pravum mediis opportunis ab errore revocent suum ipsorum animum.*

3. *Fac, finge tibi, mulierem concubinam viro, cui numerosa sit proles, esse perquam utilem, remque domestical incredibili quadam et vere materna sollicitudine ab ea administrari, ita ut sine maximo rerum externalium incommodo ac damno se Jungi a viro nequeat. Quid agendum? Estne nihilominus abstrahenda ex illius societate et laribus? Utique; atque id Christum dixisse satis est: „Qui non renuntiat omnibus, quae possidet, non potest meus esse discipulus“<sup>1)</sup>. „Qui amat patrem, aut matrem plus quam me, non est me dignus“<sup>2)</sup>. „Si oculus tuus dexter scandalizet te, erue eum et projice abs te“<sup>3)</sup>; expedit enim tibi, ut*

<sup>1)</sup> Luc. XIV. 33. — <sup>2)</sup> Matth. X. 37. — <sup>3)</sup> Matth. V. 20.

pereat unum membrorum tuorum, quam totum corpus tuum mittatur in gehennam. Quis non videat, secundum Salvatoris effatum nihil esse posse tam praestans, quod non negligendum, imo projiciendum esset, siquidem animae perniciem adferret<sup>1)</sup>? Nec inflecti se sinat confessarius eo, quod poenitens ab aliquot hebdomadibus non peccet. Concupiscentiam aliquando flavescere et dormitare de industria patitur nequissimus hominum hostis, ut sub aliqua poenitentiae specie eo certius in vitio haereat; nam praeteriti lascivi actus, etsi ad tempus depositi, iterum postea insurgunt in animum, ut ei etiam impetum faciant „tanquam parieti inclinato et maceriae depulsae“<sup>2)</sup>. „Qui amat periculum, peribit in illo.“

### Peccata ex consuetudine nata confitentis.

**§. 232.** Sub consuetudine universim intelligitur quaedam ex eadem actione saepius repetita orta facilitas vel promitudo, eandem repetendi. Peccatores consuetudinarii sunt illi, qui repetitis actibus ejusdem generis in certa materia, facilitatem promitudinemque sibi contraxerunt, quavis data occasione vel tentatione peccandi. Prava per frequentatos actus contracta consuetudo cum ipso vitio plerunque confluit, ita quidem, ut homo vitiosus etiam consuetudinarius sit, et saepenumero vice versa; etenim fieri potest, et saepe contingit, ut ab invicem separentur. Quare in dijudicanda prava consuetudine discernere oportet, utrum prava consuetudo, qua poenitens detinetur, sit dispositio *ipetus voluntatis*, an solius *naturae corruptae*, seu num consuetudinarius sit etiam vitio addictus. Repetitiones et numerus eorumdem peccatorum hominem quidem consuetudinarium efficiunt; sed *proclivitas* et *inclinatio* cum complacentia et prava voluntate, qua illecebra ad certum peccatum orta idem committit aut committere paratus est, vitiosum constituunt.

---

1) Cfr. S. Aug. de Serm. Domini in monte c. 24. S. Thom. Summa theolog. II. q. 43. a. 6. — Psalm. LXI. 4.

*Qui vero passioni suae dominatrici eradicandae omne, quod potest, studium acriter navaverit, et tempore animi tranquilli aptissima quaeque media praeparaverit, iisque se armaverit, in idem nihilominus relapsus peccatum, minime consuetudinarius, sed recidivus dicendus est. Sic v. g. famuli luxuriosi fraudulentique, qui antea in haec gravia peccata saepe ceciderant, sed longiori abhinc tempore tentationibus fortiter restiterunt, peccandi occasiones quam diligentissime vitaverunt, praescripta emendationis media bene adhibuerunt, non amplius consuetudinarii dicendi sunt, licet postea eorundem peccatorum rei evaserint; illorum enim animi affectio erat emendata, inclinatio debilior effecta; cecidere ex infirmitate.*

*Vis et pertinacia pravae consuetudinis eo major, et proclivitas ad eosdem malos actus repetendos vehementior evadit, α) quo saepius et breviori temporis spatio homogeneae actiones repetuntur; β) quo longiori tempore, quin per actus contrarios essent retractatae, continuantur; γ) quo majori animi nisu propensioneque exercentur. Consuetudo peccatorum venereorum paucioribus actibus, praesertim extensis, citius et majori gradu contrahi, aliisque pertinacior esse solet.*

### **Conversio flagitiis assuetorum**

**§. 233.** *Conversio hominis vitio adsueti et inveterati, ordinario gratiae cursu nec facilis est, nec (d)erepente contingere solet; sed multum temporis, et pugnae, et laboris, et fletus, et orationis requirit testantibus ss. literis sanctorumque Patrum effatis, ipsa suffragante experientia. Dicit sacra Scriptura: „Perversi difficile corriguntur“<sup>1)</sup>. „Omnis, qui facit peccatum, servus est peccati“<sup>2)</sup>, „a quo captivi tenentur ad ipsius voluntatem“<sup>3)</sup>, qui consuetudine*

<sup>1)</sup> Eccl. I. 15. Cfr. Prov. XXII. 6. Job. XX. 12. — <sup>2)</sup> Ioan. VIII. 34. — <sup>3)</sup> II. Tim. II. 26.

tanquam jugo servitutis crudelissimo premuntur. „Spiritus tunc vadit et assumit septem alios spiritus secum nequiores se, et intrantes habitant ibi, et fiunt novissima hominis illius pejora prioribus“ <sup>1)</sup>). Quis hujusmodi peccatorum conversionem facilem, aut repentinam opinabitur? Quam difficile surgit, quem malae consuetudinis moles premit! Patet autem haec veritas ex innumeris SS. Patrum testimonii, qui de conversione peccatoris non secundum exteriorem Ecclesiae disciplinam, sed secundum verbum Dei et rationem tractarunt. Pauca nonnisi laudare juvat. Sic Origenes paeclare docet, „Si vulnus corpori infligatur, aut os confringatur, aut nervorum junctura resolvatur, sub unius horae spatio hujusmodi vulnera solent corporibus accidere, et plurimis postmodum cruciatibus ac doloribus exactis multo vix tempore sanantur. — — Anima quoties peccat, toties vulneratur. — Hujusmodi vulnera quanto tempore putas curari? Ita et nos cupiditatibus seculi amentes effecti, vel vitiis inebriati sentire non possumus, quantas contritiones animae peccando conquerimus. Et ideo consequentissima ratio est, poenae i.e. curae et medicationis tempus extendi.... Jam vero si accidat, ut in eodem vulnere, vel in eadem fractura iterum et saepius quis vulneretur, frequentiusque frangatur, quantis hoc poenis curari, et quantis potest cruciatibus medicari? Quanto autem tempore, si tamen potuerit, ad sanitatem perducitur“ <sup>2)</sup>)?

Origeni succinit S. Ambrosius. „Non brevi, inquit, lacrimula vel levioribus fletibus, sed plurimis temporibus reconciliationem postulare oportet, secundum verbum Dei et rationem“ <sup>3)</sup>). Quam difficulter et tarde procedat peccatoris conversio, prae ceteris S. Augustinus et S. Gregorius. M. luculentissime non solum affirmant, sed et confirmant rationibus; ut infra patebit. — „Difficilis prorsus res et soli virtuti divinae possibilis, susceptum semel peccati jugum a cer-

<sup>1)</sup> Matth. XII. 45. — <sup>2)</sup> Hom. 8. in Num. XIII. XIV. — <sup>3)</sup> In Psalm. CXVIII. v. 58. Liber. de Poenit. c. 8.

*vicibus suis excutere; quoniam qui facit peccatum, servus est peccati, nec est jam liberari, nisi in manu forti<sup>1)</sup>. — „O quantis clamoribus introrsus, quantisve exhortationibus sacris excitatur peccator, antequam de morte seu somno defictorum eviglet? Sed et vigil effectus, o quot blanditiis, quot rationibus, quot promissionibus, quot exemplis, quot pulsatur terroribus ac flagellis, priusquam peccandi voluntatem abjiciat? Tot quippe funibus tenetur adstrictus, quot sceleribus praegravatur, tantisque spiritualibus compeditus est vinculis, quantis caducis rebus immoderato inhaeret affectu. Captivatur itaque consuetudine delinquendi, — — — repellitur suasionibus daemonum, visibilium detinetur amore“<sup>2)</sup>.*

Quae ad conversionem peccatoris inveterati vicioque addicti necessaria sunt, quandoque unico, citissimo et quasi subito actu fiunt, et hoc quidem rarius, ut in Latrone et Paulo; ceterum communius seorsim, paulatim et successive fiunt in peccatorum conversione; hoc agente nostra erga divina tarditate et pigritia, aut nimio ad peccata et ad nos ipsos affectu. Horum exemplum est in Augustino, qui de sua ipsius a peccatis conversione et poenitentia, quam scilicet longo tempore, et tardo motu adimpta fuerit, scribit in sexto et septimo confessionum libro<sup>3)</sup>.

Curandum est igitur conscientiarum moderatoribus, ut periculosam persuasione tollant, qua levissimum, imo fere nullum putatur negotium esse, vere poenitere, cum tamen maximum et arduum reputetur a Patribus, nec unius horulae vel momenti, sed longioris temporis, certaminis et laboris opus. Sicut aedificium non repente, sed gradatim asurgit, et arbor successive crescendo fert fructus tempore suo, ita conversio peccatoris *ordinarie* non repente fieri solet. Etenim animi dispositiones, quae sunt dominantes et repetitis actibus fortes egerunt radices, intimoque cordi haerent, non facile subitanee mutantur, utpote congruentes

---

1) S. Bern. serm. 13. de Diversis. — 2) S. Laurent. Just. libr. 2. de Spir. anim. resurr. — 3) Cfr. Conc. Trid. SS. XIV. cap. 8.

corruptioni et inclinationibus naturae depravatae. Antequam consuetudinarius inveteratus et insignis ad perfectam conversionem opitulante assurgit gratia, quis nescit eum passim cum S. Augustino semi-saucia voluntate inter velleitates et desideria notabili tempore jactari, donec tandem orationibus aliisque pietatis ac poenitentiae operibus efficacem conversionis gratiam consequatur? Sane qui dixit: petite et accipietis; quaerite et invenietis; pulsate et aperietur vobis, non solet, ut experientia nos docet, inveteratis consuetudinariis efficacem illam conversionis gratiam imperti-ri, nisi ferventi et multa prece potentibus, pietatis operibus quaerentibus, et in iis perseverando pulsantibus. Quis igitur post haec omnia dicet, conversionem fieri solere repente et sine difficultatibus magnis? Dicat hoc, qui SS. Patribus repugnare voluerit, dicat hoc, qui veram in se conversionem expertus non fuerit: quisquis autem expertus est, is scit, nonnisi difficultate et mora ad conversionem se potuisse venire. Quidquid autem in se quisque expertus est, id credat etiam in aliis contingere solere.

### Causae, cur perfecta conversio tarde et laboriose fieri soleat.

§. 234. Cur autem Deus perfectae conversionis gratiam poenitentibus non sine magno longoque labore illo-rum concedere soleat, S. Augustinus et S. Gregorius M. plures afferunt rationes:

1) *Ne bonum*, quod adepturus est homo, *ipsi vilesca*. „Diu desiderata dulcius obtinentur; cito autem data viles-  
scunt. Pete, quaere, insta. Petendo et quaerendo crescas,  
ut capias. Servat tibi Deus, quod non vult cito dare, ut  
et discas magna magne desiderare“<sup>1)</sup>). Inde oportet semper  
orare, et nunquam desicere. Ita fit: diu desiderata magni-  
fiunt, cito autem data vilescunt. Hanc mortalium conditio-

---

1) S. Aug. serm. 5. de Verb. Dom. c. 5.

nem, cum optime norit Deus, non solet magna gratiae suae dona, nisi quae desiderata, largiri. Sic mundo Salvatorem non dedit, nisi per aliquot annorum millia postulatum. Sic terram, quam Abraham Deus promiserat, posteris non concessit, nisi per annos quadringentos et amplius desideratam. Sic terram urbemque Hierosolymitanam non restituit Iudeis, nisi postquam super flumina Babylonis sedentes fleverant, et per annos septuaginta in terra aliena recordati Sion ad cantandum canticum Domini in templo suo suspiraverant. Et quid plura? Ita fit in rebus humanis omnibus, ut magni non fiant, nisi quae magno longoque labore quaeruntur.

2) *Ut sit diligentior custodia receptae sanitatis.* Solent periti medici non id solum curare, ut aeger sanitatem, quam amisit, recuperet; sed et illud, ne sanitatem, quam recuperavit, brevi rursus amittat. Hinc non ea remedia adhibent, quibus quam citissime sanetur aegrotus, sed ea, quibus, etsi lente valetudinem recipiat, receptam tamen quam diutissime conservet. Ita et supremo illi ac sapientissimo animalium Medico visum est, qui etsi posset peccatores, quantumvis mente ac moribus aegros, puncto temporis curare: noluit tamen in illis curandis ea celeritate uti, ne ex facilitate sanationis negligentior esset custodia receptae sanitatis. Ita docet S. Augustinus: „Quod enim facile sanatur, non multum cavetur; ex difficultate autem sanationis erit diligentior custodia receptae sanitatis.“ Et S. Gregorius: „Omnis curatio quanto difficilius acquiritur, tanto acquisita cautius custoditur“ <sup>1)</sup>.

3) *Ne viribus suis conversionem attribuat peccator.* Fieri solet apud homines, ut, qui magna virium, aut industriae, aut ingenii facilitate rem aliquam assequuntur, de seipsis superbiant. Novit illam corrupti hominis indolem Deus; et ne de ipsis gratiae suae donis, quasi de naturae suae dotibus superbiret, sapientissime providit, ut nonnisi post longas difficultates ad magna gratiae dona perveniret.

---

1) In Psalm. VI.

Hinc S. Augustinus: „Pugnantium, inquit, vox est misere-re mei, Domine, quoniam infirmus sum, etc. Vide laboran-tem in certamine. Et tu Domine usquequo? Quid est us-quequo? Quousque probes, quia ego subvenio. Si enim cito subvenirem, luctamen non sentires: si luctamen non sentires, tanquam de tuis viribus superbires, et per istam superbiam nunquam ad victoriam pervenires. Dictum est quidem: *adhuc te loquente dicam, ecce adsum.* Sed Deus et cum differt, adest, et quod differt, adest, et differendo ad-est; ne praeproperam cum implet voluntatem, perfectam non impleat sanitatem“ <sup>1)</sup>).

4) *Ut desiderando paulatim praeparetur.* Sanctus Au-gustinus epistola, qua Probae cuidam viduae praescribit modum, quo orandus sit Deus, docet Deum velle a nobis ora-ri: „non quod voluntatem nostram sibi velit innotescere, quām non potest ignorare, sed exerceri in orationibus de-siderium nostrum, quo possimus capere, quod praeparat dare. Illud enim valde magnum est, sed nos ad capiendum parvi et angusti sumus, . . . tanto quippe illud, quod valde magnum est, . . . sumemus capacius, quanto id et fidelius credimus, et speramus firmius et *desideramus ar-dentius*“ <sup>2)</sup>). Agit quidem hac epistola S. Augustinus de vita beata, dicitque, ad illam capiendam nos parvos et angustos esse, atque ideo per *fidem spem et charitatem* nos dilatari debere, ut tantum bonum capere possimus. Sed quod hic docet de vita beata, idem docet alibi de quovis divinae gra-tiae beneficio: „Diu desiderata, inquit loco supra citato, dulcius obtainentur; cito autem data vilesunt. Pete, quaere, insta. Petendo et quaerendo crescis, ut capias. Servat tibi Deus, quod non vult cito dare, ut et tu discas magna ma-gne desiderare.“ —

5) Inter ceteras rationes, ob quas Deus ordinarie pec-catorem repente convertere non solet, hanc etiam allegat S. Augustinus, *ut agnoscat, quanta poena impii praeparetur,*

---

1) Serm. 8. de Verb. Apostol. — 2) Epist. 130. alias 131. ad Probat.

qui se nolunt convertere ad Deum, si tantam difficultatem convertentes patiuntur <sup>1)</sup>). Optime haec ratio congruit iis, quae habet B. Petrus: „Quoniam tempus est, ut incipiat judicium a domo Dei: si autem primum a nobis, quis finis eorum, qui non credunt Dei Evangelio? Et si justus vix salvabitur, impius et peccator, ubi parebunt? <sup>2)</sup> Hoc est, si Deus primum filios ac domesticos suos flagellat, quid tandem futurum est alienis et inimicis, qui non credunt? Et si justus et electus *vix*, hoc est nonnisi per severum Dei judicium, salutem adipiscitur: impius et peccator, quomodo stare ac subsistere poterit in Dei judicio, ut non condamnetur et suppliciis addicatur aeternis? Eodem sensu dicit Apostolus, quod sustinerent persecutions ac tribulationes in exemplum justi judicii Dei, <sup>3)</sup>. hoc est, ut intelligeretur, quam grave impiis exspectandum esset a Deo judicium; quando pios in hac vita tot persecutionibus ac tribulationibus exercebat. Itaque vult Deus, ut difficultatem patientur, qui se convertunt, tum ut, qui se nolunt convertere, intelligent, quantum sibi posthac supplicium praeparetur, tum ut, qui se convertunt, agnoscant, quantum poenarum aeternarum per brevem, quam patiuntur in conversione, difficultatem effugiant.

### Corollarium practicum inde resultans.

**§. 235.** His expositis difficile est probare quorundam confessariorum consuetudinem, qui nacti poenitentes criminosis habitibus irretitos, ex quibus emergere nunquam contati sunt, eos illico tamen absolvunt, praetexentes, se supplicuisse defectum praeporationum, quae ad sacrum tribunal erant affiendae, validis adhortationibus, quas adhibuerunt, antequam illos absolverent. Profecto hi nescire videntur, subitam in corde, quod diurno sceleris habitu occuluerat, mutationem communem gratiae cursum superare;

---

1) In Psalm. VI. — 2) I. Petr. IV. 17. — 3) II. Thess. 1. 4.

tempusque praebendum esse insignibus peccatoribus, quo se ad gratiam sacramentalem recipiendam disponant. Integrōs ecclesia impendit annos, Catechumenos ad Baptismi gratiam praeparatura, et nonnisi multo lacrymarum imbre multisque laboribus ad gratiam poenitentiae perveniri posse arbitrata est.

Excipi ab hac regula possent quidem poenitentes, ex ignorantia potius, quam nequitia, pravis consuetudinibus impliciti. Fortasse adolescentulus est, qui jam pridem se polluit, et qui ad confessarii increpationes hortationesque mirifice stupore ac dolore percusus videtur, eo quod toties iteraverit facinus, quod non patrasset, si ejus turpitudo et gravitas sibi explorata fuisset. Hunc tamen prorsus excusare animus non est, neque affirmare, invincibilem fuisse illius ignorantiam; ast certum est, hunc in scelere non fuisse perduraturum, si admonitus fuisset. Quamobrem sicut ferme egit eo, quod malum ignorabat, non aegre abstinebit a confessario correptus et admonitus, nec deest credendi locus, dolorem et protestationem ejus sinceram esse, ut dimittendus sit ad illud periculum faciendum. Ast in illis qui saepe contra id, quod ipsi sciunt, peccant, et qui nondum animum appulerunt, ut ad frugem redeant, confessarius minime confidat adeo, ut eis absolutionem extemplo quasi valida sua adhortatione jamjam conversis conferat. Si enim pro sycophanta atque medico circumforaneo traduceretur, qui certissime febrim curare gloriaretur, quia unum vel duos illius accessus prohiberet, et postea majori cum vehementia ardor illius effervesceret: nonne pariter jure id dici potest de confessario, qui opinatur peccatorem se curasse, quia illi sceleris magnitudinem et periculum, quod subit, repraesentans, ex eo lacrymas elicit, nec non aliquod melius consilium extorquet, quod tamen dicto ferme citius evanuit? „Dei opera perfecta sunt,“ ait Psalmista. Quos scripture sacra resuscitatos narrat, post resurrectionem suam manifesta praebuerunt vitae documenta. Puer Naim e sepulcro egressus, rediit ad Matrem, Lazarus post resurrectionem comedere, et cum aliis versarii vius est.

Cum autem negari non possit, quin misericordissimus Dominus omnipotenti sua gratia, (cujus efficax operatio nullis temporum angustiis circumscribitur), inveteratissimos aliquando peccatores modici temporis spatio ad se efficaciter convertat, ut olim convertit Mariam Magdalenam, Latronem, Paulum etc., hinc prudentis confessarii munus requirit, ut cum similes consuetudinarios post modici temporis p<sup>r</sup>aeparationem prima vice confitentes audit, accurate investiget, an forte ex iis sint, qui singulari Dei favore d<sup>r</sup>epente aut certe brevissimo tempore conversionis gratiam obtinuerunt. Quodsi ex specialibus signis prudenter colligat confessarius, confitentem sibi consuetudinarium, etsi inveteratum graviumque criminum reum, vel unius diei aut etiam brevioris temporis spatio vere ac sufficierter esse ad Deum conversum ac contritum, omnis ratio absolutionem differendi cessabit, nisi forte ad paucos dies videretur remittendus poenitens ad exactius conscientiae examen pro confessione generali magis integre instituenda.

### Consuetudinarios tractandi modus.

**§. 236.** In tractandis consuetudinariis pro praxi confessarii pauca quaedam monenda restant. Et quidem, ut confessarii agendi ratio illorum conversioni cooperetur, tria ex adsuetudine peccantium genera probe distinguere oportet.

I. Dantur peccatores consuetudinarii, qui adhuc ignorant, suac et sentienti et agendi rationi gravis peccati modicam inhaerere; quamprimum vero id resciverint, exemplo eos valde poenitet peccatorum commissorum, firmumque eliciunt propositum eadem non amplius eommittendi, confitenturque, quae antea tanquam vel minutiora retinuerant. Ejusmodi poenitentes confessarius doceat, a) tales expeditates actionesque malas ab ipsorum conscientia certe non fuisse adprobatas, quapropter indagare oportuisse ipsos, utrum non graviter peccaverint. b) Commonefaciat,

verum Christianum minime esse illum, qui peccata, quae ipsi minutiora tantum videntur, saepe voluntarie repetit; minimum enim peccatum etiam beneplacentiae divinae detrahit, poenamque dabit suam; pro minimis quoque peccatis Christus passus est, quibuscum non licet intrare regnum coelorum. c) Ostendat porro malas consuetudinis pravae sequelas, nec non discrepantiam a lege divina doctrinae christiana. d) Moneat noti biblii textus alicujus, aut doceat aptum; deinde animi indoli adaequatam poenitentiam injungat, in primis quotidianam breviculam meditationem illorum, quae dicta sunt, absolvatque hoc monito, ut quam primum ad sacrum tribunal redeant, rationem reddituri, utrum et in quo se emendaverint.

II. Sunt alii *peccatores*, qui brevi ex tempore ad haec illave peccata committenda adsueverant, quorum gravitatem agnoscunt, cupiuntque ab iis liberari. Tales peccatores nondum indurati, a) gravissimo sermone turpitudinem damnumque adsuetorum peccatorum docendi, in sua detestatione et odio ac abominatione pravae consuetudinis confirmandi roborandique sunt. b) Peccata sua agnoscere non sufficere, oportere quoque, quidquid mediorum prostat, adhibere ad malam consuetudinem emedullandam. „Servus qui cognovit voluntatem Domini sui, et non praeparavit, et non fecit secundum voluntatem ejus, vapulabit multis“<sup>1)</sup>. c) Injungat α) humiles, genuinas continuasque preces ad Dei omnipotentis assistentiam impetrarendam, sine cujus nomine homo bonus fieri nequit; β) diligentissimam omnium ad peccatum illecebrarum evitatem; γ) vivam Dei ipsius praesentis memoriam, quam primum mali cupiditas ebiliat; δ) frequentissimum renovamen propositi non amplius faciendi, quod jam qua peccatum agnitus est et diris votum; frequentem meditationem talium religionis veritatum, quae aptae sunt ad hominem deterrendum a repetendis peccatis etc.; ε) in primis frequentem Sacra-

---

1) Lec. XII. 47.

torum usum. d) Ostendat, hac imposita poénitentia non adimplata, emendationis negotium indies ingravescere, hominem in Deum clementissimum, qui peccatorum agnitionem menti injecerat, ingratissimum fore; in male progressurum in praesentissimo male moriendi periculo versari. e) Si timeat de venia peccatorum et angatur, tunc confessarius mitescat, et moneat misericordiae Dei, peccatoris mortem nolentis, moneat crudelissimi supplicii, quod Jesus Christus pro omnium peccatorum salute subierat. f) Si peccator consuetudinarius pravae suae consuetudini deponendae studuerit, atque vere doluerit, absolvendus est, monitus, ut peccandi occasiones diligentius adhuc vitare, et mediis praescriptis melius uti satagat. Si peccator sibi emendando prorsus non studuerat, tunc absolutio differenda, eo admonito, ut mox iterum confiteatur et rationem reddat status sui.

### Continuatio.

§. 237. III. Dantur *peccatores*, *quorum pravae consuetudines jam aliessimas egerunt radices*, quique fors brevi ante confessionem tempore, vel postea a peccatis solitis vacant, paulo vero post in eadem recidunt, quia occasiones ansasque ad illa non evitant, et malis cupiditatibus radicibus animo extrahendis minime satagunt. Ad tales convertendos opus est multo tempore, labore, multa patientia et prudentia: neque sufficit confessio cum injunctis aliquibus precibus. Quae agendi via ineunda est confessatio, quae monita et hortamina facienda, quae emendationis media praescribenda, piacula injungenda, quando absolutio impertienda? His quaestionibus brevi compendio responderemus:

1) Prima conditio, sine qua non, est, ut prae ceteris peccator ab ipsa peccati actione abstineat externe, perspectam habeat miserrimam animi conditionem, paratus sit ad medicinas morales praescriptas diligentissime adhibendas. Quo pertinet, ut fur et defraudator ab unoquoque bono alienetur.

no sibi adpropriando quam maxime caveant, — ut fornicator vincula pravae consuetudinis cum altero sexu disrumpat, — homo inimicus ab omni vindictae actione abstinat, — ebrius, detractor alienae bonae famae, lusor falsus etc. ea omnia angue magis fugiant, quae in peccata solita induxerant vel inducere possunt.

2) Confessarius residuam proclivitatem et inclinacionem ad certum peccati genus, cuius memoria delectari associet peccator, aliis atque aliis vehementioribus rationum momentis, indies magis debilitare, una cum radicibus extrahere, eamque odio ac detestatione sceleris commutare studiat. Phantasiae suae dominium regimenque ambiat peccator, dishonestas imagines animo protrudat reducibusque fores claudat. Quam primum in se stimulum sentiat ad peccatum illud adamatum, Deum cogitare satagat praesentem omniscium, sanctum justumque, mortem, judicium, infernum; repraesentet sibi confessarium suum, quasi sibi praesentem et dehortantem. Meminerit peccator illorum, quae ex ore poenitentiarii audierat, et bene ea meditetur. Nonnunquam utile esse poterit, ut scribat peccator in pauro, e. g.: „Non amplius mi Jesu, non amplius id faciam,” ponatque in loco, ubi saepe saepius in oculos incurrat; vel abbreviate: „Non amplius.”

3) Confessarius peccatori a) in memoriam revocet finem, ad quem a Deo creatus est; quem si velit attingere, fugiat peccatum necesse est, Deique mandata ex asse observet et scelera contracta expiet; b) ob oculos ponat innumeraria beneficia, quibus cumulatus est, in primis beneficentiam Dei, tempus poenitentiae elargientis; c) attentum reddat ad maximam animae suae dignitatem, pro qua Jesus Christus sanguinem suum fuderat, tot tantaque sustinuerat tormenta; d) doceat, quam incertum mortis momentum, certissimum vero extemplo subsequum Dei judicium; e) ostendat tristes sequelas peccati soliti, quas jam in hac vita habuerat, habereque possit, certeque habiturum sit, nisi conversus fuerit, in futura. His omnibus fortes addat tex-

tus biblicos doceatque, quando, quomodo eos mediteri oporteat sibique applicare.

4) Praeter frequentissimas et ferventissimas preces animi statui aptissimas, tales actiones imponat, quae peccatis consuetudine contractis usquequaque sunt contrariae, et ad eam virtutem, qua maxime ipsi opus est, adsuefaciunt. E. g. Tenaci injungat saepius eleemosynam dare egenis, et quidem solo Dei amore; gulonibus jejunium; luxuriosis duritatem corporis, labores, abstinentiam a ceterum licitis delectamentis etc.

5) Peccatori, cuius peccaminosa consuetudo altissimas jam ceperat radices, per aliquod tempus, donec sufficienciae genuinae conversionis argumenta et signa adtulerit, differenda est absolutio. Requiritur autem tempus, ut emendatio vitae perfici et probari possit: neque enim propter se illud requiritur, sed tantum desideratur, ut illo tanquam instrumento emendatio procuretur, et emendationis fides adstruatur. Atque hoc est, quod S. Chrysostomus docet, dum ait <sup>1)</sup>, nos habere Dominum misericordem et benignum, nec opus esse magno tempore, „et tantummodo, inquit; magno fervore et sobrietate ad ipsum accedamus rejectis secularibus curis omnibus, et supernae gratiae innitamur.“ „Nam, inquit eodem loco, et Ninivitae tanta peccatorum multitudine aggravati, qui magnam et veram poenitentiam egerrunt, non indigebant ampliori, quam trium dierum tempore ad provocandam Dei bonitatem, et antiquandam, quae adversum se lata erat, sententiam. Et quid dico Ninivitas? pergit idem Sanctus, Latro in cruce neque uno die opus habebat. Et quid dico die uno? Neque brevi hora. Tanta est Dei erga nos misericordia. Nam ubi viderit voluntatis nostrae firmum propositum, et ferventi nos desiderio ad se accedere, non tardat, neque differt, sed accelerat suamque solitam liberalitatem exhibens dicit: Adhuc loquente te dicam: Ecce adsum<sup>2)</sup>. Quare extraordinaria poenitentine signa exceptio-

1) Hom. 27. in Gen. — 2) Cfr. Ejusdem hom. 18. in II. Corinth.

nem permittunt, quatenus iis subnixus confessarius poenitentem statim etiam absolvere potest. Dicimus autem, confessarium *posse* *absolutionem* *impertiri* consuetudinario recidivo, quando ille per signa extraordinaria dispositus appetet, sed non dicitur *teneri*, quia potest etiam *absolutionem* differre, si hoc censeat *expedire*, et causa gravior *absolutionem* non urgeat. Num autem expedit ordinarie uti hoc remedio, an non sine consensu poenitentis? S. *Ligorius* de hac re ita censet: a) „Non nego, quod aliquando bene prodesse potest recidivo per signum extraordinarium disposito dilatio *absolutionis*. b) Semper proderit, quod confessarius hujusmodi recidivos terreat ostendatque, ac si non posset eos absolvere. c) Ordinarie loquendo, recidivis ex fragilitate intrinseca, et per signum extraordinarium jam dispositis magis *absolutionis* beneficium proderit quam dilatio. — — — Aliter autem agendum cum eo, qui relapsus est ob occasionem extrinsecam (vehementer eum impellentem ad peccandum), quia tunc recipiens *absolutionem*, antequam occasionem amoverit; remanet in magno periculo frangendi propositum factum de illa removenda“<sup>1)</sup>). Ceterum poenitentiarius promissis et affirmationibus inveteratorum peccatorum ne sibi imponi patitur. Pollicentur *absolutionis* impetranda ergo, quaecunque pater spiritualis exigit, licet iterum peccandi soveant inclinationem; quare eis dicatur, tunc hominem vere a Deo absvolvi, si mala actione omissa etiam mala anima affectio tollatur. Momentanea poenitentiae sensio nec in se, nec confessario certum verae emendationis argumentum est. Nil talibus proderit, si per aliquod tempus eo fine peccatum assutum intermittunt, ne *absolutione extorres agantur*, sed peccati intermissione intimo Dei amore oriunda sit oportet, firmaque proposito nata, ad Deum sanctissimum Patrem ex in cordis sententia redeundi.

---

1) Prax. Conf. n. 77.

### Casus practici.

**§. 238.** 1. Adolescens per unum alterumve annum singulis fere mensibus confessus est, se voluntarie procurasse ter quaterque pollutionem, ac saepe saepius morose delectatum de re venerea. Qualibet vice absolutus fuit a confessario, et sacra Synaxi donatus. Quid agendum confessario, quem prima vice accedit? Resp. Confessiones et sacras Communiones toties sine emendatione reiteratas habendas esse tanquam suspectas, tametsi poenitens asserat, se singulis vicibus corde contrito et cum serio emendationis proposito fuisse confessum aliis confessariis. Hoc enim si verum esset, remedia utique adhibuisset, quibus simul cum gratia utriusque Sacramenti toties suscepti, post tantum temporis intervallum vel ex toto superasset hoc vitium, vel certe raro in illud relapsus fuisse. Quare confessarius tali poenitenti oculos ponere debet evidens in quo versatur, damnationis periculum, congrua illi media praescribere absolutionemque differe, donec notabili tempore a peccato abstineat. Interim in dilatione absolutionis caute procedendum, ne poenitens desperabundus recedat; quare consultum erit, si absolutionis dilatio cum consensu poenitentis fiat agnoscentis, eam sibi fore utilem.

2. Aliquis a decem annis plus minusque non frequentavit Sacraenta, eoque temporis intervallo vixit in concubinatu continuo, aliisque peccatis. Accedit prima vice confessarium, specialia et extraordinaria conversionis signa exhibens, puta: ingemiscens se offert ad rigorosam subeundam poenitentiam pro peccatis suis; asserit se concubinam domo expulisse, et ab aliquot hebdomadibus annos suos in amaritudine animae suae recognoscit, et pro contritionis gratia impetranda Deum enixe deprecatum fuisse. Quid factu opus est? Resp. Si animadverterit confessarius, certo rarae contritionis sensa sinceraeque conversionis signa praesto esse, instar filii prodigi ad Patrem revertentis poenitentem benevole excipere juvat, et confessione ipsius patienter audita absque ulteriori

dilatatione absolvere licet, injuncta tamen prius satisfactione salutari, praescriptisque remediis ad consuetudinem inveletratam extirpandam opportunis. Consultum erit, poenitentem absolutione sacramentali donatum, post aliquot saltem dierum praeparationem ad sacram Communionem admittere, qua tanquam antidoto muniatur adversus relapsus. Similibus vero poenitentibus inter cetera adversus relapsus remedia frequens confessio apud eundem confessarium, aut saltem frequens ad illum recursus consilii aut auxilii ergo convenientissime injungitur. Solent enim hujusmodi inveterati peccatores, postquam per veram poenitentiam justificati sunt, occasione praeteritae consuetudinis pati gravissimos luctus ac stimulos peccati. Unde fit, ut, nisi frequenti Sacramentorum usu, consilio et sanctis adhortationibus confessarii aliisque remediis identidem juventur, a violentis tentationibus aliquando superari se sinant, quin et paulatim, ut pro dolor! nonnunquam videre est, ad vomitum pristinæ consuetudinis ex integro revertantur.

### Relapsi ex infirmitate.

**§. 239.** Peccatores, quibus nil prius ac antiquius est, quam pravas suas consuetudines exuere, quique jam longiori tempore a peccatis solitis vacaverant, multasque de vitiis cupiditatibus victorias reportaverant, occasiones peccandi sollicite declinaverant, impositas satisfactiones adcurate adimplieverant, et nihilominus occasione inopinata præoccupati, vel vehementius tentati, in peccatum suum reciderant, *relapsi ex infirmitate* audiunt.

Nisi jam peccatorem ex prioribus confessionibus noviter confessarius, ex eo quaerat, utrum ex vera infirmitate, an non ex malitiosa voluntate aut negligentia culpabili, in peccatum solitum reciderit. Interrogandum: qua occasione peccaverit? num voluntarie in hanc occasionem descendenterit? et peccare decreverit prius, an a mala cupidine orta illectus, quasi ad peccatum pertractus sit? utrum in adhibendis emendationis mediis negligens fuerit? an hanc eo tan-

tum sine adhibuerit, ut absolutionis particeps fieret? quanto temporis spatio a peccato amato vacaverit? quo motivo compulsus hodie s. tribunal adierit? an voluntarie, vel ecclesiastici praecepti ergo, vel alia urgente causa, hanc exomologesin fecerit? Ex responsis datis ubi confessarius didicerit, hominem non esse amplius consuetudinarium, sed recidivum peccatorem, tunc pro praxi haec sunt:

a) Poenitenti animus addendus, spesque inspiranda est, fore, ut Deo propitio bona voluntas, se vere emendandi, coelitus indita, suo tempore feliciter adimpleatur, siquidem homo Deo opitulanti cooperetur. — *Permitit Deus quandoque suos labi, ut suam imbecillitatem agnoscentes, sub omnipotentis Dei manu humilientur, et ad Ipsum alacrius ardenterque convertantur.* Exemplo esse possunt Petrus, qui Dominum negavit, discipuli, qui Christo relicto, quem ad mortem usque se secuturos promiserant, suae fidei et promissionis oblii fugerunt. Quare in lapsibus nunquam desperandum est. „Erubesce o anima, et ne desperes! Cecidisti? resurge. Nam saepe licet pugil ceciderit, tandem adhuc coronam refert. Viriliter age, et dic: Nunc coepi“ <sup>1)</sup>).

b) Divinam opem implorare quain ferventissime, nusquam intermitiat relapsus, suisque cogitationibus, desideriis et cupiditatibus severissime invigilare. „Ne sibi deputarent, et virtuti attribuerent suae, quod divina operatione foret collatum, passus est Deus illis subintrare culpam, ut et ipsi adverterent divinis se auxiliis indigere, ducemque salutis suae quaerendum esse cognoscerent“ <sup>2)</sup>.

c) Quotidie conscientiae latibula perlustrare juvat, Deoque nove promittere, velle se secundum sanctissimam Ejus voluntatem et cogitare et sentire, velle et agere.

d) Phantasia regenda, repraesentamina periculosa illico animo ejicienda, veteres occasiones peccandi diligenter vitandae, una cum nove inopinata occasione, quae in peccatum induxerat.

1) S. Ephraem. Paraen. 48. — 2) S. Ambr. Apolog. David. c. 2.

e) Pergat poenitens relapsus diligenter uti remedii salutis praescriptis suaque jam experientia probatis, peccatis olim assuetis adversarias ponere actiones, frequentare sacramenta Poenitentiae et Ss. Altaris. Quodsi nihilominus id infortunii ipsi acciderit, ut relaberetur, statim quam vehementissime possit, doleat Deumque deprecetur, cum firmissimo proposito, hoc peccatum non amplius committendi.

f) Absolutio, modo aliunde appareat sufficienter contritus, danda est absque dilatione. Ratio est, quia talium ex fragilitate relabentium conversio neque solet adeo esse difficultis, neque proinde tarda. Huc facit, quod S. Thomas<sup>1)</sup> tradit: „Dicendum, inquit, quod in eo, qui peccat ex infirmitate seu passione, voluntas inclinatur in actum peccati, quamdui passio durat, sed statim abeunte passione, quae cito transit, ab illa inclinatione redit ad propositum boni, poenitens de peccato.“ Item „quia passio, quae inclinat voluntatem ad peccandum, cito transit, et sic homo cito redit ad bonum propositum, poenitens de peccato.“

### Neoconversi.

§. 240. Angeli in coelis, teste Scriptura, de peccatoris conversione gaudent; quidni gaudeat confessarius, si sacro tribunali se sistunt *vere poenitentes*? „Qui nullis se oppressos peccatorum molibus sciunt, stant quidem in via justitiae, nulla illicita perpetrant, sed tamen ad coelestem patriam anxie non anhelant, tantoque sibi in rebus licitis usum praebeant, quanto se perpetrasse nulla illicita meminerant. Et plerumque pigri remanent ad exercenda bona praecipua, qui valde sibi securi sunt, quod nulla commiserint mala graviora. At contra nonnunquam hi, qui se aliqua illicita egisse meminerint, ex ipso suo dolore compuncti inardescunt in amorem Dei, sese in magnis virtutibus exercent, cuncta difficultia sancti certaminis appetunt, omnia mundi derelin-

---

1) Quaest. 8. de malo a. 18.

juunt, honores fugiunt, acceptis contumeliis lactantur, flagrant desiderio, ad coelestem patriam anhelant, et quia se irrasse a Deo considerant, damna praecedentia lucris sequentibus recompensant<sup>1)</sup>.

In his dirigendis labor confessarii sane est suavis atque immoenus, nec indiget nisi discretione, ne poenitens vel *nitidus dolore et tristitia*, vel *fervere modum* excedat. Ast non semper confessario tam felici esse contingit, ut *vere poenitentes* sint, quos confitentes habet, sed saepenumero iusmodi comparent, quibus dirigendis operam haud exiguum impendere est necesse, ne denuo relabantur, ad pristinum peccatorum vomitum redeentes. Quare longe abest, ut confessarius divinae gratiae cursum interrumpat, plus iusto poenitentiam extenuando, ut potius eos contra relapsus praemuniri, ad virtutis indies majoris ducat profectum. Hinc moneat confessarius hujusmodi poenitentem a) ingratimimi sensus, si, postquam a peccatorum sordibus absolutus existit, non vereatur pretiosum Christi sanguinem gravi peccato conculcare pedibus, ipsumque Christum, teste Apostolo, rursus crucifigere<sup>2)</sup>. b) Ostendat detrimentum gravissimum, quod per relapsum in peccatum mortale animae inferetur spoliando illam omnibus gratiis in justificatione acceptis. c) Attenta mente ob oculos ponat poenitenti, relapsum in peccatum mortale longe deteriorem et periculosem esse primo peccato mortali. Ait enim Salvator optimus: „Novissima hominis illius (relabentis scilicet in peccatum mortale), fieri pejora prioribus“<sup>3)</sup>, item paralytico, quem a morbo tam animae, quam corporis sanaverat: „Jam noli peccare, ne deterius tibi aliquid contingat“<sup>4)</sup>. Etenim per relapsum major in peccatum nascitur propensio, majusque obstaculum ponitur influxui gratiae divinae, atque adeo, quanto plus augetur peccatorum numerus, tanto magis crevit difficultas consequendae salutis. Nihil profuit Samsoni<sup>5)</sup>,

---

1) S. Greg. hom. 34. — 2) Hebr. VI. 6. X. 29. Rom. II. 4. — 3) Matth. XII. 42. 44. — 4) Joan. V. 14. — 5) Jud. VI. 10.

**saepe rupisse funes, deum vincitus perii.** Ita nihil peccatorem juvabit, aliquoties antehac excussisse catenas et compedes, si miser rursus se iis induat. Forsitan deditur Deus hoc modo offensus, ei submittere auxilium, aut non suspetet tempus ad confitendum, aut, cum habuerit, non succedent contritio et propositum. Denique d) utiliter admodum confessarius poenitentem docebit verba concilii Tridentini de perseverantiae munere: „Qui se existimant stare, videant, ne cadant, et cum timore ac tremore salutem suam operentur in laboribus, in vigiliis, in eleemosynis, in orationibus, in jejuniis et castitate: formidare enim debent, (scientes, quod in spem gloriae, et nondum in gloriam renati sunt), de pugna, quae superest cum Carne, cum Mundo, cum Diabolo, in qua victores esse non possunt, nisi cum Dei gratia. Apostolo obtemperent dicenti: „Debitores sumus non carni, at secundum carnem vivamus, si enim secundum carnem vixeritis, moriemini: si autem spirito facta carnis mortificaveritis, vivetis“<sup>1)</sup>).

\*Dantur poenitentes, qui continuo deflent peccata sua et nimio dolore conteruntur. De his plura sapienter dicta occurruunt in libro Ambrosii de Lombez: Ueber den innern Frieden.

### C. Pro varia peculiarium animi affectiōnum indole.

#### Melancholici.

§. 241. Quum in animi affectiones plurimum influant temperamenta, indolem eorum confessarium nosse oportet, ut poenitentes pro diversa illorum animi indole ad christianam perfectionem formare queat. Non suppressendum temperamentum, sed regendum est quodlibet ad alias virtutes aptum. Ex recepto plororumque more distinguuntur temperamentum melancholicum phlegmaticum, sanguinicum et

---

1) Sess. IV. c. 12.

holericum. Et quamvis haec in singulis mixta reperiantur, num tamen illorum praedominari solet.

Vitia melancholicorum praecipue in officiis erga alios sedendis sese manifestant. Vere melancholi nesciunt gaudere cum gaudentibus, flere cum flentibus; imo gaudent, hiorum animos violare, et aegre ferunt, ubi alios viderint relantes; non facile laudant, quod laudem meretur, ast subito in opprobria et convicia erumpunt, et erga benefactores quoque ingrati inveniuntur. Amicitiam inire vix valent, num omne cum hominibus consortium sedulo vitent, parum ut paucis verbis loquuntur, et solitudinem ament. Ceterum pertinaces sunt in suis praecognitis judiciis de aliorum gendi ratione, neque facile in aliam flectuntur sententiam, ubi jam offensum erga alios animum conceperint. Confessarius advertat ante alia omnia:

a) Sibi cavendum esse ab omni vel levissima suspitione, acsi minus sincere rem cum ejusmodi homine aggreditur; nam melancholi ex omni circumstantia quaerunt nsam, unde aliorum agendi ratio suspecta ipsis compareat.

b) Lente progrediatur in instructione et monitione, via plerumque observatur, melancholicos neglecta vel laetitia erga proximum officia nequaquam in peccatorum censem eferre, aut, si id pviderint, in aegritudine sua excusari e credunt.

c. Quapropter potius omni cum *charitate* eos attentos eddat ad malum animi statum, ut eorum fiduciam sibi confiliet. Sed et

d) agat suavi cum modestia, atque concedat eis, difficillimam esse variorum officiorum e. g. mansuetudinis, patientiae etc. observationem, attamen moneat, nihilominus gratia Dei opitulante, in eorum viribus esse, paulatim difficultates vincere, et ad exemplum proborum hominum in omni bono proficere. Nam quod est difficile, non simul est impossible.

e) Tandem quasi prudens *consiliarius* proponat eis nedia, quibus adhibitis feliciter ad metam perveniant, e.g. it vitent solitudinem, fugiant otium, etc. Sed haec propo-

nantur in modum consilii, non autem pracepti, ne animus eorum irritetur et laedatur.

### Phlegmatici.

§. 242. Vitium phlegmatici praecipuum est *segnitas* seu acedia in omni bono; difficillime excitari valet ad bonum, et ubi graviori aliqua impressione, e. g. infortunii, fuerit excitatus, in tarditatem priorem mox iterum relabitur. Pessimum est, quod pacem et affectum suorum malaciam virtuti suae adscribens ad perfectionem parum sibi decesse opinetur, dum vero acriter reprehenditur, animum abiciat et desperet. Si quae consilia sunt capienda, nescit, in quam abeat partem, et hinc totus quantus aequiescit aliorum opinionibus.

Quapropter confessarius, a) charitate et aestimatione sibi paret aditum ad animum phlegmatici. b) Instruat eum *successive*, et temperet opera satisfactoria ita, ut videat phlegmaticus, sibi inesse vires ad illa monita et opera exsequenda. c) Saepe in phlegmatico recondita latet major quaedam voluntatis potentia, quae per seriam confessarii monitionem est excitanda, et continuo novis stimulis urgenda, ita tamen, ut congenitae illius inertiae in rebus saltem non graviter praeceperit aliquatenus indulgeat.

### Sanguinei.

§. 243. Sanguineus amat delicias, horret labores et molestias; non arridet ei sui abnegatio, poenitentia, jejunium etc. Laetabundus et levis init amicitias, et tollit eas, amicus est omnis consortii, ubi joci et gaudia inveniuntur; non minori cum vivacitate apprehendit bonum, uti et transit in malum. Confessarius hominis sanguinei sit a) admodum affabilis et benevolus, et praecipue eo laboret, ut dimissis vanitatibus, amicitiis et periculis conversationibus mores graviores induat. b) Virtutem ipsi tanquam plenam solatii et internae tranquilitatis, imo superatis initiis omni expe-

citatione faciliorem depingat. Illius attentio saepius ad gaudia patriae coelestis dirigatur. c) Tum vero suaviter urgeri debet, ut SS. Sacraenta pie frequenter; historias Sanctorum, aliosque devotos libros legat. d) Demum inducatur, ut voluntarie a rebus etiam licitis sibi temperet, opera quae-dam poenitentiae obeat etc.

### Cholerici.

§. 244. Cholericus pronus est in *tristam* et *acutum*, multa sibi proponit et exsequitur pertinaciter; prima radix actionum sunt *superbia* et *vana honoris cupiditas*; unde multa peccata contra amorem proximi proveniunt; in vituperis copiosus non parcit bonae aliorum famae, dummodo ipse re aliquos omnes superemineat; verum ubi sui ipsius vanae cupidini impedimenta objiciuntur, et fama propria in periculum adducitur, conturbatus animum abjicit, et supra modum se judicat infelicem. Ceterum non minus promptus est ad malum, quod egit, agnosendum et in se sat severe castigandum. Confessarius a) cum eo agat admodum mansuetus, patiens, et modestus: has enim virtutes, quae cholerico sunt persuadendae, suo exemplo magis, quam verbis ei commendat. Et ne poenitens has mansuetudinis et patientiae actus in censem debilitatis animi accipiat, confessarius eum attentum reddat, suam agendi rationem nihil commune habere cum animi debilitate, verum ad salutem tantum poenitentis tendere. b) Praecipue ob oculos ponatur ei benignitas et humanitas Salvatoris, qui et suos assecelas ita invitat: „Discite a me, quia mitis sum et humiliis corde.“ c) Quia nimia cholerici actuositas est justis limitibus restringenda et temperanda, confessarius non excitet eum ad multa et longius protracta opera poenitentiae; sed eo potius est adlaborandum, ut omnia, quae agit, considerate et recto in ordine juxta mandata divina perficiat. d) Cum facile sibi persuadeat cholericus, peccata sua non tam voluntati suae, sed praecipiti suo temperamento deberi, adeoque esse excusanda, confessarius eum moneat et attentum reddat ad poeni-

tentiae et contritionis sensum, quem ipse cessante animi aestu experiatur, in signum se non necessario et vi quadam inevitabili, sed libero voluntatis actu in tantam abripi affectuum voraginem. Insuper excitetur et doceatur, non esse desperandum, ubi subito et absque considerantia in eosdem inciderit affectuum motus; humiliet semetipsum coram Deo, et eo instantius petat auxilium divinum. e) Quapropter edoceatur poenitens, sibi fugiendam esse omnem externam ansam et occasionem, qua interni mali habitus magis magisque excitantur et roboranrur. Sit in conversatione et suis sermonibus modestus et prudens, nullas quaerat rixas et controversias, et si exortae fuerint, non obtrudat alii suam sententiam in rebus indifferentibus; quaerat conversationem cum hominibus, qui pacato et aequo sunt animo, quorum aemulator existat.

### Poenitentes tristitia et moerore affecti.

§. 245. Inter diversas animi affectiones pro praxi confessarii primo notari meretur *tristitia*, qua non pauci affecti pedibus confessarii advolvuntur. Verum antequam ad singulos casus descendamus, de *tristitia* in genere cum *S. Francisco Salesio* notamus<sup>1)</sup>: „Tristitia, quae secundum Deum est, inquit Apostolus, poenitentiam in salutem operatur: saeculi autem tristitia mortem operatur.“ Tristitia ergo potest esse et bona et mala, pro varietate affectuum et motuum, quos in nobis progignit, quamquam fatendum sit, plures eam malos quam bonos effectus producere; nam duos tantum bonos producit, *misericordiam* videlicet et *poenitentiam*; sex autem malos, anxietatem, acediam, indignationem, zelotypiam, invidiam et impatientiam, unde dicit Sapiens: „Multos occidit tristitia, et non est utilitas in illa.“

Tristitia velut instrumento hostis animae nostrae utitur ad tentandos et exagitandos bonos. Sicut enim omni ope connitur, ut improbos suo in peccato exaltare et gaudere

---

1) Philoth. P. IV. c. 18.

**faciat, sic bonos, ut bonis operibus suis contrastentur, animumque dejiciant, inducere adlaborat; et sicut malum non aliter procurare potest, quam suggestendo, ipsum dulce et suave esse, sic nec a bono aliquem potest divertere aut retrahere, quam ipsum insipidum et injucundum esse ostendendo.**

Tristitia mala animam turbat et inquietat, inordinatos ei injicit timores, orationem insipidam reddit, cerebrum consopit et obruit, animam privat consilio, judicio, animo, et vires ac robur eripit; et denique ceu rigens quaedam bruma omnem terrae pulchritudinem demetens et animalia omnia torpida reddens: omnem namque animae sanitatem tollit eamque impotentem reddit.

Confessarius igitur, nactus poenitentem tristitia moe-  
roreque affectum, doceat adhibere a) remedium illud S. Ja-  
cobi: „Tristatur aliquis vestrum, oret“ <sup>1)</sup>). Oratio quippe  
praesentissimum illius curandae remedium est, spiritum  
namque sustollit in Deum, qui unicum nostrum gaudium  
et consolatio est. Videndum tamen est, ut inter orandum iis  
affectibus et verbis tam mentalibus quam exterioribus uta-  
mur, quae fiduciam quandam et Dei amorem spirent.

b) Moneat poenitentem, ut inclinationibus ad tristi-  
tiam magna animi contentione se objiciat, et quamvis omnia,  
quae illo tempore faciet, sibi frigide cum tristitia et negli-  
genter fieri videantur, nolit tamen ab iis faciendis deterreri.  
Etenim inimicus, qui per tristitiam languidos nos et torpi-  
dos bonis in operibus reddere conatur, ubi nos nihilominus illa peragere viderit, (quia illa aliqua cum resistantia  
et animi adversione peracta, longe majoris sunt meriti), ul-  
terius non vexare et affligere cessabit.

c) Consultum praeterea, exterioribus operibus bonis  
intendere, eaque, quam possumus, diversissima obire: ut  
hac ratione anima a tristitiae illo objecto divertatur. Ex-  
teriora autem illa opera ferventer peragere oportet, etsi nul-  
lam in iis gustum sentiamus; crucifixi Domini imaginem  
intuendo et complectendo, pedes manusque exosculando;

---

1) V. 12.

oculos manusque nostras in coelum sustollendo, et Dominum verbis, amorem et fiduciam insignem spirantibus, identem compellando etc.

d) Ad haec, sanctae Communionis frequentatio hoc quam maxime conduceat: hic quippe coelestis panis animum corroborat et spiritum exhilarat.

e) Denique utile erit suadere poenitenti, ut omnes tristitiae sensus, affectus et suggestions humiliter et fideliter confessario communicet; hominum spiritualium consortia quaerat, eosque tunc temporis potissimum, et quam possit maxime, frequenter. Ceterum convenit, ut resignemus nos in manus Dei atque disponamus ad molestam et taediosam hanc tristitiam magna cum poenitentia, ceu justam vanorum gaudiorum punitionem tolerandam, minime dubitantes, quia Deus, postquam aliquantis per nos probaverit, ab hoc sit malo nos liberaturus.

### Ob varia vitae infortunia contristati.

S. 246. Cum vero causae tristitiae multiplices esse solement, confessarius, ut muneri suo, quo admoneat et consoletur poenitentes, satisfaciat, praeceteris inquirat in causas, unde tristitia proveniat. Hae vel esse possunt a) inopia bonorum fortunae, jactura bonae famae, aliaeque humani generis miseriae, b) vel consolationum internarum defectus, sive desolationis internae, c) vel temptationum crebriorum vis et vehementia.

Si causa est egestas, vel bonorum fortunae jactura, suggesteret confessarius ad poenitentem moerore ob id affectum consolandum loca Scripturae sacrae, quibus jubemur, jactare cogitatum nostrum in illum, qui Ipse enutriet nos; qui, cum dives esset, factus est propter nos egenus. Difficile est divitem intrare in regnum coelorum, hinc vae dicit Dominus divitibus. Ast oculi ejus in pauperem respiquant. Ipsi derelictus est pauper. Numquid oblivisci potest mulier infantem suum? quodsi illa oblita fuerit, ego tui non oblidiscar. „Non habeamus spem, nisi in Domino tan-

tum . . . non dicamus: Si senuero, unde habeo vivere? Si infirmus factus fuero, unde vivo? Christum habes et times? Si volatilia coeli pascit, dubitas, quod possit te pascere? Diabolus pascit suos homines, et Christus non pascet servos suos? Diabolus dat aurum et gemmas, et Christus panem non potest dare? Nos omnem sollicitudinem projiciamus de cordibus nostris, et dicamus: In Deo faciemus virtutem. Ipse erit virtus nostra, ipse panis noster, ipse erit rector noster“ <sup>1)</sup>). Porro instruendi sunt pauperes, ut sorte sua contenti gratulentur sibi, quod Christum proximus imitari valent exemplo eorum, qui relictis rebus et spebus omnibus dederunt vitam pauperem, ut essent similiores Filio Dei, unice inhiantes bonis nunquam perituri. Et recte, nam non ~~Deo~~ est ditior, qui plures pecunias possidet, sed qui plura sibi comparavit bonorum operum merita. Et quantum periculum gignunt nimiae divitiae! quantorum bonorum occasio est paupertas! „Beati pauperes, quia vestrum est regnum Dei“ <sup>2)</sup>).

Quid vero, si poenitens de jactura famae et honoris contristetur? Monendus est, ut cogitet, talem et tantum esse quemlibet, qualis et quantus est in oculis Dei, non hominum: „Quantum unusquisque est in oculis Tuis, tantum est, et non amplius,“ ait humilius Franciscus Seraphicus. Consideret, quanto honori sibi duxerint Apostoli, si contumelias paterentur pro nomine Jesu <sup>3)</sup>); quod in extremo iudicij die, aut forte etiam in hac vita plurimum confundendas sit injuriam alicui inferens, injuriam vero patiens propter Deum valde honorandus.

Qui affliguntur ob corruptos mores suorum subditorum, monendi veniunt, ut non nimis apprehendant errores subditorum, sed potius eos considerent tanquam caecos et aegros, quibus minime irasci, sed compati et salutis remedia applicare solemus. In his autem applicandis error contingit non infrequens multis, qui errores quosvis corripiunt et mi-

---

1) Hieron. in Psalm. X. — 2) Luc. VI. 20. — 3) Act. V. 51.

nimos. Et Deus nec toties, nec statim, ac peccamus, nos punit, sed viscera misericordiae suae exhibet, ut resipiecentiam nobis persuadeat. Adhibet quidem subinde acerbiora remedia, sed etiam tunc non obliviscitur clementiae, siue nec ista nec illa ratione nos emendemur, minime turbatur, sed sibi semper similis semperque felix est. Ita ut se gerant, hortandi sunt, quibus cura aliorum incumbit, cum nisi hec observent, plurimum affligerent, quin errantes subditos reductri sint in viam rectam. Ergo obligationsi quisque satisfaciat suae, et fratrem delinquentem, maxime subditum corripiat, ast secundum ea, quae §§. 107. et 112. diximus. Ubi vero correptio fuerit adhibita sine fructu, retinenda est pax animi; cum Deus a nobis non exigat, ut re ipsa proximum convertamus, sed solum ut praestemus ea, quae ex precepto charitatis vel alterius virtutis facere debemus, ad illius emendationem procurandam. Forte haec ipsa tranquillitas in Domino conservata, tantum valebit, ut Deus sit proximo daturus ubiores gratias ad meliorem vitam instituendam, maxime si non cessemus orare pro eo.

Quoniam autem miseriae, quae hominem affligunt, variae et multiplices sunt, quibus consolationes afferre confessarius vi muneric tenetur, quas vero singillatim enarrare instituti nostri ratio non permittit, generatim pauca quedam in hunc finem notare juvat, unde pateat, quomodo confessarius cum illis agere debeat, qui existunt in quacunque demum afflictione. Nimurum doceat confessarius,  
 a) Quod nemo sit in hac vita sine aliqua afflictione, „nam homo natus de muliere brevi vivens tempore multia repletur miseriis“<sup>1)</sup>. „Sapiens quisque intelligit, quod haec vita non ad quietem data sit, sed ad laborem, hoc est, ut hic labore, et in posterum quiescat. Hic autem requies nulla est. Tantis enim malis haec vita impleta est, ut comparatione ejus mors remedium putetur, non poena. Nam ideo brevem illam Deus fecit, ut molestiae ejus, quia prosperi-

---

1) Job. XIV. 1.

ate non poterant, temporis exiguitate finirentur“ <sup>1)</sup>). b) Quod rux portata cum resignatione voluntatis nostrae in divinam nintus premat, dupliciter vero, si quis invitus eam ferat. „Transient ista, quae te premunt, et veniet, quem sustines, ut exterget sudorem, siccabit lacrymas, ultra non flebis“ <sup>2)</sup>. c) Quod melius sit, gravissima quaeque pati in hac, quam in altera minimam poenam subire. Quantae vero utilitatis sit afflictio in hoc mundo S. Ambrosius paeclare docet. „Mulctamur, ut Deum, quem beneficiis non cognovimus, nalis ingruentibus requiramus, et adversis stimulemur ad cogendum, qui prosperis gratias non egimus ad frumentum“ <sup>3)</sup>. Et S. Augustinus: „Prosunt mala, quae fideles sic perferunt, vel ad emendanda peccata, vel ad exercitiam probandamque justitiam, vel ad demonstrandam hujus ritae miseriam, ut illa, ubi erit beatitudo vera atque perpetua, et desideretur ardentius, et instantius inquiratur. Sic mittit nos Deus in fornacem tribulationum, ut coquatur vas, non ut frangatur“ <sup>4)</sup>.

### Ob desolationes internas contrastati.

**§. 247.** Generatim divina providentia cum iis, qui viam perfectiorem meditantur, ita disponere consuevit, ut isdem ac recens conversis dulces aequae ac abundantes consolationes elargiatur, quibus suaviter illecti a terrenis voluptatibus abstrahantur, degustato colesti manna viles Aegypti cepas fastidian, et ad virtutes arduas excitentur. Ubi vero nonnihil profecerunt, ab his quoque deliciis arcentur, ut Deo jam non ob suavitatem gustus, sed Ipsius causa inherere discant. Tumque alternis vicibus pro infinita sua sapientia dilectas has animas nunc de novo recreat, ne forte in via deficiant, nunc iterum desolatas relinquunt, tum ut infirmitatem identidem experiantur, tum ut firmiores agant

1) S. Ambr. libri 1. in c. 7. Serm. — 2) S. Aug. in Psalm. XXIX. — 3) Ambr. libr. 1. in c. 7. Serm. — 4) S. Aug. de Trinit. c. 16.

radices. Ita hortulanus plantas suas tenellas irrigare atque ab aura asperiori tueri solet, firmiores vero tempestatibus et ventis exponit, ut inter ipsos hos turbines plus vigoris et roboris acquirant. Pariter desolationes ad perfectorum virtutem probandam, roborandam et augendam plurimum valent. In frigore planta dilatat radicem profundiusque mittit: in calore fructum protrudit: desolatio est frigus, consolatio calor, utrumque necessarium est, ad mittendam radicem deorsum et faciendum fructum sursum.

Saepe vero non dat, et subtrahit Deus *provectioribus* consolationes, vel a) quia nobis expedit non habere, eo quod nesciamus uti, aut quod in vitium essent abiturae, aut in valetudinis detrimentum. b) Quia similibus abutimur, aut antehac abusi sumus ad vanitatem vel gloriam propriam; nam difficile est, haec Dei dona, modeste amplecti, et saltem anima saepe illis utitur ad gulam quandam spiritualem, aut ad inanem de se opinionem; ex quo fit, ut sit in gratiarum actione parca et parcior in practico talium bonorum usu, cum tamen familiaritas divina humilem Dei adorationem procreare deberet, ac menti humanae ingenerare tum reverentiam erga opus hoc solius Dei, tum fervorem maiorem in obsequio divino. Praeclare de hac re docet S. Bonaventura: „Si consolatio spiritualis non subtraheretur homini aliquando, nimis extolleretur, et gratiam perderet, ac periret; subtrahitur ergo ei, ne amittat et perdat: sicut pater parvulo filio nummos negat, ne de ipsis ludat, et perdat; donec proficiat in prudentia et sciatur provide conservare“ <sup>1)</sup>. Et S. Laurentius Justinianus: „Ad reprimendam hominis audaciam sapientissime interdum se subtrahit Sapientia, non odiendo, non contemnendo sed amando. Quis autem, nisi quandoque derelictus propriam agnosceret fragilitatem? Continuus successus occasionem parat elationis. Vix quippe flagellis eruditus animus, ei tentationibus attritus, suam vallet intelligere infirmitatem“ <sup>2)</sup>. c) Quia socordes sumus in

---

<sup>1)</sup> VII. Process. Relig. c. 1. — <sup>2)</sup> Cast. conaub. c. 14.

**mortificatione, avulsione a creaturis, abnegatione sui ipsius, in recollectione interna; impleri enim non potest visitationibus internis anima, quae impletur detractionibus et curis saecularibus, quia ubi „vas vacuum non adest, stat oleum“<sup>1)</sup>.**

d) **Quia in exercitiis ordinariis necdum sumus perfecti.**

Ex dictis jam liquido constat agendi ratio, quam confessarius cum poenitentibus ob desolationes internas contristatis inire debet. Et quidem nunquam non Dei consiliis in subtrahendis consolationibus conformis sit oportet. Nobiles animae in moeroribus quandoque relinquendae sunt; nam singulare est hoc Dei consilium, tum ut expiet conversorum peccata, tum ut in humilitate mentis contineat, quae adhuc contaminatae ad amplexus divinos anhelant, tum ut fortes animas ad magna praeparet. Et quis poenas a Deo sancitas consolatione sua minuere attentet? aut fortasse non aequa divinae justitiae litandum est ac clementiae? Quin et perfectorum virtus in moerore probanda est et angenda, ut etiam discant Dei dona majori cum puritate conservare. Cum Deo placet quiescere vel dormire, quis servorum ejus interpellare audeat? Etiam assuescat anima tum interiori silentio, et ita Deo propter Deum, non propter divina dona, amor purior probatiorque deserviet.

### Regulae in desolatione tenendae.

§. 248. Regulas practicas in usum confessarii pro dirigendis poenitentibus ob desolationes internas contristatis magistri Asceseos christianaee praecipuas tradunt:

1. In nulla desolatione undequaque orta despondeas animum, sed in Dei dispositione te totum resigna, et certo tibi persuade, quod Deus, cuius voluntas est sanctificatio nostra, sic te velit purgare ab amore proprio, et ad solidam virtutem perducere, quo plurimum desolationes, si sis bene utaris, conferunt. Siquidem desolationes desiderium

1) VI. Reg. VI.

consolationum accidunt, superbiam et vanam gloriam reprimunt, humilitatem fovent, orationis studium nutriunt, ad fidem excitant, spem et charitatem purificant, atque ab iudicato affectu spiritualis dulcedinis abstrahunt.

**2.** In desolatione mentisque ariditate constitutus te examina, citra tamen animi perturbationem et curiositatem, num ex culpa tua ortum habeat? Si excussis omnibus nihil in te culpae reperias, ex quo oriatur, gratias age Deo, et noli curiosius ultra inquirere, sed sine ulteriori examine cum omni candore et sinceritate, coram Deo te humilia, indignum te reputans omni ejus dono, et fatere, te a Deo tractari ut mereris ob delicta praeterita, imo graviora meritum esse. Decet nos ipsos velut tacitas hostias immolari, amantique animae satis sit, sic Deo placere. „Haec mihi sit consolatio, libenter velle carere omni solatio mundano“<sup>1)</sup>. Si tamen sentias te satisfacere, confidenter recurre ad Deum, ut tibi reddat laetitiam salutaris sui, et transferat calicem istum a te, plena tamen cum resignatione in sanctam Ejus voluntatem. Quodsi reperias ex defectu tuo ortam desolationem, sincere dole de culpa, veniam posce, et velut justam poenam desolationem de manu Dei humiliter admitte, plenus fiducia, fore brevi, ut a Deo benigne recipiari.

**3.** Cave magnopere, ne tempore desolationis ullum devotionis exercitium omittas vel negligas; sed potius aliquid addendum quam demendum est, quia in taedio tali sunt graviora Deo et magis meritoria. S. Franciscus Salesius scribit: „plus valere coram Deo unciam unam orationis in medio desolationum, quam libras centum in medio consolationum.“

**4.** Persuade tibi, quod S. Ignatius docuit, non esse compendiosiorem viam ad perfectionem, quam magna et multa pati pro amore Dei, et lignum ad excitandum divini amoris ignem aptius non esse, quam lignum Crucis, quia anima hoc modo ab omni creatura et solatio suo abstracta,

---

1) Thom. Kemp. libr. 3. c. 16.

soli Deo adhaerere debet. Magni Sancti magnas passi sunt desolationes, et eas tollerando vivam Jesu Christi in Cruce desolati imaginem in se expresscrunt. Deus diligentes se diligit. Amorem magis probat filius, qui in duris se accommodat voluntati, quam qui in iis non acquiescit, sed vult patrem suae voluntati obsequi.

5. Si desolatio, ut quandoque contingit, ex corporis defatigatione oriatur, optimum est medium, honesta recreazione corpori robur restituere, et interim actus virtutum sine violentia exercere <sup>1)</sup>.

6. Denique recursus ad directorem spiritualem, cui intima cordis sincere pandere oportet, plurimum juvat <sup>2)</sup>.

### Ob tentationes varias contristati.

§. 249. Ispa impugnatio virtutis a S. Thoma Aq. dicitur tentatio. Est autem vel a *principio intrinseco*, scilicet a corruptione carnis; et sic dicitur tentatio a carne: vel a *principio extrinseco*, et hoc dupliciter, quia illud, quod exteriorius est, vel impugnat per modum *objecti*, et sic tentatio est a mundo, cujus rebus corda hominum alliciuntur ad peccandum; vel per modum *agentis*, qui trahit ad peccatum persuadendo, terrendo, blandiendo, et sic de aliis; et sic dicitur tentatio esse ab hoste, scilicet diabolo, et ab his, qui sunt membra ejus. Non raro autem contingit, ut poenitentes ob tentationes, quas crebro et vehementer patiuntur, animo decidunt. Hos jam primo docere oportet perpetuo decertandi necessitatem, et tentationum fines. — „Caro concupiscit adversus spiritum“ <sup>3)</sup>. „Unusquisque tentatur a concupiscentia sua“ <sup>4)</sup>. „Militia est vita hominis super terram“ <sup>5)</sup>. „Fili accedens ad servitutem Dei, sta in justitia, et praepara animam tuam ad temptationem“ <sup>6)</sup>. Et de pio Tobia Scriptura

<sup>1)</sup> S. Theres. in Vit. c. 11. — <sup>2)</sup> Cfr. Philoth. P. IV. c. 14. sq. — <sup>3)</sup> Gal. V. 17. — <sup>4)</sup> Jacob. I. 14. — <sup>5)</sup> Job. VII. 1. — <sup>6)</sup> Eccli. II. 1.

dicit: „Quia acceptus eras Deo, necesse fuit, ut tentatio probaret te“ <sup>1)</sup>). Licet enim Deus neminem tentat ad peccatum, probat tamen temptationes in malum inclinantes permittendo, iuxta illud: „Tentat vos Dominus Deus noster, ut palam fiat, utrum diligatis eum, an non, in toto corde et in tota anima vestra“ <sup>2)</sup>). Proposuit Deus vitam immortalem velut coronam, ad quam contendimus pervenire; non datur autem corona sine victoria, nec victoria sine certamine, nec certamen sine hoste temptationis. „Nemo coronabitur, nisi, qui legitime certaverit“ <sup>3)</sup>.

Neque *sapientissimi* desunt *fines*, ad quos animas sibi addictas taliter exerceri permittit Deus. Tentationes enim occasionem praebent, qua virtutem nostram singulariter testamat reddimus. „Ut gubernatorem navis tempestas, athletam stadium, militem acies, magnanimum calamitas, sic christianum hominem tentatio probat“ <sup>4)</sup>). — Per temptationum vim virtus nostra firmiores agit radices. Sicut arbores profundius radicantur, si ventis agitantur et tempestatibus, sic „virtus in infirmitate perficitur“ <sup>5)</sup>). — In temptatione videntes periculum ruendi in interitum, agnoscimus fragilitatem nostram, indigentiam divini auxilii, atque ita humiles conservamur. Hanc rationem discimus ab Apostolo Paulo dicente: „Ne magnitudo revelationum extollat me, datus est mihi stimulus carnis, angelus Satanae, qui colaphizet me“ <sup>6)</sup>). „Hic monitor, ait S. Hieronymus, Paulo datus est ad pre mendam superbiam; ut in curru triumphali datur monitor, suggestens: Hominem te esse memento“ <sup>7)</sup>). „Tentatio, ait S. Augustinus, probatio est, non ad peccatum seductio, nec ideo probatio, ut Deus noverit, sed ut ipsis hominibus ostendat, qua humiliores fiant ad petendum adjutorium, et agnoscedam gratiam Dei“ <sup>8)</sup>.

1. Animum igitur nullatenus despondere, vel nos a Deo derelictos autumare licet, si temptationibus agitamur.

— 1) Tob. XII. 13. — 2) Deuter. XIII. 3. — 3) II. Tim. II. 5. — 4) S. Bas. orat. 11. de Pat. — 5) II. Cor. XII. 9. Cfr. Jacob. I. 2. 3. — 6) II. Cor. XII. — 7) Ep. 23. ad Paulum de obitu Bas. — 8) Quaest. 58. in V. T.

,Ne existimemus esse signum, quod nos dereliquerit, vel de-  
spiciat Dominus, si tentationes nobis inferantur, sed hoc  
naximum sit nobis indicium, quod Deus nostri curam ge-  
rat“ <sup>1)</sup>). „Beatus vir, qui suffert temptationem“ <sup>2)</sup>). „Penes te est  
victoria, modo velis.“ „Diabolus alligatus latrare potest,  
nordere non potest, nisi accedentem ad se“ <sup>3)</sup>). Non nocet  
iensus, ubi non est consensus“ <sup>4)</sup>). Fidelis autem Deus est,  
qui non patietur vos tentari supra id, quod potestis, sed fa-  
ciet etiam cum temptatione proventum, ut possitis sustine-  
re.“ <sup>5)</sup>). Novit figulus, quanto tempore oporteat vasa relin-  
qui in fornace, ne perdantur. Quidni Deus sapientissimus,  
salutis nostrae amantissimus provideat, et accommodet vi-  
res temptationibus, ut cum temptatione possimus facere pro-  
ventum?

2. Tentationes graviores post conversionem indicium  
sunt, quod homo evaserit e servitute diaboli; quos enim  
captos habet, minus tentat, ut venator feram jam captam  
non persequitur, sed fugientem. „Omne gaudium existima-  
te fratres, cum in varias temptationes incideritis“ <sup>6)</sup>). Poeni-  
tentes, qui relicta iniquitatis via semitam virtutis ingressi,  
temptationibus impetuntur, edocendi sunt, ut molestias con-  
tinuae puguae patienti animo perferant, ad expianda pri-  
stina peccata. In poenam scelerum recursant malae gaudia  
vitae.

3. Pariter observatu dignum est, sanctificates saepe  
saepius temptationibus molestari. Pirata navim thesauris onu-  
strum, non vero vacuam impedit. „Tentatur, ait S. Hilarius,  
statim post baptismum Dominus, temptatione sua indicans, in  
sanctificatis nobis maxime diaboli tentamenta grassari, quia  
victoria ei est magis exoptata de sanctis“ <sup>7)</sup>). Diabolus semper  
primordia boni pulsat; tentat rudimenta virtutum, sciens  
quod ea subvertere fundata non possit“ <sup>8)</sup>). Absit ergo, ut

1) S. Chrys. Hom. 88. in Gen. — 2) Jac. I. 12. — 3) S. Aug. — 4) S.  
Bera. — 5) Cor. X. 1. — 6) Jacob. I. 2. — 7) In Matth. III. — 8) S.  
Petr. Chrysol. Serm. 11.

personae pise animo cadant, dum impiis, immundis nefandisque cogitationibus et aculeis divexantur, potius hoc ipso Deo sese charas esse cogitent; quia hostis tartareus tot impetus in illas movet <sup>1)</sup>).

### Modus temptationibus resistendi.

**§. 250.** Media generalia contra temptationes sunt *humilitas*, *oratio* et *fortitudo*. Humilitas removet impedimenta gratiae auxiliatrixis: Deus enim superbis resistit, humilibus dat gratiam. Saepe quaedam occulta superbia, et subtilis complacentia et fiducia in viribus propriis causa est, cur cetera remedia, ceteroquin praestantia, nihil proficiant. — Oratio impetrat gratiae auxilia ab Eo, qui dixit: „Petite et accipietis; et si quid petieritis Patrem in nomine meo, dabit vobis“ <sup>2)</sup>). — Fortitudo iis utitur, removet pusilli animi sensum, cavet, ne quis se temere periculis exponat.

Regulae generales pro praxi, ubi convenire videbitur, in usum poenitentium a confessario adhibendae sequentes statuantur:

1. Si te tentatio adorariatur, sequere praeceptum Domini dicentis: „Orate, ut non intretis in temptationem,“ et statim animo ad Deum confuge. Ejus misericordiam implora, tuam confitens infirmitatem. „Quemadmodum parvuli perterfacti statim configunt ad sinum matris, sic nos cum aliqua tentatione pulsamur, per preces ad Deum configiamus“ <sup>3)</sup>). Vel converte animum ad honestam occupationem externam, vel ad actum virtutis, v. g. charitatis, contritionis, virtutis oppositae. Orta igitur tentatione, signa tibi dari existima, ut ames Deum, et animae brachiis amplectaris Jesum tuum pro te crucifixum. Cavendum tamen est, si velis actum temptationi directe oppositum elicere, ne id perturbate vel pertinaciter facias, quia sic temptationem vel

1) Cfr. Alphons. Rodriguez. S. J. Exercitium Perfectionis P. II. tract. 4. Aug. Vind. 1761. — 2) Joan. XVI. — 3) Chrys. libr. de Provid. c. 2.

*augebis vel caput debilitabis. Unde si non possis placare t facile eum elicere, contemne hostem, et converte te ad lia honesta, vel paucis actum charitatis elice et fiduciae i Deum.*

2. Divino fretus auxilio magno sis in temptationibus animo, memor, quod possis omnia in Deo. „Resistite diabolo, iquit Apostolus<sup>1)</sup>, et fugiet a vobis.“ Felix haud dubie conitio hujus belli, licet alioquin periculosi, in quo certi sumus e victoria, dummodo contra hostes pugnare et ipsorum assaultibus resistere velimus. Quam multos hac spe et animo praeditos ex hiantibus Satanae fauibus liberavit Deus! In non Joseph<sup>2)</sup> undique circumdatum ardentibus insanis balieris facibus e summo erectum periculo ad gloriam exalit? Nonne Susannam a Satanae ministris obsessam servavit in columem? Neque mirum. „Erat enim, inquit Daniel, or eius fiduciam habens in Domino“<sup>3)</sup>. David regius propheta, divino fretus patrocinio, continuo volutabat corde et re: „Deus refugium meum“<sup>4)</sup>. Et S. Augustinus ait: „Ideo entatus est Christus, ne vincatur a tentatore christianus“<sup>5)</sup>.

3. Cave altercationem cum hoste, nec verbum ei reone, nisi forte illud Salvatoris: „Recede, scriptum est Deum tuum adorabis, et illi soli servies“<sup>6)</sup>; sed velut responso indignum neglige, nec signa externa ede, sed, ut lxxi, confuge ad Deum, et illi soli fidelitatem offer. Alias enim augebis temptationem, turbabis animum, persuadebit ibi superbus hostis, se a te aestimari, et animum turbatum magis laborabit involvere tenebris. Optima vincendi ratio est minime turbari. Molestiam possunt inferre tentatores, sed non nocere, si persistas in proposito Deo serviendi. Proinde illas contemne, imo nec *dignare reflectere id id, quod oggerunt*, multo minus singulas excutas, quae sint, quia singulas excutendo te conficeres, et nihil proficeres.

1) Jac. VI. — 2) Gen. XXXIX. 40. 41. — 3) Dan. XIII. 25. — 4) Psalm. XXII. — 5) In Psalm. XC. — 6) Matth. IV. 10.

4. Virtutem tentationi oppositam *constanter* exerce, adhibendo media tam indirecta ad peccata singula eradicanda, quam directa ad virtutem comparandam.

5. Generale porro et efficacissimum contra tentationes medium est, ut tentationes, praesertim molestae sincere exponantur confessario, vel directori spirituali. Nam nibil magis odit salutis nostrae hostis, quam suas machinationes non manere occultas, similis libidinoso, qui dum tentat honestam mulierem secum ad flagitium pertrahere, sua molimina maxime optat viro esse occulta. Dein Deus hanc humilitatem solet gratiae auxiliis remunerare, quo fit, teste experientia, ut tentationes etiam vehementissimae statim, ut directori detectae fuerunt, infringi consueverint. — Atque haec *remedia sunt generalia*, et non tantum de iis tentationibus, quae ad peccata graviora allicit, sed de illis quoque valent, quae, quo minoris sunt momenti, eo frequentius recurrunt <sup>1)</sup>).

### Continuatio.

§. 251. Pro diverso autem temptationum genere, *specie-*  
*tim*, diversa certandi ratio obtinet, prout videlicet certa temptationis objecta indignationem nobis et nauseam creant, aliquando autem suaviter sensus nostros titillant et attrahunt. Contra temptationes prioris generis non solum defensive, sed et offensive progredi utile est, v. g. contra impatientiam, iram, taedium etc. Ast aliter pugnare oportet, ubi de temptatione ad libidinem agitur; hinc nimirum non ad blanda ejusmodi lenocinia accedere licet, sed ab illis nos proripere, quantum possumus, ab illis nos removere tenemur. „Exercitare se dicit S. Bonaventura, ad pugnam spontaneam contra *spiritualia vita*, videlicet iram, invidiam, vanam gloriam etc., aliquando utile est ei, qui inter alios morari eligit, qui eum persecuntur et offendunt, ut sic discat pa-

---

1) Cfr. Philoth. P. IV. c. 8. et Certamen spirit. V. Scupoli.

tientiam; et ei, qui sub discreto Magistro vivit, qui in omnibus frangit ejus voluntatem, ut sic assuescat esse humiliter obediens, et promte, et sic de ceteris vitiis spiritualibus expugnandis. . . . De carnalibus autem vitiis hoc periculorum et stultum est, sed sunt fugienda eorum pugnae, et a memoria excludenda, et occasiones earum tollenda“<sup>1)</sup>. „Si vis, ait S. Augustinus, invenire victoriam, apprehende fugam.“ Ceterum speciali cautela in hac temptationis specie opus est, videlicet, ne turberis, timens inordinate, aut ad turpititudinem etiam ejus considerandam animum applices, sed statim confuge ad Deum, ad vulnera Christi, et aliis honestis applica mentem serio. Si oriatur rebellio carnis, expedit loco cedere, Jesum Christum meditari crucifixum, et in mortem se potius offerre, quam in consensem. Curandum, ut solum Jesum intuearis, et non temptationem, alias enim auges. Juvat quoque recurrere ad beatam Virginem Mariam, mundissimam virginitatem, ut adsit suo patrocinio, ne offendas dilectum ejus Filium tanta pro anima tua salvanda passum, et Angelum Custodem, S. Josephum, S. Aloysium, S. Stanislaum obsecrando per amorem Christi. „Sit, juxta illud S. Cypriani, ante oculos divina lectio, in manibus bona operatio, in sensibus Dominica cogitatio. Oratio non cesset, spiritualibus semper actibus occupemur, ut quotiescumque inimicus accesserit, et clausum adversum se pectus inveniat, et armatum“<sup>2)</sup>. Et S. Bernardus tentatis regulam vincendi praebet hujusmodi: „Si te libido ad peccandum invitat, ohjice tibi memoriam mortis tuae, propone tibi futurum judicium, reduc ad memoriam futura tormenta, propone tibi aeterna supplicia: memoria ardoris gehennae extinguat in te ardorem luxuriae<sup>3)</sup>.“ Momentaneum, quod delectat, aeternum, quod cruciat.

Quemadmodum tempore temptationis turpitudinem et se-  
juclas luxuriae perpendere non juvat, ita post temptationem

1) IV. Proc. Relig. c. 12. — 2) Libr. de Zelo et livore. — 3) De Modo  
bene vivendi c. 7.

*solicite* ruminari, utrum in illam consenseris, minime expedit.

In Absicht auf die Uebung in der Sanftmuth und Geduld ist für solche, die schon Fortschritte gemacht, das Nichtfliehen alles des Widerlichen, worin die Geduld und Sanftmuth sich üben können, allerdings gut, wenn es wahrscheinlicher ist, dass der Nichtfliehende siegen werde. Sogar sich in solche Gelegenheiten begeben, oder solchen Widerlichkeiten sich selbst unterziehen, kann zum Exercitium rathsam sein. Hierüber ist besonders *Scapul's* lesewerte, wie überhaupt in der Anweisung zum Siege über Versuchungen er gründlich ist.“ Waibi's Mystik. p. 80.

### Monita post temptationem.

§. 252. Victoria de temptatione reportata nemo sibi placet, nemo se efferat, ut se suis viribus temptationes superasse confidat, sed Deo victoram in acceptis referat, cujus quippe beneficio arcus fortium superatus est, et infirmi accincti sunt robore; qui docet manus nostras ad praelium et digitos nostros ad bellum, adeo ut uni Deo pro victoria sint agendae gratiae, quo uno et auctore et adjutore vincere possumus; quod fecit Apostolus: „Deo autem, inquit, gratias, qui dedit nobis victoram per Dominum, nostrum Jesum Christum“ <sup>1)</sup>.

Pari modo cavenda est falsa securitas, qua victor se securum existimet, atque ad novos hostium insultus torpescat. „Non enim cessat ab insidiis suis serpens antiquus, qui vocatur diabolus et satanas, qui seducit universum mundum“ <sup>2)</sup>. Quapropter: „Vigilate, state in fide viriliter, agite et confortamini“ <sup>3)</sup>. „Qui autem perseveraverit usque in finem, hic salvus erit“ <sup>4)</sup>.

Quodsi quis a temptatione victus ceciderit, culpae suae conscientius, de lapsu suo poenitens mox iterum resurgat. „Filii mei, haec vobis scribo, ut non peccetis. Sed et si quis

1) Cor. XV. 57. — 2) Apoc. XII. 9. — 3) I. Cor. XVI. 13. — 4) Matth. X. 20.

peccaverit, advocatum habemus apud Patrem, Jusum Christum justum“ <sup>1)</sup>). Attamen ita lapsus hos detestari oportet, ut non turbemur, neque animum despondeamus. Etenim tales animi affectiones, abjectio scilicet et confusio, non impediunt solum, quo minus semitam justitiae ingredi valeamus, dum plane impares nos reddunt exequendis propositis bonis, sed etiam Dei bonitati et misericordiae adversantur, quam Scriptura quam plurimis modis extollit. Audi prophetam: „Qui propitiatur omnibus iniquitatibus tuis: qui sanat omnes infirmitates tuas — — qui coronat te in misericordia et miserationibus. — Miserator et misericors Dominus, longanimes et multum misericors. — Non secundum peccata nostra fecit nobis, neque secundum iniquitates nostras retribuit nobis. Quoniam secundum altitudinem coeli a terra, corroboravit misericordiam suam super timentes se. Quantum distat ortus ab occidente, longe fecit a nobis iniquitates nostras. Quomodo miseretur pater filiorum, misertus est Dominus timentibus se, quoniam ipse cognovit figmentum nostrum“ <sup>2)</sup>). Audi, quid Deus ipse annuntiet: „Sic locuti estis dicentes: Iniquitates nostrae super nos sunt, et in ipsis nos tabescimus. Quomodo ergo vivere poterimus? Dic ad eos: Vivo ego, dicit Dominus, nolo mortem impii, sed ut convertatur, et vivat“ <sup>3)</sup>).

Simul vero ita de lapsu surgere oportet, ut hac, tristi experientia cauiores fiamus, ut de nobis met ipsis diffidamus, ut occasionem hanc vel illam decluemus, et ut aliis, dum sternuntur, rite compatiamur: „Qui non est expertus, pauca recognoscit. — Multa vidi errando, et plurimas verborum consuetudines. Aliquoties usque ad mortem periclitatus sum horum causa, et liberatus sum gratia Dei“ <sup>4)</sup>.

<sup>1)</sup> A. Joan. H. 1. — <sup>2)</sup> Psalm. CII. 8. 4. 8. 10. — <sup>3)</sup> Ezech. XXXIII. 10. — <sup>4)</sup> Eccli. XXXIV. 10.

Poenitentes disiderii inordinati inquietudine agitati.

**§. 253.** Inquietudine nullum, unico excepto peccato, accidere gravius malum potest. Nam, ut ait **S. Franciscus Salesius**<sup>1)</sup>, quemadmodum reipublicae seditiones et intestini tumultus prorsus eam destruunt et evertunt, atque impedimento ei sunt, quin externis hostibus resistere valeat: sic, ubi animus noster in se ipso turbatus et inquietus est, vires ad virtutes, quas jam sibi comparat, conservandas, nec non inimici omni ope connitentis tentationibus resistendum necessarias amittit.

Nascitur autem inquietudo ex inordinato quodam, ut a malo, quod quis sentit, liberetur, aut ut bonum, quod sperat consequatur desiderio: nihil tamen est, quod magis prius malum adaugeat, aut bonum speratum magis recedere faciat, quam inquietudo et sollicita illa anxietas. Aviculae ideo retibus et laqueis captae manent, quod, cum iisdem se implicatas sentiunt, nimio quodam corporis motu et agitatione sese explicare et expedire gestiant, quod cum faciunt, semper magis magisque iis se intricant.

Hinc confessarius ad hanc animi affectionem emedullandam, doceat poenitentem primo animum serenum et tranquillum reddere, judicium et voluntatem ad moderationem componere, ac deinde *suaviter* et *leniter* desiderium suum exsecutioni mandare, convenientia ad haec media modosque, idque certo quodam ordine, adhibendo — Ne vero animus hujusmodi perturbationibus abripiatur, curandum est sedulo, ut, quam primum inquietudinem aliquam in se persentiscat, Deo se commendet et firmiter secum statuat, nihil penitus exsequi eorum, quae ut faciat, desiderium suum ab ipso requirit, priusquam inquietudo prorsus evanuerit, nisi forte res hujusmodi foret, quae commode differri non posset; tunc quippe suavi et traquila quadam violentia

1) Philoth. P. IV, c. 11.

desiderii impetus et cursus inhibendus est, ut tantum ipse temperetur, quantum erit possibile. At dein rem non pro desiderii impulsu, sed ex rationis praescripto ductuque exequi juvat. — Utile quoque erit, poenitenti suadere, ut inquietudinem confessario vel animae suae directori, vel saltem alicui fido ac devoto amico detegere non vereatur, quandoquidem hoc omnium est remediorum praestantissimum. Unde S. Ludovicus Rex inter alia multa documenta etiam hoc filio suo praescripsit: „Si quam in corde pressuram aut inquietudinem sentias, confessario tuo, aut alteri cuiquam viro bono quam primum eam detege, ita siet, ut per illud, quod ille tibi suggeret, consilium, malum tuum aequanimius et levius portes.“

### Poenitentes scrupulosi et pusilli animi.

§. 254. Praecipua animi affectio quae confessario non raro multum negotii facessit, est illa animi scrupulosi et pusilli, qua poenitentes nonnulli constricti sunt. — Prae certis intendat confessarius, num poenitens revera sit scrupulosus, nec ne. Nequaquam enim cuncta, quae de conscientiae suae statu anxii in confessionali proferunt, meritis scrupulis sunt accensenda. Datur enim justa animi formido, seu quae ex solida ratione descendit. Sic v. g.

a) sunt, qui dubiis anguntur de remissione peccatorum a se commissorum jamque confessario expositorum; at vero si rem accuratius inspexeris, apparebit, illos verum sincerumque dolorem non concepisse, pravam mentis affectionem non exuisse, et noxias sequelas, in quantum hoc ipsius licuit, nondum compensasse, atque ob id ipsum internae pacis non esse factos participes. Hujusmodi poenitentes, quorum animum inquietum et tristem non temere natum esse intelligit confessarius, ad omnimodam mentis immutationem studeat perducere. Ostendat ipsis errores in conversione hucusque admissos, excitet firmum propositum eos removendi, hortetur ad filialem fiduciam in Deo, cuius solius gratia grave conversionis opus in eis et coe-

pit et perficiet, inculcat denique, eos teneri cum hac gratia cunctis e viribus cooperari, nec non solatium addat injecta spe, Deum ipsis esse propitium, atque tristem animi statum in laetitiam conversurum.

b) Sunt porro, quibus religionis pietatisque amor inesse videtur, ast fovent adamatum aliquod peccatum, cui non valedicere, sed simul cum reliqua animi affectione, utique bona, et devotionis exercitiis retinere volunt. Itaque animi quiete sunt destituti, et secum ipsis discordes: haud temere Confessarius si tale peccatum detexit, poenitentibus eis persuadere conetur, quantopere sese fallant, quam necessarium sit, ut omnibus omnino divinis legibus, nulla excepta, satisfaciant, nec posse pacem redire in corda eorum, quousque non studuerint, quamlibet illicitam voluptatem aversari, quamlibet culpabilem actionem omittere.

c) Alii denique poenitentes, quibus solum quoad non-nullas res vel actiones anxia est conscientia, quoad alias vero laxa, reperiuntur scrupulosi in minus gravibus, levis autem animi et plane incurii, ubi agitur de vitandis peccatis omnino gravibus. Istiusmodi homines cautissime sunt tractandi. Confessarius liberet eos a scrupulis, circa res, in quibus temere anxii haerent, discrimen exhibeat inter minus gravia, et secundum tempora adjunctaque mutabilitas, atque ab his diversa demum intercedens dehortetur ad bonaे conscientiae curam, majoremque diligentiam attentionemque in actionibus, quae iis levioris momenti, vel imillicitae videantur, quum tamen sint graves, nec non illicitae.

Multo minus conscientia tenera et timorata cum scrupulosa confundenda est, prout hominibus profanis usitatum est, qui eos, quos magna conscientiae religione duci, et ab ipsis, ut ita dicam, peccatillis abhorrere conspiciunt, mox ut scrupulosos rident.

Est vero scrupulus suspicio levis cum parvo fundamento, sive *timor et apprehensio inanis*, alicubi esse peccatum, ubi non est. Vera scrupulosi animi affectio, ex timore inani et tumultu phantasiae nata, efficit, ut quis legem aeternam ad suas relationes ex mera trepidatione haud ap-

icet, eo quod ad dictamen rationis ob vesanam timiditatem non attendat. Qui scrupulis agitantur, ceu spiritualiter infirmi tractari debent, utpote quorum judicium per imaginarias illusiones tam dire opprimitur, ut imperium tionis conticescat, vel certe prae strepitu phantasiae aurum nequeat.

Vere scrupulosi dignoscuntur plerumque ex criteriis quentibus:

### **Criteria animi scrupulosi.**

**§. 255.** 1) Si poenitens temere, vel nonnisi leves ob suspiciones timet, ne hoc illudve sit licitum, et circa hoc sum, sitne licitum, aut non, sententiam suam continuo utat.

2) Si poenitens eadem dubia saepius profert, si de tegro dubitat, an dubia jam prolata satis explanarit, solutioni difficultatis a confessario sibi propositae non acquiecit, et potius novis inde dubiis movendis ansam capit, atque varios, et iterato de eadem re consultit, quin ullius consilio acquiescat.

3) Si poenitens tum, quum nemo vere Christianus eccatum aliquod praesagit, cui et ipse Deus ejusque praesumpta cordi sunt, illud vel committendum vel jam commisum expavescit.

4) Si poenitens in agendo inconstans, modo hoc, mox illud aggreditur, et mox iterum timidus desistit; diversissimos casus atque obligationes pene ridiculas sibi imaginatur; cumque in his phantasiae reticulis sibi haereretur, se graviter peccasse autumat; in confessionali hinc inde alget sudatque, et post molestissimam expositionem ihuc turbidus manet.

5) Aliqui internas anxietates etiam per gestus et motus ridicule produnt, v. g. tristes torvosque vultus praesentendo, caput ridicule movendo, saepe ingemiscendo insoliteque gestiendo etc.

### Causae.

§. 256. Quemadmodum diversa existunt signa externa, ita et causae sunt diversae, quarum primariae sunt sequentes:

- (a) Temperamentum melancholicum.
- b) Timiditas innata, nec non educatio animum deprimens.
- c) Corpus perpetuo infirmum, nervi debiles irritabilesque.
- d) Jejunium severius, et vigiliae nimiae.
- e) Frequentior contemplatio mentisque defixio nimia in res religiosas.
- f) Imaginatio praepotens.
- g) Animus contumax et suis opinionibus pertinaciter addictus.
- h) Nimia sollicitudo apparentiam peccati fugiendi et plenam certitudinem habendi, quod hoc vel illud non est peccatum.
- i) Religio sere plane incognita, aut non bene perspecta, videlicet erronei conceptus de Deo et vera officiorum indole, de consensu in peccatum etc. Exinde fieri solet, ut ejusmodi meticulosi homines officia ab officiorum subsidii sensum a consensu, et phantasticas illusiones ab animi decretis discernere nesciant, sicque decumanis semper fluctibus jactentur.
- k) Lectio librorum asceticorum, quorum usus practicus haud facilis, nec non aliorum librorum metu incutientium, vel phantasiam plus justo incendentium, ac non nisi terribilibus imaginibus replentium.
- l) Conversatio anxiorum tristiumque hominum.
- m) Denique ut alia multa praetermittam, haec mentis terriculamenta etiam a malo daemonie excitari possunt, qui (Deo sic permittente) noxiis scrupulis intendit pacem conscientiae turbare, virtutis exercitium reddere insipidum, ad pussillanimitatem, imo ad desperationem inducere.

Suapte natura liquet, has aliasque causas a confessario in scrupulosis prius esse explorandas, exploratas vero, quantum fieri potest, remediis aptis removendas. — Praeterea in tractandis scrupulosis sequentes regulas generales in cautum rerumque adjunctis accomodatum usum convertat.

### Regulae generales in tractandis scrupulosis.

§. 257. Primo statim initio a) confessarius cuncta perspicue sibi explicari sinat, patientia accidente, atque singula accurate perscrutans temporis jacturam ne reformidet, ut eam in posterum possit effugere.

b) Pro communibus horum scrupulosorum confessi-  
nibus longo examine non est opus, et confessarius tem-  
poris spatium in illis impendendum praescribet. Imo sae-  
pe opus est, ut, cum per se examen facere nequeunt, ipse  
defectum interrogationibus suppleat. Et sane hujusmodi  
scrupulosi, sibi traditi, quodnam examen instituere pos-  
sunt? Eorum conscientia est veluti aqua rivuli in cuius  
ima parte lutum subsidet, pellucida est, si quiescere sini-  
tur, sed turbatur, statim ac incipit agitari. Quo minus  
scrupulosi retroacta tempora cogitant, lumina eorum purio-  
ra sunt, sed expertum est, illos conscientiam suam excu-  
tientes, elapsamque vitam considerantes, confundi, atque  
in eum statum adduci, ubi vitae sue rationem confessario  
reddere nequeunt.

c) Curet, ne eorum dubia dijudicans, parum constans  
haesitansve appareat, sed magna procedat libertate, nullo  
ambiguitatis aut haesitationis signo edito; et quod semel  
respondit, firmiter urgere pergit. Credi vix potest, quam  
ingeniosi hujusmodi homines sint, tum in perpendendis  
confessarii dictis, tum in extundendis novis dubiis, nisi  
per invictam constantiam omni modo coercentur. Tam-  
etsi non consultum sit, ordinarie scrupuloso aperire ratio-  
nes illius, quod ei praecipitur, nihilominus capaciori prodi-  
erit, eas exponere ad convincendum, si fieri potest, in

tellectum, qui postremus omnium in his afflictis se solet subjicere.

d) Studeat rectas veritatum religionis notiones eis injicere, praeprimis de justitia, benignitate et misericordia Dei, de morte Christi redemptoria, de praceptis ecclesiae aliquisque; eos edoceat, neque Deum, nec Ecclesiam exigere, quae vires nostras transcendunt, nec a Deo, nec ab Ecclesia obedientiam tristem et anxiam, sed quietam, et hilarem et laetam desiderari.

e) Constanter commendet eis, ut in animi doloribus humiles patientesque perseverent, nec timore servili, sed filiali in Deum fiducia animati precibus vacent. Cum enim in omni navigatione necesse sit, stellas respicere, eo praeципue opus habet tempestuosa. Quapropter utilissima erit industria docendi illos, qua ratione per diem quosdam devotos affectus repeatant, qui mixtis humilibus precibus cum fiducia valeant suo tempore divinam implorare opem, et spem eam consequendi animare.

f) Suadeantur ipsis (pro rerum adjunctis) modica occupatio, prudens gerendorum per diem distributio, converratio sapientium hominum, leves distractiones, lectio mentem exhilarans, deambulatio, et quae sunt hujusmodi. Quandoque etiam ars medica in subsidium vocari debet.

g) Inculcat eisdem pro ea, in qua nunc constituti sunt, conditione, esse eorum, ut dociles sese exhibeant aliisque regendos committant, quia juste dijadicandi facultas in eis repressa est. Spem excitet, eos, si spirituali directori suo morem gerant, ad tranquillitatem reddituros, et consoletur asserens, etiamsi erroneam actionem admitterent, eos tamen coram Deo culpa vacare, si quidem circa talen actionem anxii consilio *prudentis probique* confessarii obdierint.

Ad scrupulosorum consolationem, qui confessarium nullo infallibilitatis jure frui causantur, monendum erit, confessarium, quem ceteroquin pium, prudentem ac doctum satis esse supponimus, etsi quoad se decipi possit, non tamen quoad scrupulosum, cum isti nullum aliud ad animi pacem

suppetat, quam strictae obedientiae remedium. Hinc S. Bernardus <sup>1)</sup>: „Quidquid vice Dei praecipit homo, quod non sit tamen certum displicere Deo, haud secus omnino accipiendum est, quam si praecipiat Deus. Quid enim interest, utrum per se, aut suos ministros, sive homines sive angelos, hominibus innotescat placitum suum Deus? Sed homines inquis, facile falli in Dei voluntate de rebus dubiis percipienda, et praecipiendo fallere possunt. Sed enim, quid hoc refert tua, qui conscius non es? praesertim, cum teneas de Scripturis: „quod labia sacerdotis custodian scientiam, et legem ex ore ejus requirant“ <sup>2)</sup>. Ipsum proinde, quem pro Deo habemus, tanquam Deum in his, quae *aperte* non sunt contra Deum, audire debemus.“ Et: „Imperfecti cordis et infirmae prorsus voluntatis indicium est, statuta seniorum studiosius discutere, haerere ad singula, quae injungantur, exigere de quibuscumque rationem, et male suspicari de omni precepto, cuius causa latuerit, nec unquam libenter obediare, nisi cum audire contigerit, quod forte libuerit, aut quod non aliter licere seu expedire monstraverit vel aperta ratio, vel indubitate auctoritas. Delicata satis, imo nimis molesta est hujusmodi obedientia.“ Ita docuerunt etiam S. Franc. Sal., S. Philippus Ner., S. Antoninus aliique Doctores et Magistri spirituales. Expedit, ut contenti simus, si a patre spirituali sciamus nos bene incedere, quin causam investigemus. Nunquam periit vir obediens. Melius, ait S. Franciscus Salesius, clavis oculis incedere sub divina providentia inter tenebras et perplexitates in hac vita. Obedientia, ait P. Segneri, huic aegritudini adeo singulare est remedium, ut qui cuperet absque ea curare scrupulosum, is videretur navem velle subducere in portum sine gubernaculo. Ad obtinendam hanc obedientiam utere ea arte, qua principes in extirpandis praedonibus, qui quosdam illorum stipendiis conducunt, ad tollendos e medio socios. Similiter serviant tibi scrupuli contra scrupulos. Et expone ei, quantum teneatur

---

1) Libr. de Pracc. et disp. c. 9. et 10. — 2) Mal. 2.

Deo rationem reddere inobedientiae erga patrem spiritualem, unaque damnum, quod ipsemet sibi consciscit, dum pugnat cum hostibus imaginariis, neque sibi cavet a veris, quasi rem paeclaram existimaret, imitari Domitianum, qui tempus impendebat consingendis acu aurea muscis, dum interim Parthi ab imperio integras avellerent provincias" <sup>1)</sup>). Hinc ut scrupulosis persuadeatur docilis et mediorum necessario- rum usus, eis etiam exhiberi possunt gravissima quaeque secutura. Nimirum  $\alpha$ ) Scrupulosi ipsi tempus perdunt, effi- ciuntque, ut etiam alii eo priventur; munera sua perperam explet, tetris morosisque cogitationibus graves domesticis evadunt.  $\beta$ ) Vires illi suas tristibus id genus cogitatis confi- ciunt, augent moerorem, corpus debilitant, animos despon- dent, et naturae sub tot malorum pondere oppressae, quae- renti solatium atque voluptatem supervenit tentatio, quae nullam invenit oppositionem. Hoc pacto scrupulosi laxatis conscientiae habenis ex animi dejectione in gravissima deci- dunt nonnunquam peccata.

h) Ceterum scrupulosi tractentur animo mansuelo, amante, et benevolo, ac nonnisi ubi vel morem non gerunt, vel gerere nolunt, severitas paterna rigidioraque monita ac- cedant. Quamvis enim hujus generis poenitentes confessario prae reliquis esse soleant molesti, nostram tamen commis- rationem quam maxime efflagitant, utpote quorum conditio adeo miseranda est, et nisi fidum amicum hi nanciscantur, tantis periculis obnoxii sunt. Praeterquam quod continua aculeis pungantur, fieri potest, ut in ipsam desperationis abyssum ruant! Quare „vos, qui spirituales estis, hujusmodi instruite in spiritu lenitatis, considerans te ipsum, ne et tu tenteris" <sup>2)</sup>.

---

<sup>1)</sup> Instr. Conf. Dillingae 1699. p. 224. — Der Beichtvater, von Alphons Maria Liguori. Achen 1836. S. XLVII. — Ll. — Homo Apostolicus Tom. I. tract. I. n. 8, 11. — <sup>2)</sup> Gal. VI. 1.

### Monita specialia in tractandis scrupulosis.

**§. 258.** His jam praemissis pro diversis scrupulosis specialia quaedam monita subjicere juvat, prout confessarius eos vel instruat, vel consoletur, vel ad quietem perducat secundum individualem conscientiae eorum conditionem, et scrupulorum rationem.

I. Nonnulli poenitentium, qui priora peccata amplius non committunt, perpetuo timore cruciantur, num cuncta eaque rite confessi fuerint.

Primo confessarius causas dubii eorum inquirat, quas, si sufficientes invenerit, suadeat repetitionem, imo confessionem generalem. Quodsi vero confessarius intelligeret, prudens dubium circa integritatem et sinceritatem confessionis priorum peccatorum non obtinere, iterationem confessionum, praeprimis si poenitens post conversionem confessionem suam generalem jam peregerit, nequaquam concedat, nam nonnisi recens scrupulorum anxietatumque fons ipsi foret; sed ad eum animi habitum, ut officiis nunc sibi injunctis in dies accuratius, hilarius, ac sincera in Deum charitate satisfacere, et firma in divinam gratiam fiducia melior evadere studeat, hortari et perducere conetur. Suadeat proinde, ut omnium, quae retro sunt, cum S. Paulo oblivious, ad anteriores se convertat, et ex praeteritis peccatis triplicem hunc fructum, scilicet: *ruborem* (humiliationem), *dolorem* et *fervorem*, quo praeteritas negligentias resarcire, et tempus elapsum maleque impensum quasi redimere studeat, plene retineat. Poenitenti, qui nihilominus repetendam confessionem generalem constanter et enixe postularet, quia eam ad animi quietem omnino necessariam putat, *forsan* concedi posset, adjecta tamen conditione, ut eam fixo tempore examini dato peragat, postea priorum delictorum prorsus non meminerit, sed abinde reliqua religionis christianaæ officia eo accuratius explorare satagat.

II. Alii ideo quidem non anguntur, num priora peccata perfecte confessi fuerint, sed utrum remissionem a Deo

obtinuerint, quum non satis se emendarint. Licet pravam mentem mutarunt, sequelas delictorum pro facultatibus moverunt, eos tamen anteactae vitae memoria (quin adsit ratio sufficiens) cruciat, atque fiducia in Dei misericordiam amoremque admodum est debilis, et fluctuans.

Scrupulosis hujusmodi, a) confessarius imprimis magnitudinem misericordiae diviuae tum aptis ex s. Scriptura sententiis, tum exemplis illustribus SS. Mariae Magdalena, Augustini, Mariae Aegyptiacae, Margaritae de Cort., Afræ et sociarum, aliorumque plurium repreäsentet. — Pariter ostendat, quam grata sit Deo fiducia de bonitate et misericordia illius concepta, et e contrario, quantopere diffidencia et desperatio ei displiceat. „Qui de venia peccatorum desperat, negat Deum esse misericordem, magnamque injuriam Ei facit.” Consolatoria sententia V. Blosii eis proponatur. „Praestat, inquit, omnino post peccatum admissum mox reverti, quam diu in peccato discutiendo occupari detinerique. Revera cum sit Deus infinitae misericordiae fons, non potest non succurrere et ignoscere ei, qui ipsum humiliter et confidenter invocat, etiamsi is peccata totius mundi commisisset. Fasciculus ligni in ignem conjectus, non tam repente incenditur, quam paratus est Deus veniam dare pro peccatis suis vere dolenti”<sup>1)</sup>. b) Confessarius justos ingerat conceptus de essentialibus poenitentiae, ostendatque vitam emendatam et pravam mentem abjectam esse certissimum sincerae poenitentiae characterem. c) Serio eis exponat, Christiano, Dei gratia favente, converso continuo in bono esse progrediendum, huic vero irremissam anteactorum memoriam impedimentum struere. d) Jubeat eos in id attendere, quod nonnullorum objectorum reminiscentia, (præsertim quod attinet peccata contra castitatem), ob vim, quam in phantasiam exserunt, praesenti eorum animi conditioni facile periculum creare possunt. Revocatae imagines perceptorum sensualium voluptatum non carent suis illece-

---

1) Institut. spir. c. 8.

bris, quae sensualitatem, quin id sentiatur, denuo excitant, et poenitentem sensim sensimque ad consensum in prius peccatum haud inculpatum, imo ad relapsum perducunt.

III. Quidam poenitentes scrupulosi anxiique reperiuntur, quoties pro hic et nunc confessionem peragunt. Timent perpetuo, num conscientiam satis explorarint, et peccata, prout oportuisset confessi sint; delicta jam exposita denuo exponunt, et absque necessitate repetunt, postulant, saepius confessionem generalem, atque tam seipso, quam confessarium sine ratione sufficiente divexant. Hos benevole patienterque tractabit confessarius, ast severitate simul prudenter adhibita. Jubeat eos a) peccata absque prolixitate paucis recitare; b) hisque recitatis, praetermissis reliquis omnibus, solummodo ad ejus doctrinas et monita attendere. Postulet, c) ut absolutione obtenta de integritate confessionis ne cogitent quidem. Si vero absolutione ipsis impertita nova dubia, quae vana esse cognitum habet, proferunt, d) dictis eorum faventes deneget aures. Quoniam in ejusmodi hominibus phantasia agitatis utique est, quod confessarius credat, nihil plane gravioris momenti ipsis esse aperiendum, e) flagitet, tanquam specimen debitae obedientiae edendum, ut omnem timorem opprimentes, ad sanctissimum Eucharistiae Sacramentum percipiendum accedant.

IV. Alii ob sic dicta peccata infirmitatis humanae, in quae toties relabuntur, anxii et pusilli animi sunt.

His inculket, a) multum interesse inter peccata, quae ex fragilitate descendunt, et ea, quae consulto committuntur; b) nemini his in terris contingere virtutem absque macula, eosque superbia agitari, si id sibi exspectarent: iustum quoque, adstipulante sacra Scriptura, saepius per diem cadere; de levibus erratis affligi indicium esse hominis semet ignorantis, hunc enim si norit, non posse esse nec scium, hortum suum tribulorum ac spinarum suæ natura feracem esse; c) tantum abesse, ut in fragilitatis humanae peccata relabentes anxii evadere debeant, ut potius hoc ipsum eos ad preces majori fiducia fundendas, ad se metipsos coram Deo sanctissimo humiliandos, ad fervorem

optima quaeque aspirantem, denique ad desiderium illius loci, ubi nullum amplius erit peccatum, hortari et excitare debeat. — Praeclara sunt verba Seraphici Doctoris S. Bonaventurae: „Ipsa quoque quandoque retardatio proficiendi est via profectus, dum humiliat. Et ideo Deus pie cursum temperat nostrum, ut longius procedat; et per hoc melius a superbia defendimur; quia saepe nimia proficiendi securitas, et fervor continuatus vires corporis exhaurit” <sup>1)</sup>). Et illa V. Blosii <sup>2)</sup>. „Quia et excellentissimi Apostoli et amici Dei ipsas quidem virtutes omnes volebant, atque appetebant seu disiderabant optimo et supremo modo perficere, sed hoc in ista vita sine aliqua imperfectione praestare non poterant. Unde et dicebant: „In multis offendimus omnes” <sup>3)</sup>). Itemque: „Si dixerimus, quoniam peccatum non habemus, ipsi nos seducimus et veritas in nobis non est” <sup>4)</sup>). . . . . „Plerumque et in electissimis amicis suis aliquid semper vitii Deus permittit residere; et ut plurimum ad iram et vehementiam proniores sunt, quo et sibi ipsis innotescant et aliis: atque per hoc gratia sua, quam illis infundit, velut ignis sub cineribus occultetur et conservetur. . . . Nec est, quod inde terreantur Christi servi; modo in suum se nihilum amplius demittant, et se ipsos penitus cognoscant, facile his defectibus mederi poterunt, sietque, ut deinceps cautiores fiant” <sup>5)</sup>). Pariter lectu meditatuque digna sunt, quae venerabilis Thomas a Kempis scribit: „Anima equior esto, et ad maiorem sustinentiam accingere. Non est totum frustratum, si te saepius percipis tribulatum et graviter tentatum. Homo es, et non Deus, caro es, et non angelus. Quomodo tu posses semper in eodem statu permanere, quando hoc defuit Angelo in coelo, et primo homini in paradiſo? Ego sum, qui moerentes erigo sospitate, et suam cognoscentes infirmitatem ad meam perveho divinitatem” <sup>6)</sup>.

V. Auxiorum alii timent, ne peccata leviora eos sensim sine sensu ad graviora, tandemque eo deducant, ut

---

1) VII. Proc. Rel. c. 11. — 2) De Consol. pusilli. c. 30. — 3) Jac. III. 2. — 4) I. Jean. I. 8. — 5) Tauler c. 16. — 6) De Imit. libr. 8. c. 57.

poenitentiae agendae non amplius animum advertant, qui proinde animum in bono perseverandi prorsus amittunt, quamvis pro praesenti pietatem serio aspirent.

Hos confessarius doceat dictum „peccata leviora trahere ad graviora“ solum spectare leviora ea, quae parvi ducuntur, imo negliguntur et consulto committuntur; si in genere illud valeret, neminem in justitia ad finem usque perseveraturum fore; at vero si ad deliberata quoque pertineat, licitum tamen non esse, Dei misericordiam finibus circumscribere, qui, quum summae malitiae peccatoribus poenitentiae gratiam interdum non deneget, nequaquam patientur, illos in mentem a poenitentia agenda prorsus abhorrentem praecipites agi. Sic eos erigere, et ad quietem componere conetur.

VI. Nonnullis poenitentibus ariditas in peragendis precibus, atque animus in religionis exercitiis remissus anxietatis et tristitiae causa existit, quae eo est periculosior, quia etiam devotos Christianos haud raro a bono coepio decicere facit.

In his inquirendum est, an non ipsi mentis aridae et distractae causas praebant, quo obtinente has removere jubantur. Rebus vero aliter se habentibus edoceantur, virtutem eorum ideo merito coram Deo non destitui, atque Dominum solatium denegantem ipsorum patientiam tentare et amorem. Vide §. 248 regulas in desolatione interna tenendas. Quantum ad illos, qui in precibus persolvendis scrupulis anguntur perpetuis, num debitam adhibuerint attentionem, severe prohibeat, a) ne quidquam repeatant, sive bene sive male recitasse sibi videantur, sed morem potius mulierum fila girgillo deducentium aut convolventium sequantur, quae si forte filum abrumpatur, non propterea priora fila deducunt aut convolvunt, sed initium abrupti fili querunt, et ab eo laborem denuo auspicantur. b) Inculcat porro, ut omnem abjiciant *anxietatem*, qua, ne distracta orent mente, continuo timent; ipsa enim apprehensio et timor in causa sunt, quo minus bene precari possimus. Idque eo magis, c) quum certum sit, veram orationis devotionem, quemadmodum

vera virtus in continua pugna cum malo consistit, sic aequa pugnam adversus alienas cogitationes necessario importare, has vero in culpam imputari non posse, quamprimum molestiae nobis accidentunt, et repelluntur, quo earum consciī redimur momento. Ceterum hujusmodi personis contra evagationes in oratione oriri solitas commendare juvat in primis *humilitatem* coram divina Majestate, et *fiduciam* in Deo, persuasi, quod qui jubet nos orare, aderit auxilio et gratia sua. His jungenda est *diligentia*, qua ante orationem amoveamus omnia, quae in ipsa pati nollemus. Declinate a me omnes cogitationes alienae et extraneae, quia statui scrutari mandata Dei! — Venite omnes simul animae vires, adoremus, et precidamus, et ploremus ante Dominum, quia ipse est Dominus Deus noster, et nos populus ejus et oves paucue ejus!

VII. Alii se cruciant ob officia futuro demum tempore sibi injungenda, timidique varios singunt casus, in quibus sibi, ut conscientiae satisfacere possint, non satis virium fore opinantur. Christianis talibus solatium feratur exposita doctrina de gratia Dei. Inculcetur eis, bonam, qua nunc gaudent, voluntatem, et modestam sui ipsius diffidentiam effecturam, ut in difficultibus futuris rerum circumstantiis fortiores sint iis, qui sibi ipsi nimium fidunt. Simul in annum eis inducatur, vivida imaginatione periculorum laborumque tali officio adnexorum, eorum vires non nisi frangi. Permittendum profecto non est, ut tales difficiles sibi casus rerumque eventus imaginentur; sed monita confessarii sedulo exsequentes, omnem sollicitudinem suam in Deum conjiciant: „Ipsi enim cura de nobis est“<sup>1)</sup>.

VIII. Aliis continuo collectandum est cum gravissimis tentationibus, nec liberari possunt; ideo sunt turbati, tristis et pusilli animi. Aequa anxii haerent, utrum peccato consenserint, nec ne.

Quoad primum notanda sunt, quae §§. 245—252 diximus. Quoad alterum vero, poenitentibus, qui anguntur,

---

1) Psalm. CXXIV. 1.

num in pravam cogitationem, v. g. sacrilegam, vel in pravam cupiditatem, uti impuram, consenserint, quosque puerae conscientiae admodum studiosos timoratosque cognoverit confessarius, exhibeat magnum discrimen intercedens inter peccati alicujus imaginem repraesentatam ejusque consensum, inter illecebras ad peccandum ipsumque peccatum. Si nihilominus quietem non capiunt, graves vero, vel fere certas consensus causas exhibere non possunt, persuadere eis conetur, ut sibi affirmanti fidem habeant, hac mentis affectione consensum non habuisse locum<sup>1)</sup>.

Generatim dum ejusmodi dubia proponuntur, consensus ad peccatum mortale necessarius defuisse supponitur, si a) persona dubitans peccatum odio habet, et firmo constante conatu declinare solet; b) si pravam cogitationem, vel quidquid acciderit redeunte animo mox exhorruit; c) si, cum peccatum facile patrare potuisse, ab illo tamen abstinuit, nisi fors merus pudor, vel timor infamiae etc. illam retraxerit; d) item si dubitat, utrum vigilans vel sopita, sibi praesens, an vero aliis rebus distenta fuerit. Viciissim qui plerumque tentationi cedunt, aequo fundatum praejudicium contra se sustinent.

IX. Quidam ceterum pii homines interdum ob actionum suarum causas motivas anxii haerent, timentque, ne opera sua externe bona e latente fonte malo, utpote ex superbia, philautia, vanitate etc. proficiscantur.

In his tractandis consultum quide[m] erit, firmare persuasionem, inter Christianos cuncta non ab externis sed ab intentione cordisque conformatio[n]e dependere; animus tamen eis addatur sequentibus expositis: a) nos quamdiu in his terris sumus, continuo aliquo saltem modo in incerto versari, at suiipsius damnationem sine ratione sufficiente ingratii animi in Deum, injustique in seipsum esse; b) eundem eorum timorem ostendere, quantum abhorreant a pravis actionum fontibus. Pergant modo renovare propositum cuncta bona et justa agendi ex solo amore et obedientia erga

1) Cfr. Philoth. P. IV. c. 6.

**Deum, atque aperte renuntient impuro cuilibet actionum fonti.**

**Multa utilia circa tractandos scrupulosos continentur in libro, cui titulus est: Traité des scrupules, par Duguet. — Item: Ueber den inneren Frieden, von Ambros von Lombez, weil. Prieber des Kapuzinerordens, Professor der Theologie. Aus dem Französischen. 10. Auflage. — Geistlicher Wegweiser für fromme Seelen, von Joseph Carl Quadrupani, Barnabiten. Aus dem Italienischen übersetzt. Wien, 1832. — Trost für die Kleinmütigen, von Biosius.**

### **Mira et insolita confitentes.**

**§. 259. Ubi poenitentes mira et insolita, quae extraordinaria comparent, puta visiones, ecstases et ejusmodi confessantur; vel propheticā sibi somnia obtigisse asserunt, confessarius, nisi rationes plane singulares occurrunt, generatim nullam ipsis fidem adhibeat, seque hisce narrationibus ne parum quidem commotum ostendat. Sic enim ab errandi periculo remotior erit. Plerumque, qui talia sibi evenisse autumant, ejusmodi sunt, qui multa id genus legerunt, et exinde magno illorum desiderio tenentur, item homines perservidae phantasiae, atrae bilis, mentis hebetioris vel etiam corporis sive diutinis infirmitatibus, sive per nimias austertates valde exhausti. Interdum etiam directa simulatio et hypocrisia locum habet. Quae quidem omnia praecipue de sexu sequiori notanda veniunt. Quod speciatim somnia attinet, etiamsi talia saepius divinitus immissa fuerint, ipsa tamen Scriptura sacra iterato ab illorum observatione nos dehortatur<sup>1)</sup>.**

In casu aliquo singulari, dum e. g. persona humilitate aliisque solidis virtutibus plane insignis et sedatae simul indolis tale sibi quid obtigisse testatur, et si praeclari insuper hujus rei fructus in illa observantur\*, negotium cum viris probatis juxta illas regulas serio expendatur, quas solidi autores Ecclesia suffragante statuunt. Generatim spiritualis director non errabit, si dum ei insolita et mira exponuntur, ad credendum se potius tardiorem, quam faciliorem prae-

---

1) Lev. XIX. 26. Deuter. XVIII. 10. Eccl. XXXIV. 5.

beat. Et quamvis ea, quorum conscientius redditur, sat solida videantur, mature tamen et lente procedat, aliorum, qui magis periti fuerint, consiliis utatur, tum vero talem animam diversimode experiri studeat, per obedientiam maxime et humilitatem; scilicet, ut e saepe ignem efficiat, illam non temere tractare, potius admoto chalybe percutere debes, donec latentes scintillae emicent. Confessarius quoque donum discretionis spirituum supplex a Deo efflagitet, ut possit probare spiritus<sup>1)</sup>. Et „quia discretio ex lumine coelitus infuso paucorum est, ait Cardinalis Bona, .... ideo alia via discernendi spiritus inquirenda est, quae communior sit et facilior. Hia nimis, quae per modum artis et doctrinae sit, examinationis motionum principiis et effectibus, perpensis item regulis, quae a Spiritu sancto prescriptae sunt in Ss. Scripturis, et quas Ss. Patres aliquae Doctores ab experientia instructi tradiderunt“<sup>2)</sup>.

Exemplum novissimis diebus prostat in libro de vita et meditationibus Catharinae Emmerich, et in iis, quae de Maria Moerl narrantur.

### Criteria ad discernendas visiones.

**§. 260.** His jam universim praemissis criteria et observationes paucas de visionibus et ecstasibus speciatim subjicare lubet in usum juniorum sacerdotum, quos experientia nihil docuit, idque eo magis, quo nostris praesertim temporibus hujusmodi casus extraordinarii haud raro obveniant, et non pauci, quid judicent, haereant, vel nonnunquam captentur et fascinentur. Dicimus autem I. quoad visiones dari triplicis generis criteria, videlicet a) relate ad visionem ipsam; b) relate ad personam, quae visionem praetendit; et c) relate ad effectus, quos producit visio.

Ad a) sequentia notari merentur; Si visionum argumentum certis fidei morumque principiis repugnet, absque dubio visiones spuriae censeri debent; idem obtinet, si quid

1) I. Joan. IV. 1. — 2) Tract. Prob. spirit. c. 2. n. 6.

in illis occurrit, quod impudicum, crudum vel immodestum sit. Sic S. Bonaventura scribit: „Non videtur praetermittendum, quod quidam decepti a seductoriis spiritibus, vel propriis falsis opinionibus, putant sibi apparere in visione vel ipsum Christum, vel ejus gloriosam Genitricem, et non solum amplexibus et osculis, sed etiam aliis indecentioribus gestibus et actibus ab eis demulceri, ut, sicut spiritus ipsorum interius ab ipsis consolatur spiritualiter, ita et caro exteriorius sibi congruo oblectationibus sensu sensibiliter demulceatur, et carnaliter consoletur; quod non solum esse falsum et seductorium, sed etiam blasphemia gravis esse comprobatur. Spiritus sancti visitatio, sicut contra omnia vitia reprimenda et detestanda infunditur, ita et singulariter contra carnales illecebras opponitur; et ubi spiritus mundities suo jubare resplendorerit, continuo omnes pravae voluntatis motus evanescere, et velut tenebras subveniente lumine dispere necesse est”<sup>1)</sup>.

Ad b). Personae, quae in peccatis mortalibus vitam transigunt, merito suspicionem movent, quo minus praetensae visiones coelitus demissae sint, nisi forte Deus ejusmodi homines medio hocce extraordinario ex infinita et inscrutabili miseratione ad virtutis tramitem reducere velit. Quare α) si sint homines elati, visionum cupidi, seseque amantes, (quandoquidem Deus superbis resistit et humilibus dat gratiam) praejudicium contra visiones coelestes haud exiguum adest. β) Si sint melancholici, assiduis corporum aegritudinibus debilitati, facile illos seu delusos misereque fascinatos aestimare fas est, ubi extraordinarii quidpiam sibi obtigisse autumant. In hanc rem Cardinalis Bona praecclare monet: „Consideranda corporis constitutio, ex qua plerumque animi mores pendent. Etenim facile decipi possunt, qui parum firma valetudine utuntur, qui turbidae ac vehementis imaginationis sunt, qui atra bile abundant, quae depravare phantasiam solet, variasque imagines turbatis sensibus im-

---

1) VII. Process. Relig. c. 16.

primere adeo, ut vigilantes sibi somnia fingant, atque ea se videre et audire existiment, quae nec visu nec auditu percipiunt. Ex longa item inedia crebrisque jejuniis ac immoderatis vigiliis, exsiccato cerebro dissipatisque spiritibus, inania phantasmata repraesentantur, quibus illusa mens tanquam divinis revelationibus pertinaciter inhaeret<sup>1)</sup>). Ceterum cum S. Thoma Aq. rectissime monere oportet, „in effectibus supernaturalibus non praeexigere Deum aliquam dispositionem, sed posse simul cum affectu spirituali inducere dispositionem convenientem, qualis requiritur secundum ordinem naturae“<sup>2)</sup>). γ) Praeterea reliqua personae conditio, si non suspicionem, saltem cautionem ingerere potest, quan- enus in paupere timenda est fictio, in juvene levitas imaginosa ex nimia illius aetatis humiditate, in nimio sene initium ut progressus delirii ob cerebri debilitatem. Huc spectat Benedicti XIV. P. M. efflatum, quo ait: „Magna autem tenenda est ratio femininei sexus, non quod feminis negandae sint coelestes revelationes, cum forte plures ex eis, quam ex viris eas expertae sint, ut innuant S. Theresia et S. Thomas, sed propter debilem sexum magis obnoxiae sunt illusionibus“<sup>3)</sup>).

Ad c). Spuria censentur visiones, si non nisi ad foveniam inanem complacentiam, ad superbiam aliorumque con- emtum, vel ad solam fere curiositatem inducant, quo vel it, ut inaniter sibi complacentes coram aliis gloriantur, pericax ingenium et animum omnis correptionis impatientem ostendant, mystica conventicula frequentent, vel omnino in Ecclesia seditionem moveant. Fructus enim Spiritus sancti este Apostolo sunt: „Charitas, gaudium, pax, patientia, benignitas, bonitas, longanimitas, mansuetudo, fides, modestia, continentia, castitas“<sup>4)</sup>). In hunc censem etiam cl. Gravina pulchre et vere scribit: „Insuper discutiendum est,

1) De Discret. spirit. c. 20. — 2) Summ. theolog. 2. II. q. 172. a. 2. —

3) Cfr. Mattheuc. in libr. de pract. Theolog. Canon. ad caus. Beatif. Tit. III. c. 8. p. 2. — 4) Gal. V. 22.

an haec asserta dona et charismata cum mortificatione et cruce sint conjuncta, nam si nec antecedenter vel concomitanter, vel saltem subsequenter sint haec invicem conexa, valde suspectae sunt tales revelationes et prophetiae. Fundamentum: quia haec dona dantur ad manifestationem fidei et utilitatem Ecclesie; fides autem maxime ostenditur super omnia alia signa ex mortificatione et patientia christiana; his enim maxime crevit christiana religio, quibus mundus vinctus est et concutatus.... Ipse fidei nostrae author Jesus Christus, Apostoli, Doctores Ecclesiae nihil de ejusmodi visionibus praedicarunt, scripserunt, inculcarunt, sed totam christiani aedificii basin in charitate, humilitate, mortificationibus et persecutionibus preferendis collacrarunt<sup>1)</sup>). Aliud criterium sapientissimus Pontifex Benedictus XIV. his verbis adfert: „Apparitiones divinae ab initio timorem injiciunt, postea jucundae evadunt, quod contigit Abrahamo, Jacobo, Zachariae et beatae Virgini Mariae, pastoriibus etc. Econtra daemoniacae ab initio plurimum afficiunt, semper vero mentem turbatam et aegre affectam relinquunt.“ Et S. Antonius Eremita de apparitionibus angelorum: „Horum tanta benignitas est, ut, si quis pro fragilitate conditionis humanae miro fuerit eorum fulgore perterritus, omnem continuo ex corde auferant metum.... Si igitur post timorem horrore conceptum successerit gaudium, et ad Deum fiducia atque ineffabilis charitas, venisse sciamus auxilium: quia securitas animae praesentis Majestatis indicium est<sup>2)</sup>.

#### Criteria ad ecstases discernendas naturales et supernaturales.

§. 261. Universim presumptio stat pro ecstasi naturali, ubi causa naturalis eidem subesse possit, qua tamen de

---

1) Lap. Lyd. P. H. libr. 1. c. 17. — 2) In vita S. Antonii authore S. Athanasio.

re judicium est penes psychologiae et medicinae doctores. Criteria, quibus ecstasis naturalis cognoscendam se praebet, preeprimis numerantur, a) si ecstasis vel precedit, vel sequitur morbum, praecipue si illa statu tempore reddit. Etenim ecstasis supernaturalis in corpore nociva consecutaria haud producit, sed homo, qui divina fructus ecstasi, cum ad se revertitur, plerumque corpus non imbecillum, quod consequens videbatur, sed validum et ab aegritudinibus assiduis quasi relevatum experitur. Quae tamen non eo dicta sunt, quo, cum ecstasis locum habet a Deo producta, fieri non possit, ut debilitas et mutatio corporis oriatur<sup>1)</sup>.

b) Ecstasis inter vitae hujus oblectamenta et delicias mere terrenas orta, naturalis universim perhibetur.

c) Si finita ecstasi spiritus eorum, quae acta sunt, non amplius recordatur, adeo, ut nihil eorum memoria teneat in sereno mentis statu.

d) Multo minus divina esse creditur, si jungitur motibus corporis catalepticis, deformibus crudisque vel omnino immodestis ac impudicis; si ad arbitrium hominis provocari et finiri possit; item si, qui hoc statu versantur, sermones inordinatos, nugas ineptiasque temere effutiant, vel doctrinas tradant revelationi divinae, et rationi sanae contrarias.

E contra pro supernaturali ecstasi militant criteria:

a) si suspensio intellectus et voluntatis non consequitur, sed intellectus superno lumine illustratur, et animus divinae charitatis flamma inardescit, quo fieri non potest, ut non defluat sermo plenus spirituali dulcedine et unctione.

b) Si ecstasis durante oratione, devotione erga SS. Eucharistiam, post sumptionem sacrosanctae Communio-nis, in colloquiis de Deo rebusque divinis suboritur. Ut in S. Theresia, S. Josepho a Cup., S. Thoma a Villanova. S. Catharina Sen. etc. factum fuisse legimus.

---

1) Cfr. S. Theres. Castell. manus. 4.

c) Christianae perfectionis ardor, qui exinde originem dicit, potius supernaturali, quam naturali ecstasi convenit.

d) Ceterum pro agnoscenda divina ecstasi, inter ea, quae hoc et praecedenti paragrapho attulimus criteria, in primis investiganda erit summa, qua fieri potest, spiritus acie, tota quanta ejusmodi personae indoles mentis et corporis, ut sciatur videlicet, utrum talis sit, quae naturaliter in hujusmodi statum devenire potuerit, an vero talis, quae divina gratia extraordinaria merito digna censenda veniat; idque eo magis, quo certum est, externa indicia et symptomata (si dicere fas est), quae divinam ecstasim comitantur, nonnunquam etiam in illis reperiri, qui naturali ecstasi aguntur<sup>1)</sup>.

### Monita S. Philippi Neri.

§. 262. „Quum B. Philippus, tam ob vitae sanctitatem, quam propria edoctus experientia multam praeferre cognitionem, et optime sciret veras a falsis visionibus discernere, quotiescumque fere vel speculative aut etiam practice de hac materia tractabatur, communem SS. Patrum doctrinam adferre solitus erat, ordinarie visionibus non esse credendum; et quamquam ipsem a Deo tot tantisque illustrationum et mentis elevationum gratis esset affectus, tamen non delectabatur publicis ecstasibus et visionibus, res has dicens periculosisimas, et gratos sensus spiritualesque consolationes in cubiculo esse quaerendas, maximoque studio celandas. Addebat tam bonas quam malas visiones posse etiam eas non op-

1) Vide: Die Mystik von Alois Adalbert Waibel. Augsburg 1824. pag. 167 — 175, 197 — 211. — Historische politische Blätter. XXI. Band. 4. Heft. S. 202 und 203. — Von der Glaubwürdigkeit der Offenbarung über das bittere Leiden unsers Herrn Jesu Christi, der gottseligen Anna Katharina Emmerich, Augustinerin zu Dülmen. Mit Bemerkungen über den Magnetismus in seinem Verhältnisse zur übernatürlichen Gnadenwirkung Gottes. Von Simon Buchfelder. München 1834. S. Francisci Salesii Philothea. P. III. cap. 2.

tantibus evenire, neminem ideo sibi fidere debere ac si sufficeret dicere, eas non opto et sic illusionibus aut malis visionibus non ero obnoxius, ast magna opus esse humilitate, summa resignatione et abnegatione, ne propter visiones Deus relinquatur. Dicebat adhuc difficile esse visionibus frui, et superbia non intumescere, difficilius non credere se dignum, difficilimum se credere indignum, sicuti etiam dulcedinem visionum non anteferre patientiae, obedientiae, humilitati. Subjungebat autem, quod omnino non debeant aestimari visiones illae, quae vel ipsi personae affectae, aut Ecclesiae particulariter universimve non essent utiles; et similiter veras visiones ab initio horrorem et timorem inducere, summa autem in pace ac quiete compositum hominem relinquere, et his contrarios effectus falsis conjungi. Admonebat Confessarios, ne fiderent aut inniterrerent revelationibus poenitentium, et speciatim feminarum, aliquando enim magno spiritu pollere videntur, at saepissime in nihilum resolvuntur, asseverans multos ruinam esse passos, qui similibus rebus inhaerabant. Attamen suos consilio, et aliquando etiam praecepto urgebat, ut omni vi has rejicerent, quin dubitarent, ne sic fors Deo displicerent, quum haec una sit probationum ad discernendas veras a falsis visionibus, ita ut ipsem et concionem habiturus ex cathedra locutus sit in illos, qui nimia facilitate admittunt visiones, raptus, aut ecstases, dixitque: Novi hominem nunc hic praesentem, qui quandocunque vellet, posset in ecstasim abire, Deus enim inter reliquias hanc quoque illi gratiam largitus est, at haec fugienda sunt et occultanda. Cum hoc dixisset et se spiritu rapi animadverteret, omni qua potuit vi restitit, ne ecstasi abriperetur, at sermonem suum prosequi non valens, manu percutiens genu ait: Qui ecstases aut visiones optat, nescit quid optat, quod si unusquisque sciret, quid ecstases sint!! lugensque ambonem deseruit et abiit.

Alia vice quum P. Franciscus Bordini de materia ecstasium sermocinatus esset, post ipsum Philippus statim cathedram concendit, volens prouti dicebat, expositis aliiquid adjungere, et haec protulit: „Mulierem quamdam

sanctitate vitae eximiam cognovi, quae continuis et diuturnis ecstasibus trahebatur, successu vero temporis his eam Deus privavit. Quaeso, quid putatis, quando pluris mulierem illam ego aestimarem, num tempore, quo ecstasibus abundabat, an vero, quo his privata fuit? Absque comparatione majori mea existimatione gaudebat ecstasibus non affecta, quam illis consolata. "Quibus prolati cathedram relinquens discessit.

Similiter quum illi narratum fuisset, Virgini eisdem ex tertio S. Dominici Ordine saepissime Christum Dominum et continuo S. Catharinam Senensem apparere, ille in similibus quamplurima expertus reposuit: Mulieres facillime falluntur, at huic dicite, ut obvenientibus his visionibus in faciem expuat absque ullo respectu, nulla de illis perfundatur aestimatione, et non solum eas in votis non habeat, sed contemnet. Hanc regulam virgo, semper timens, ne illuderetur, magno cum fructu animae est secuta.

Tandem saepissime in memoriam revocabat illam doctrinam, necesse esse pedibus apprehensos attrahere, qui vellet absque alis volare, illosque omni vi in terra retinere, ne in laqueum diaboli incidenter, respiciens illos, qui visionibus, somniis et similibus inhabent, ostendens semper incedendum esse in via mortificatione passionem et humilitatem.

Et quamquam Philippus fere semper, quis fatus esset Pontifex praevideret, nihilominus hoc narrans, quod in urgentissima tantum occasione, vel jocose in familiari colloquio cum quopiam ex suis poenitentibus communicabat, solitus erat admonere, omnino non credendum similibus praedictionibus, nec eas optandas esse, quum sub iis insitae deceptiones laqueique daemonis possint celari, et maximo cum rigore gerebat se cum illis, qui de habitus revelationibus aut de factis prophetiis illi referebant<sup>1)</sup>.

---

1) Estratti della vita di S. Filippo Neri Forentino, scritti dal P. Pietro Giacomo Bacci. Prete della stessa Congregazione. Lib. III. c. II. et VI. In Brescia, 1706.

Similia continentur plura in scriptis S. Theresiae  
Virg. et S. Joannae Franciscae de Chantal. <sup>1)</sup>.

## C a p u t II.

### *De principiis specialibus ratione habita poenitentium status externi.*

#### *Parvuli et pueri.*

Momentum confessionis parvolorum et puerorum.

§. 263. Summi momenti munus subit confessarius, dum puerorum confessionibus se offert excipiendia. Etenim puerili aetate affectus et propensiones animi et appetitus mali primum moveri incipiunt, et peccata, forsan jaunjam enata, nondum habitu et usu corroborata, sed nonnisi animae a natura depravatae surculi sunt, ex studio, malum, quod vident audientque, imitandi provenientes. Quare hac tenera vitae aetate faciliter vi fons peccatorum occulatur, vis sensualitatis infringitur, cupiditates retraenantur, propensiones ad bonum finem inclinantur, atque veri rectique sensus implantatur. Per gratiam hujus Sacramenti accedentibus monitis et consiliis, quae in sacra confessione acceptari sunt, praeservantur a contagione et servitute peccati, et si gravius eos labi contigit, ex statu peccati tanto citius extrahuntur, quanto facilius eorum animi finguntur ad pietatem, ad actus religionis et virtutes illorum aetati, statui et conditioni proprias; nam quo facilius per aetatem flecti possunt, eo magis citiusque ad devotionem formantur per pietatis exercitia, quae illis in sacro tribuali commendantur. Unde

---

1) Mémoires sur la vie et les vertus de Sainte Joanne Françoise de Chantal, Fondatrice de l' Ordre de la visitation Sainte — Marie recueillis par la Mère Françoise — Madeleine de Chaugy. pag. 480. Edit. Paris. 1802.

longissime abest, ut confessarius confessiones puerorum seu minoris momenti negotium reputet, ut vel potius omnes ad illud rite obeundum intendat vires, quandoquidem Ipse Christus Dominus, „in quo sunt omnes thesauri sapientiae et scientiae Dei reconditi <sup>1)</sup>, parvulos ad se venientes blande excipere et benigne erudire non dignatus est. „Sinite, inquit, parvulos venire ad me, talium est enim regnum coelorum“ <sup>2)</sup>). Ex admirabili supremi Pastoris erga parvulos benignitate ac tenero affectu merito colligere est, quantum eos donis suis ac gratiis abundantius cumulare desideret, atque invitet, ut sint *sicut novellae olivarum in circuitu mensae suae*: ubi ex adipice frumenti, et de petra melle pasti et saturati crescant gratia, et coelesti sapientia indies magis magisque proficiant <sup>3)</sup>). Qui in parvulis puerisque ad Christum adducendis, imo et trahendis, illorum confessonibus excipiendis operam navat et industriam, sane opus et maximum et utilissimum aggreditur, ast videbit paulo post fructum laboris sui uberrimum, quia parvuli, quos tanta amoris teneritudine et ferventi zelo, perfecta humilitate, affabilitate, mansuetudine temperata ad pietatem informat, futuri sunt adultis exemplo, pastoris autem sui consolatio in terris, et corona in coelis.

### Aetas.

**S. 264.** Quando parvuli ad sacram confessionem sint admittendi, non ex aetate sola, sed ex ingenii atque educationis et instructionis perceptae qualitate dijudicandum venit. Consilium Lateranense IV. *annos discretionis* requirit. Verum qualis, et quanta haec sit aetas, non facile ex certo annorum numero definitur, sed ex eo pendet, num eo animi vigore sint, ut discretionis judicio bonum a malo, et justitiam ab iniuitate dignoscant. Nam cum *voluntarium* sit peccatum, et contra legem, sive in cordibus sive in ta-

---

1) Col. II. 2. — 2) Matth. XIX. — 3) Instruct. past. Episcopi Irenensis an. 1703. n. 49. et 50. Tom. X. p. 616. Conc. Germ.

bulis conscriptam, perpetretur, ubi neque voluntas est, quae peccatum agnoscat et velit, neque lex, quae illud prohibeat, peccatum utique esse non potest<sup>1)</sup>). S. Carolus Borromaeus docet: „Caveant accurate sacerdotes, ne absolutionem cum Sacramento iis praebeant, in quibus nec idonea materia, nec ea rationis plenitudo reperitur, ut citra controversiam judicare possint, eos hujus Sacramenti capaces esse.” Id quod confessarius colligere quiverit *in ipso confessionali* a) ex modo confitendi, si nempe peccata sua satis destincte explicit; secus vero, si nihil per se dicere possint, aut certo nonnisi formulas quasdam a parentibus haustas recitent; b) ex modo respondendi, si nempe omnes et plerasque confessarii quaestiones bene percipiant, apteque ad eas respondeant; c) ex modo agendi, quem tempore confessionis tenent.

Quodsi vero confessarius animadverterit, parvulum haud sufficienti rationis usu pollere, qui ad suscipiendum Sacramentum, ex parte materiae a poenitente ponendae requiritur, quatenus nullius peccati reum inveniat, injunctis quibusdam precibus, sacra benedictione impertita, eum dimittat.

### Agendi ratio cum parvulis et pueris.

§. 265. Quum experientia quotidiana constet, aestimationem et affectum, quem homines in tenera aetate de hoc Sacramento conceperunt, ab hisdem etiam in reliqua aetate retineri, 1. valde laborandum est, ut confessarius magnam de dicto Sacramento aestimationem et amorem pueritiae ingeneret, et modum fructuose illud obeundi doceat, et ab omnibus, quae aversionem ab hoc Sacramento creare possint, abstineat. Hinc in confessione parvolorum excipienda diligenter attendat confessarius, an ante confessionem oraverint, an, dum confessionale intrant, crucem faciant, genua flectant, benedictionem petant, brevem confessionis generalis formulam pronuntient etc. Quodsi in horum ali-

---

1) Cfr. Catechism. Rom. P. II. c. 5. q. 28.

quo capite eos deficere advertat, suaviter ad haec praestanda hortetur; si vero aut preces aut formulam confessio-  
nis omittant, cum intra confessionem tam facile doceri ne-  
queunt, finita confessione eos suaviter admoneat, ut eas  
deinceps addiscere studeant, et antequam ad confessionem  
accedant, prius pro remissione peccatorum suorum, gra-  
tiaque ad rite faciendam confessionem impetranda pias hu-  
milesque Deo preces, quales plerumque in libellis precato-  
riis vel in fine catechismi reperiuntur, offerre assuescant. —  
Si confessio illorum timida foret, et perturbata, omni suavi-  
tate et comitate eos adjuvabit interrogacionibus interjectis,  
animumque eis addet. Nec falli se patiatur confessarius di-  
stincta et bene ordinata peccatorum declaratione, quippe  
quae saepenumero non ingenii, sed memoriae potius felicitatis  
virtutis et efficacie in acceptis resertur, quum teste experientia  
peccata offerant, quae minime gentium patraruunt,  
sed ex sic dicto examinis conscientiae speculo didicerunt.

2. Cum confessarius obligetur ad poenitentem juvantum, si ipse non sit sufficiens sibi ad peccata sua explicanda,  
talis autem insufficientia in pueris merito praesumi posset,  
recte facturus est confessarius, si eos *examinaverit*. Hoc ta-  
men examen non prius suscipiendum est, quam ipsis peccata,  
quae sciverint, explicaverint, et, ut explicit, admoniti  
fuerint; sic enim paulatim assuescent ipsimet sua peccata ex-  
plicare, et alia facere, quae poenitentis officium requirit. —  
Prae ceteris confessarius quaeret, an aliquando confessari fuerint,  
et quando? post hanc quaestionem interrogandi sunt,  
quid ab hac ultima confessione peccaverint? qua interrogatio-  
nem peracta, si ipsis peccata sua narrare incipient, patienter  
audiendi sunt, nec facile interpellandi. Si vero vel nullum  
peccatum explicare norint, vel certe non nisi unum  
alterumve, tunc confessarius aliquot quaestiones formare po-  
terit. Ex. gr. An diligenter die festo audierint sacramentum, et  
sub eo oraverint, an vero garrisserint, circumspexerint; —  
an mane et vespere ante cubitum, ante et post mensam, vel  
scholam, et ad signum angelicae salutationis diligenter ora-  
verint; — an parentibus obedientes existiterint; — an non

alicui turpia agnombina dederint; — an non rixati fuerint cum aequalibus; — an non hominibus illuserint, praesertim senioribus; — an non mentiti sint; — an domi et in schola diligentes et modesti fuerint; — an diligenter interfuerint catechisationibus, et ibidem sedulo attenderint etc. etc. Saepe etiam interrogandi sunt de rebus ad fidem pertinentibus, saltem de potioribus capitibus, et si nescirent illa, quantum fieri potest, instruendi. Simili modo, si ad Confessionem apti videntur, ast quaerunt, num sacram communionem sumere liceat? poterit examinare, num sciant, quae ad suscipiendum Ss. Altaris Sacramentum requiruntur, et si nesciunt, breviter illos instruere, si alioquin ob aetatis et intellectus sufficientiam capaces videantur. — Generatim modum poenitentes interrogandi valde suavem et prudentem esse debere, jam supra Sect. I. §. 95. et 96. monimus. Sit vero in primis apud parvulos *suavis*, ne, si rigidiorem advertant confessarium, a peccatis suis libere et rite explicandis absterreantur, et ab ipso etiam Confessionis Sacramento noxiā aversionem concipient; *prudens* vero tum in quaestionibus formandis, ne scilicet, dum nimis accuratus esse satagit, doceat illos aliquid, quod nesciebant, sicque ad petram scandali tenellas animas allidat, et occasionem lapsus praebeat; tuū in eorum erroribus et defectibus dextere corrigendis.

**3. Instructionis et adhortationis materia a peccatis, quorum se accusant, potissimum determinatur, nihilominus tamen plura sunt, quae parvulis in confessione suggestere et inculcare juvat.** Ante omnia a) ingenera illis horrorem peccati gravis, quem potes maximum. b) Verbis quibus potes, tenerrimis, quae eorum aetati et viribus admensa sint, depinge virtutem, repraesenta illam ut amabilem, amoenam, facilem, utilem tam praesenti in vita per pacem, tranquillitatem, qua fruuntur virtutibus dediti, quam in futura per mercedem, quae illis infinita preparata est in coelis. Loquere saepius parvulis de gloria coelesti et loco, qui illis in tanta beatitate ex infinita Dei bonitate et misericordia destinatus est. c) Commenda illis majorem in modum vir-

tutes eorum aetati convenientes, et in quibus potissimum deficiunt, uti sunt: obedientia, affabilitas, veracitas, patientia, mutua inter fratres et sorores animorum concordia, studium orationis, modestia in templo, similiter domi, dum in lectum decumbunt, dum vestes induunt aut exuunt, fuga omnis pravae societatis, studium castimoniae, charitatis erga Deum Patrem, Dei Filium et Spiritum sanctum. Singulatius ingeres charitatem in Jesum Christum Salvatorem, qui pueris benedixit, et ajebat. „Sinite parvulos venire ad me; et nolite prohibere eos” <sup>1)</sup>, qui adeo dilexit nos, ut vitam suam daret pro nobis in mortem. Historia vitae et passionis Jesu Christi plurimum valet ad exhortandos et instruendos pueros. Nec praeterire licet devotionem erga beatam Virginem Mariam, et angelos tutelares etc. etc. Haec vero omnia ita propones, ut, quantum poteris, te ad captum uniuscujusque eorum, quos instruis aut hortaris, accommodes. „Quamvis enim eadem omnibus debeatur charitas, non est tamen eadem omnibus adhibenda medicina? ipsa certe Charitas alios parturit, cum aliis informatur, ad alios se inclinat, ad alios se erigit, aliis blanda, aliis severa, nulli inimica, omnibus mater” <sup>2)</sup>. Similiter exhortatio debet esse *suavis*, ne alias horrorem confessionis concipient pueri.

*Si confiteantur, se patri pecuniam surripuisse, optime facturus est confessarius, si quaerat, an etiamnum pecuniam apud se teneant? et si affirmaret, jubeat illos eandem suo loco aut simili reponere occule, ex quo putent eam in manus parentum venturam. Si negent, interroget, num pecuniae quidquam pro dono accipient; pro casu positio, eos obliget, si fieri possit, ad restituendum, addito hortamine, ut deinceps abstineant ab hujusmodi furtis.*

### Continuatio.

**§. 266. 4.** Quod attinet *contritionem* ad suscipiendum Sacramentum Poenitentiae necessariam, necesse est, ut confessarius pueros ad eam eliciendam instituat, cum experien-

---

1) Matth. XIX. 14. 2) S. Aug. de Catechis. rudib. c. 15.

ati doceat, pueros subinde nihil minus, quam de dolore cogitare. Omnis autem illorum contritio, si qua dicenda venit, quantum ex illorum mente pendet, mera est sensio transiens, quae, quo facilius excitatur, eo citius labitur. Illam etenim ex intimis animi penetralibus prosilientem vividamque sensionem injuriae Deo illatae, gravem illam detestationem mali patrati, ac omnimodam spiritus compunctionem, quae verae contritionis essentiam constituit, profecto in pueris haud reperies, utpote qui neque naturam et effectus peccati penitus noscunt, neque sui mundique Deique cognitionem nacti sunt sufficientem. Quare, qui puerorum confessionibus se offert excipiendo, sedulo admittetur, ut talem in eis excitet dolorem de peccatis, qui ad confessionem requiritur. Modus hic optimus esse videtur, si non simpliciter et nude quaerantur, num doleant de peccatis, sed potius, an diligent Dominum Deum, simulque edoceantur, ut ideo doleant se peccasse, quod tam dilectum Patrem offendint, item, si doceantur, quo veniant probi et innocentes, et quo mali; et postea subjiciatur, an et ipsi statuant deinceps vitare peccata, ut veniant in coelum, et non in locum poenarum? Ceterum bene huc spectant, quae author *anonymus* scribit: „Leichte, flüchtige, oberflächliche Rührung ist in der Regel beinahe alles, was Kinder, wenn sie sich selbst überlassen sind, bei ihrem Leichtsinn vermögen, und womit sie sich auch begnügen. Jenes tiefe lebhafte Gefühl des begangenen Unrechts, jener mächtige Abscheu vor dem verübten Bösen, jene gänzliche Zerschlagenheit des Geistes, welche das Wesen der wahren Reue ausmachen, sind nicht die Sache solcher unerfahrenen, mit der Natur und den Folgen der Sünde unbekannten Gemüther, die bisher weder die Welt, noch sich selbst, noch Gott recht kennen gelernt haben. Wer sich also dem wichtigen Geschäfte ihrer Gewissensleitung widmet, muss sich alles Ernstes bemühen, durch Vorstellungen von dem hohen Werthe der Tugend, von der Thorheit und Schändlichkeit des Ungehorsames gegen Gott und seine wohlthätigen Gebote, von der unendlichen Liebe,

mit der uns Gott von Anbeginn geliebt hat, die Regungen der Reue in den Kinderseelen inniger und bleibender zu machen, das Gefühl der Scheu und Schamhaftigkeit zu erhöhen, und die meistentheils noch guten Herzen der Kinder den Gesinnungen der Liebe gegen Gott und Menschen zu heiligen. Ein Geschäft, das so leicht nicht ist, und nichts Geringeres erfordert, als dass man sich ganz in die Lage und Verhältnisse jedes Kindes hineinzu denken, sich bis zur Tiefe seiner kindlichen Denkungsweise herabzustimmen, und die zartesten Saiten seiner Empfindung anzusprechen durch das fleissige Studium der Menschenkenntniss gelernt habe " 1).

5. Res longe facilior est in imponenda *satisfactione*. Non facile poenitentiam per aliquot dies persolvendam impones, cum vix sperari possit, eos illis recordatuos, aut certe sufficientem ejus persolvendae curam habituros esse; hinc prästat, modicam illis poenitentiam injungere, quam post confessionem finitam peragere jubeantur.

6. Supposito, quod sufficienti judicio et discretione parvuli, quos pro confessione audis, jam polleant, licet per aetatem ad sacram Communionem nondum accedant, ab solvendi erunt sacramentaliter, modo peccasse se intelligent, vere conterantur firmiterque statuant, se non amplius peccaturos. Est enim sacramentum Poenitentiae institutum pro quibusvis peccatoribus poenitentibus. Nec facile, ut saltem opinamur, incertus haerebis de sufficienti eorum dispositione, quam, si nondum habuere, habebunt, si eos doceas motiva contritionis, et de his affectu tonoque paterno cum eis agas; cor enim illorum tenellum adhuc est, ac propterea undique liberum, in timorem et amorem Dei pronum ac flexibile. Nihilominus tamen non illorum facilitati suffragamur nimiae, qui absolvunt parvulos, quin dispiciant, num de peccatis suis sint contriti, et quin ipsimet eos ad contritionem sufficienter disponant.

---

1) Linzer Monatschrift VI. Jahrg. 1. B. Hägelsperger's geistliche Seelensführung im Beichtstuhle. S. 211. — Katholische Blätter aus Tirol. September Heft 1846. Nr. 28. u. 29.

**Confessio puerorum ad primam sacram Communiō.  
nem accedentium.**

§. 267. Si de aetate, qua ad sacram Communionem pueri admittendi sint, quaeratur, diversa haec in diversis est, prout alii aliis matruius dispositiones requisitas capiunt. Necesse est enim, *a)* ut sciant discernere hunc cibum sacramentalem ab alio; *b)* ut credant in Ss. Sacramento Altaris contineri et porrigi realiter totum Christum Deum-hominem, et non adesse amplius substantiam panis; *c)* ut sciant, devote et reverenter Sacramentum esse suscipiendum cum praevio jejunio naturali et confessione sacramentali; *d)* ut fide teneant precipua capita Religionis catholicae. S. Carolus Borromaeus de hac re scribit: „Qui confessiones puerorum, aut puellarum audint, qui jam annos decem vel duodecim numerant, quos proinde aptos ad Sacramentum venerabile Altaris propedium fore existimant, solerter videant, ne vel sua vel parentum negligentia et socordia absque gustu tanti thesauri spiritualis eos patiantur adolescere, quin potius quanto minori cum productione temporis, quamque diligentissime fieri poterit, doceant eos, quae ad hoc Sacramentum percipiendum necessaria sunt, fructusque innumerabiles inde manantes, tum quanta animi demissione ac reverentia, quamque magna conscientiae puritate opus sit.“

Quam primum igitur ejusmodi pueri in sacro tribunali comparent, *circa confessionem*, per quam proxime ad primam Communionem disponuntur, sequentia notamus:

1) Omnem adhibebit conatum confessarius, ut pueri, quos ad primam Communionem accessuros pro confessione audit, adhortationibus intelligent, ac pro aetate sua sentiant, actionem omnium totius vitae gravissimam esse primam Communionem, tum quia in Ea recepturi sunt Dominum omnis Majestatis et Sanctitatis, tum quia Sacramentum fons et scaturigo est multarum et maguarum grā-

tiarum, tum denique quia a prima Communione multum pendent sequentes Communiones.

Fiat haec Communio cum aliqua solemnitate, quae certe non pueris tantum, sed et aliis parochianis adjumento erit ad eorum erga SS. Eucharistiae Sacramentum reverentiam et pietatem augendam, atque etiam, si imminuta fuerit, resovendam.

2. Docebit, quam necessarium sit, ut ad eam bene, et ut oportet, sese praeparent, sincera, et quae corde fit, contrita confessione, renovatione sponsionis baptismatis, oratione ferventi simul et frequenti, exercitio bonorum operum pro ratione aetatis, status et conditionis vitae, et morum in melius commutatione.

3) Denique pueris, qui te duce et magistro primam sacram Communionein adierunt, haec prie ceteris suadebis: α) ut gratias agant Deo pro dono primae sacrae Communionis, et nulquam non magna cum pietate et sollicitudine se praeparent ad sacras Communiones; β) ut alant in se semper et foveant tenerrimum amorem in SS. Eucharistiae Sacramentum, adeo ut saepius Ecclesiam adeant, in ea Illud adorent, et propter Ejus prae sentiam singularem in templo prie se ferant modestiam; γ) ut, quoties adeant Ecclesiam, sive officii divini causa, sive Deum ibi adoraturi in Eucharistia prae sentem, spiritualiter communicent; δ) ut meminerint saepius eorum, quae occasione primae sacrae Communionis Deo promiserunt, eaque repetant et renovent; ε) ut anniversarium primae sacrae Communionis diem quovis anno, et multa cum gratiarum actione celebrent.

#### Adolescentes et Juvenes.

§. 268. „Quid majus, exclamat S. Chrysostomus, quam animis moderari, quam adolescentium mores fingere? Omni certe pictore, omni certe statuario ceterisque hujusmodi hominibus excellentiorem hunc duco, qui juvenum animos fingere non ignorat“ <sup>1)</sup>). Huic jam fini, qui in veram pie-

---

1) Hom. 60. in Matth. XVIII.

tatem christianam tendit, promovendo plurimum conferri in sacro confessionis tribunal, adeo in concessis ponimus, ut, quo saepius adolescentes et juvenes pro confessione audiuntur, eo tutius eorum bono et saluti consultum iri arbitremur. Et quidem a) frequentiori confessione a teneris assuecant Sacramento Poenitentiae, tam utili quam necessario; quo enim quisque in adolescentia confitetur rarius, eo in aetate proiectiori abhorret magis a confessione, potissimum frequentiori, ut docet experientia. b) A peccati habitu praeservantur, si enim pro imbecillitate labantur, tanto citius per confessionem resurgent, quo frequentius accedunt ad sacrum tribunal, neque peccatum abire potest in consuetudinem et habitum, qui non rumpitur, nisi difficilime, et ardua de se victoria. c) Virtuti et devotioni, quae aetate juvenili facile discitur et exercetur, insuescant, et continuo exercitio firmantur, quatenus religiosas veritates non tantum repetet et inculcabit confessarius, sed emergentibus casibus applicabit. d) Quo frequentior est adolescentium confessio, eo confessarius amplius sibi devincit eorum animos; sentient illi se amari et tractari animo et affectu plane paterno, et propterea omnem in confessorio reponent fiduciam, ejusque monita, consilia, adhortationesque suscipient cum docilitate, et exsequuntur cum alacritate.

**2.** Specialiter vero adolescentibus et juvenibus commendare debet confessarius; a) ut ingenuo amore prosequantur parentes, quo agnoscant, vitam et omnia, quae habent, post Deum ipsis se debere, atque adeo, ut se gratos exhibeant, studiose caveant, quidquid ipsis displicere possit, omne autem, quod placere, recreare et consolari illes queat, sedulo exequantur; — ut ipsis exhibeant interne et externe filialem reverentiam, quam Deus toties commendavit: „Honora patrem tuum, et matrem tuam, ut sis longaevus super terram, quam Dominus Deus tuus dabit tibi“ <sup>1)</sup>). Gravissimi ponderis officia sunt, ut senio confectis

---

1) Exod. XX. 12. Cfr. Tob. IV. 3, 2.

parentibus, infirmitate, vel quocunque adverso casu laborantibus, piam commiserationem, solatium atque proutum auxilium impendant juxta illud: „Fili, suscipe senectam patris tui, et non contristes eum in vita illius, et si defecerit sensu, veniam da, et ne spernas eum in virtute tua“<sup>1)</sup>). Imo sacerrimum hoc vinculum ne morte quidem abrumpitur, unde eorum memoriam jugiter tenere, monita et voluntatem ultimam exsequi, et per continuata suffragia Deo defunctorum animas commendare debent. d) Ut juxta doctrinam Salomonis, meminerint Creatoris sui diebus juventutis suae, antequam veniat tempus afflictionis, appropinquent anni, de quibus dicant: „Non mihi placent“<sup>2)</sup>; sicutque cum Tobia juniori ab infantia timere Deum discant<sup>3)</sup>. c) Ut juxta exemplum Christi studeant non tantum aetate, sed etiam sapientia, (aut aliis artibus in reliquam vitam servituri) et gratia coram Deo et hominibus proficera. d) Ut in hunc finem libenter se subjiciant disciplinae parentum et instructorum suorum<sup>4)</sup>, quemadmodum iterum exemplo suo docuit Christus, qui de se hoc unum a duodecimo usque ad trigesimum annum scribi voluit, quod fuerit subditus illis, et proficerit sapientia et gratia, quasi significare voluerit, hanc obedientiam praecipuum esse medium, quo adolescentes et juvenes uti debeant ad optatum profectum in variis artibus, scientiis et virtutibus faciendum. S. Ambrosius officia adolescentium ita describit: „Est adolescentium bonorum, timorem Dei habere, deferre parentibus honorem, habere senioribus reverentiam, castitatem tueri, non aspernari humilitatem, diligere clementiam et verecundiam, quae ornamento sunt minori aetati. Ut enim in senibus gravitas, in juvenibus alacritas, ita in adolescentibus verecundia velut quadam dote commendatur naturae“<sup>5)</sup>.

---

1) Eccl. III. 14. seq. — 2) Eccle. XII. 1. — 3) Tob. 10. IV. 2. — 4) Col. III. 20. Prov. I. 8. IV. 1. etc. Eph. VI. 1. L Cor. III. 4. — 5) De Off. Ubr. I. c. 17.

3. Inter virtutes autem statui juvenili in primis commendandas *castimonia vitae* etiam atque etiam non semel, sed iterum iterumque inculcanda est, ita quidem, ut non solum summis laudum encomiis effeatur, verum etiam demonstretur gravitas huius virtuti oppositi peccati, et periculi ex eo imminentis, puta impudicitiae et molitiei. Hoc enim omnium peccatorum difficultissimum est, quia coram est semper, et in promptu peccati hujus materia et occasio. Faecem omnium peccatorum non immerito appellaveris hoc vitium. Utinam a confessario mala tam diligenter considerentur, quam sciuntur et aguntur a juvenibus<sup>1)</sup>!

Consideratu digna sunt, quae Illustrissimus Episcopus Joannes Sailer de efficie adolesecationis et juvenum scribit<sup>2)</sup>.

„Pflichten der Jugend, des aufblühenden Alters, sind:  
 1. Sicherung der Schamhaftigkeit, der kindlichen Unschuld, der schönen Kindlichkeit; 2. Beherrschung der erwachsenen Neigungen zur Freundschaft und Liebe. Liebe und Freundschaft haben vielleicht unter allen Neigungen am meisten *blendenden* und *verführerischen* Schein, und üben diese Uebermacht des Scheines vorzüglich an dem blühenden Alter aus. Das Bedürfaiss sich anzuschliessen an gleichgesinnte Altersgenossen befreundet gar sehr, und das Bedürfaiss zu lieben und geliebt zu werden, das mit der erwachenden Geschlechtsneigung erwacht, zieht mit ungekanntem, schwer widerstehlichem Zuge an. Da nun gerade in diesem Alter die sinnlichen Triebe gewaltig hervorbrechen, da unter den sinnlichen Trieben vorzüglich die Triebe zur Freundschaft und Liebe sich mit Uebergewalt ankündigen; da beiden Trieben am meisten Leichtsinn und Unverstand eingeboren ist; da beide mit dem Zauber der *Kindbildungskraft* kunstreich zu spielen und mit diesen Kunstspielen zu bethören verstehen: so ist die Beherrschung der beiden Neigungen zur Freundschaft und Liebe eine besondere, und wohl die schwerste Aufgabe des zarten Al-

---

1) Chr. Staph. Erziehungs-Lehre p. 288. — 2) Handbuch der christl. Moral III. Bd. §. 186. Grätz. 1818.

ters. — Bei frommen, keuschen Jünglingen verkleidet sich die Geschlechtsneigung manchmal in Liebe zu ihres Gleichen. Der unbekannte Trieb erscheint anfangs als *Freundschaft*, und offenbart erst später seine *Tücke*. Deshalb haben weise Vorsteher in Erziehungshäusern, überzeugt, dass der unbewusste Zug, der Knaben mit Knaben verbindet, die schlafende Geschlechtslust aufregen, und grosse Verwüstungen anrichten kann, diese sogenannten *amicilias particulares* nie aus ihrem wachenden Auge gelassen."

Habita igitur occasione studiose inculcet confessarius, nullam causam esse pudoris ad reticendum, cum sciat infirmitatem hominum, et obligetur strictissimo silentio, et tanto pluris eos aestimaturus sit, quanto majori confidentia erga eum utentur, e contra si reticent, nihilominus toli mundo manifestandum in extremo judicio et cum aeterna damnatione. In primis etiam monendi sunt, ut primas tentationes aperiant pro intelligendis mediis illas superandi: natura enim incipit in illa aetate se commovere, et quandoque faciunt aliqua, primo nescientes esse peccata, sed inducto pessimo habitu difficillime emendantur. Non minus eos edocere oportet, ut pravos socios fugiant tanquam veros daemonis emissarios et pestem omnis boni, propterea nec sint alicui nimium familiares, eo quod nimia familiaritas, etsi bono fine inchoata, frequenter degeneret in multos abusus. Nihil isti aetati magis utile, quam frequens confessio.

4. Si confessarius advertat, quod quandoque accedunt ad alium confessarium, permittat, nec ullo signo ostendat sibi displicere, quia melius est sic, quam sacrilege confiteri; attamen tanto diligentius eis invigilet, quando redibunt. Si autem tales ab alio confessario clam ad se veniant, audiat ista vice, sed conetur disponere, ut se aperiant suo confessario, (dummmodo nil in oppositum premat), neque enim est melior, imo vix est aliis modus conservandi innocentiam, aut emendandi ipsos, quam si uno utantur confessario, et ejus consilia sequantur. Sapienter dicit S. Carolus Bor.: „Si quem confessarius deprehenderit, qui sine

*ratione legitima confessarium suum deserat, conetur eundem peropportune reducere. Quemadmodum enim medici, qui naturam temperamentumque corporis in infirmis perspectum habent, non facile permutari solent, quod morbis necessaria facilius invenire remedia norint, sic neque vindentur poenitentes nisi magno delectu a Medicis suis descendere debere, cum ii melius animarum vulneribus adhibere opportuna ac utilia instituta possint<sup>1)</sup>.*

Cauter autem procedendum cum adolescentibus et juvenibus; quae enim vident vel audiunt, observant diu, narrant aliis, de his ipsimet postea prudentiores judicant: major cura habenda est, ut satisfiat judicio, quod habebunt, quam quod nunc habent, nec plus eis dicendum, quam pati possit rescribi ab aliis. Etiam invitatis ingerenda sunt pia documenta et monita; sunt enim semina, quae si non jam, postea tamen fructum dare poterunt.

Quodsi confessarius rogetur a poenitente adolescente, ut consilium praebeat de vitae statu eligendo, valde cautus sit ac prudens, ne culpa sua causa existat infortunii terreni vel nonnunquam spiritualis ruinae. Eum vero, qui elegisse statum legitimum videtur, in primis si fuerit status clericalis, ad vocationem suam executioni mandandam juvet, quem in electione direxerit. Itaque ante omnia studeat, ut scopum statui illi, quem eligit proprium, bene agnoscat, subinde ut virtutia, si quae contraxit, consuetudinesque illi statui valde contrarias mature eruere, uti e contrario virtutes eidem magis convenientes comparare satagat, tandem ut difficultates, quae occurrere in statu electo plerumque solent, mature praevideat, atque ad eas generose superandas salutaribus remedii armisque animum communiat.

### Senes.

**§. 269.** Dum senes sacro tribunali se sistunt, singularem eis exhibebis affectum, seniori aetati debitum. Verum non negliges convenientem subjungere adhortationem, sed praecipue sequentia commendabis. 1) Ut, quoniam

1) In Instr. Past. II. c. 6.

juxta commune proverbium senibus mors in januis est, illam Ezechiae olim ab Isaia dictam sententiam sibi applicent. „Dispone domui tuae, quia morieris“<sup>1)</sup>, atque adeo rationes suas per sinceram et frequentem contritionem ac confessio- nem seriamque poenitentiam ita componant, ut ad easdem reddendas per mortem evocati intrepide compareant. 2) Ut illam quoque vocem: Ecce, sponsus venit, exite obviam ei<sup>2)</sup>, sibi dictam putent, adeoque mature cum virginibus pruden- tibus lampades suas oleo bonorum operum et praecipue misericordiae tam vivis quam defunctis exhibitae, instruere studeant. 3) Ut, cum eorum vita sit in speculo posita, et facta eorum sint quasi perpetuum consilium et exemplum Juniorum, ita vivere studeant, ut nullam senectuti sua maculam et execrationem conquerant, sed potius senectate sua digni appareant, ut olim Eleazar<sup>3)</sup> loquebatur, et cum Tobia seniori reliquum vitae sua gaudio consumere, et cum bono profectu timoris Dei in pace peragere queant<sup>4)</sup>. Exor- mologesia generalis senibus suadenda est, quodsi nullam adhuc fecerint, ut securiores moriantur.

### Feminae.

§. 270. Circa confessiones mulierum in genere obser- vare debet confessarius, ne magis inclinet ad mulierum confessiones excipiendas quam virorum. Id enim S. Xaverius jam pridem docuit, dicens: „Et quoniam foeminae plerumque multum negotii facessunt, cum eis haec tenenda maxi- me est cautio, ut viros Christo adjunctos impensius excolas, quam eorum uxores. Nam cum natura constantiores sint viri, et ab eis domestica pendeat disciplina, rectius profecto apud eos atque utilius opera collocatur. Recte enim Sapiens: „Qua- lis est, inquit, Rector civitatis, tales, qui habitant in ea.“ Et simul multae offensiones sermonesque, qui oriri solent in foeminarum familiaritate, vitantur.“ Caveat omnium quidem mulierum, sed praecipue earum, quaé aetate, statu, condicione periculosiores sunt, familiaritatem in confessionibus

---

1) Isai. c. XXXVIII. – 2) Matth. XXV. 6. – 3) II. Mach. VL. – 4) Tit. II. 2.

audiendis, utpote quarum ex consuetudine plerumque aut sumus sequitur aut flamma. Saepe amor spiritualis transgre-  
di solet limites suos et fieri carnalis, et optimum vinum in  
fortissimum converti acetum. Atque etiam ideo S. Xaverius,  
teste Turselino, „quoniam in familiaritate mulierum ferme  
plus periculi est, quam emolumenti, magnopere author erat  
confessariis, ut in confessionibus, in colloquiis, in congres-  
sibus earam, in reconciliatione cum conjugibus cauti essent,  
intentique ad suspiciones rumoresque horum, et non tantum  
ad culpam crimenve vitandum“.<sup>1)</sup> Saepe videtur esse chari-  
tas et est magis carnalitas. Igitur nautarum instar diligentur  
et operam confessarius, ut animae suae navis bene sit so-  
lida, et ita munita, ut nulla sit nimula, per quam vel gutta  
aliqa sensualis amoris ad aliquam mulierem intrare  
possit.

In ipsa confessione tria specialiter observanda sunt:  
a) *Locus*, ut scilicet, quantum fieri potest, in loco semper  
patente, et ad crates audiantur ejusmodi confessiones. Ve-  
spertilioes et noctuae in tenebris praecipue suis tentationi-  
bus homines incautos infestant. Christus cum muliere Samari-  
tanana in patente loco et aperto campo versabatur. b) *Teme-  
pus*, ut scilicet breviter eas, maxime si frequentius confi-  
teantur, expediat, ideoque longas et ad rem non pertinentes  
narratiunculas, prolixas adhortationes et curiosas magia  
quam salutares quaestiones studiose devitet. Sicut is, qui a  
pice coquinari non cupit, necesse est, ut eam non tamdia  
in manu teneat, donec incalescat et manum commaculet, ita  
qui a mulierib[us] sexu inquinari horret, omni studio cavere  
debet, ne per longiorem confabulationem affectus incalescat,  
et corda utriusque sic conglutinet commaculetque, ut et dif-  
ficeretur a se avelli, et macula contracta nonnisi cum magno  
labore deleri queat. c) *Modus*, qui in eo praecipue consistit,  
ut mutuus aspectus fugiatur, et in ipso confessionis pro-  
gressu severum se potius, quam familiarem ostendat, in

---

1) In vita ejus libr. 7. c. 17.

universum tamen paterna quaedam et spiritualis gravitas  
in eo eluceat.

### Virgines.

§. 271. His praesertim confessarius inculcat:

1) Ut agnoscant beneficium, quod ipsis contulit Deus, dum pro spenso terreno se infinites pulchriorem, nobiliorrem, ditionem, sapientiorem sanctiorem et amabiliorem in sponsum obtulit. 2) Ut juxta monitum S. Pauli cogitent quae Domini sunt, ut sint sanctae corpore et spiritu; 1) praecipue vero orationi et familiaritati cum coelesti sposo suo studeant, atque omnes cum eo adversitates libenter fortiterque excipient 3) Ut neminerint, se thesaurum virginitatis suae in vasis fictilibus et fragilibus portare, atque adeo omnes occasiones, in quibus periculum amittendi illum apparat, studiose declinet<sup>2)</sup>). Quare doceat eas, a) vel occultam superbiam fugere, ob quam Deus nonnunquam permittit lapsum in peccatum castitati contrarium; b) et ipsam iram evitare, quod ea sanguinem accendat carnemque commoveat; c) et otium fugere, quod carnis motibus portam aperiat; d) ac denique omnia loca et personas devitare, ex quibus virginitatis nitori obscuritas aliqua accedere possit. 4) Virginibus in primis suadenda obedientia et humilitas. Qui optime superioribus obedit, facile et huic obedit caro. Quamprimum protoplasti Deo obedientiam denerunt, etiam caro spiritui amplius obedere recusavit. Custos virginitatis charitas, locus custodis humilitas. „Virgines, scribit S. Caesarius, quae integritatem corporis Deo auxiliante custodiunt, totis viribus cum Dei adiutorio laborare contendant . . . diaboli venena respuere, invidiae superbiaeque morbum quasi hostis gladium pertimescere, obedientiam humiliter custodire, nunquam senioris praecepta contemnere, lectioni et orationi insistere”<sup>2)</sup>). 5) Juvabit quo-

1) 1. Cor. VII. 34. — 2) Eccles. XXI. 2. Prov. VI. 27. 1. Cor. XV. 32.

3) Cfr. Die christliche Jungfrau, wie sie sein soll, und es werden kann. Von Georg Maurer, Subregens des bischöflichen Clerical-Seminariums: Augsburg 1823.

que proponere exempla Ss. Virginum, in primis autem illud beatae Virginis Mariae: quam corde fuerit humilis, quam verbis gravis et parca, quam modesta facie corporisque totius compositione, quam intenta operi, quam Deo conjuncta; honeste quidem vestita, mentis autem sectans pulchritudinem, quam in virtutibus, quibus homo Creatori suo assimilatur, sitam esse noverat.

Quoad puellas vero, quae virginitatem suam Jesu Christo consecrare cupiunt, non facile confessarius eis permittat castitatem perpetuo vovere, sed attenta carum indole et probitate concedere potest, ut castitatem per aliquod definitum tempus, vel adjecta rationabili conditione voveant.

### Viduae.

**§. 272.** Viduis quatuor suadere debet confessarius virtutes: 1) Insignis vitae honestatem et integritatem; cum enim jam innuptae sint et ipsum Christum pro sponso habent, merito juxta monitum S. Pauli <sup>1)</sup>, ea ornamenta quaerere debent, per quae ipsi magis placeant ejusque amorem facilius sibi concilient. Hanc enim forte ob causam etiam Deus illis virum eripuit, ut S. Melania agnovit, quae, cum maritum mortuum extulissent, Deum laudavit, eique gratias egit, quod hoc impedimento ablato occasionem ei praebueret perfectius ipsi serviendi.

2) Constantem ad Deum fiduciam: quem in finem prodierit ipsis ostendere, quantam curam semper viduarum habuerit, et habiturum se promiserit Deus. In primis dum dixit: „Viduae et pupillo non nocebitis, si laeseritis eos, vociferabuntur ad me, et ego audiam clamorem, et indignabitur furor meus, percutiamque vos gladio” <sup>2)</sup>. Deinde apud Jeremiam: „Relinque pupillos tuos, et ego faciam eos vivere, et viduae tuae in me sperabunt” <sup>3)</sup>. Sed et David <sup>4)</sup> testatur, quod pupillum et viduam Deus suscipiet, ideoque „Pa-

1) Cor. VII. 34. — 2) Exod. XXII. 22. — 3) Jerem. XL. IX. 11. — 4) Psalm. CXLV.

trem orphanorum et viduarum“ Eum vocat <sup>1)</sup>). „Licet enim, ait S. Chrysostomus <sup>2)</sup>, maritum non habeat, vidua tamen secum Christum habet, a quo universa, quae ingruant, malo propulsentur. Sufficit enim, dum injuria venatur vidua, ut introeat, genu flectat, acerbe ingemiscat; ejusmodi enim sunt arma viduae, lacrymae, gemitus ac preces assiduae.“

3) Assiduum orationis studium. Sic enim S. Paulus menuit dicens: „Quae vere vidua est et desolata, speret in Deum, et in se obsecrationibus et orationibus nocte et die“ <sup>3)</sup>. Ita exemplo suo docuit Anna prophetissa, de qua S. Lucas testatur, quod non discesserit de templo, jejuniis et obsecrationibus serviens die ac nocte.

4) Prudentem charitatem erga liberos et domesticos, qua tum necessaria illis providere, tum in pietate et timore Dei eosdem educare satagant; ut ipso quoque jure illos cum S. Tobia sic alloqui possint: Nolite timere, filii mei, pauperem quidem vitam gerimus, sed multa bona habebimus, si timuerimus Deum, et recesserimus, ab omni peccato, et fecerimus bene“ <sup>4)</sup>.

### Moniales.

§. 273. Ad confessiones monialium excipiendas specialis approbatio et jurisdictione Episcopi ordinarii requiritur. Cfr. §. 42. Quo penitus autem et fructuosius has personas regere possit confessarius, tum ea, quae ad ipsam status religiosi perfectionem spectant, tum ea, quae ad propriam causque Religionis vocationem pertinent, bene cognoscere studeat, eumque in finem libros asceticos de hac materia scribentes, item earum regulas et constitutiones crebro et accurate evolvat; confessarii enim est, ut eas et ad perfectionem christianam, et in specie ad perfectam votorum et regularum suarum observationem hortetur. Huc spectant, quae supra Sect. I. §§. 109. et 110., et Sect. II. §§. 214—221., de

<sup>1)</sup> Psalm. LXVII. 6. — <sup>2)</sup> Serm. 20. In illud: Vidua eligater. — <sup>3)</sup> I. Tim. V. 5. — <sup>4)</sup> Tob. IV. 23.

perfectione christiana diximus. Nitendum vero maxime est illis, ut in humilitate indies proficiant, nam laudabilis est virginitas, sed magis necessaria humilitas. Ubi humilitas, ibi charitas, corporis animaeque puritas, patientia aliaeque virtutes, quibus ad coelestes aeternas delicias aspirent oportet, oleum misericordiae semper secum habentes, ut, cum venerit sponsus, intrent ad nuptias cum eo <sup>1)</sup>). Si afferant quaerelas contra eas personas, quibuscum vivant, hortetur, ut sequantur S. Catharinam Sen. quae, ut levius ferret vexationes parentum et domesticorum, Christum Dominum in parente, beatam Virginem Mariam in matre, in reliqua familia Apostolos sibi imaginabatur et reverebatur. — Si nimium angantur ob defectus quotidianos, inde occasionem sumat illis ostendendi felicitatem suam: si enim in Religione, ubi tot suppetunt media salutis, tam frequenter labantur: quid non fuisset futurum in seculo, ubi tot occurrunt pericula Deum offendendi? Simul moneat, ut meminerint conditionis humanae, atque in memoriam illis revocet illud S. Aloysii: „Nimum de levibus et quotidianis erratis affligi, indicium hominis esse semet ignorantis.“ Hinc ille adversus errata quotidiana hanc orationem adhibebat: „En mi Domine! quam fragilis sum, et miserabilis! Ignosce, mi Jesu, et gratiam concede, ne idem peccatum committam.“ Et tum quiescebat <sup>2)</sup>.

Ceterum fatendum est, magna opus esse intelligentia et prudentia multa, a) ne confessarius aut sibi, aut alteri parti ullam molestiam ullumque periculum aut nocumatum creet. b) Ut in responsis dandis non sit praeceps nimis. c) Ut nulli se nimis familiarem, nec uni potius, quam alteri faventem ostendat; quia ex utraque hac doctrina negligenta grandia pericula, perturbationes, aversiones oriunt solent. d) Ut in confessionibus audiendis nullum impatientiae et taedii signum exterius ostendat, hoc enim non parum im-

1) Matth. XXV. 12. — 2) Cfr. De tristitia et mortore affectis §§. 243. — 249. Item de scrupulis §§. 254. — 258. Raineri Sasserath. Neo-Confessarius. Colon. Agripp. 1781. p. 230.

minueret confidentiam, quae tamen ejusmodi personis summe necessaria est, utpote quae unicum fere refugium ad confessarium habent, quo si priventur, non aliter ac oves pastore suo destitutae sunt, expositae variis angoribus et temptationibus. e) Ut non inordinate turbetur; si et gravia ab ipsis patrata animadvertat; meminerit, quo ardenter Deo servire incipiunt, eo vehementius ab hoste infernali oppugnari, atque ad lapsum impelli; quare commiseratione magis, quam indignatione, auxilio magis, quam reprehensione dignae sunt<sup>1)</sup>. f) Ut non facile antiquas consuetudines immutare, aut novas introducere velit. g) Ut intra limites confessarii, cuius est animarum saluti et perfectioni invigilare, arcte et pertinaciter se contineat, nec aliis domesticis negotiis sese absque causa et necessitate immisceat. Superioris autoritatem nunquam non salvam et in columem tueatur<sup>2)</sup>.

**Confessarii Monialium aetate sint prævecti, prudentes, doctrina et vita spirituall conspicui.**

Verendum etiam est, ne præposterus in confessione metus et pudor aliquando in monialibus efficiant, ne illæ coram ordinario suo confessario conscientiam suam plane exonerent. Unde quod a *Concilio Tridentino*<sup>3)</sup> in hac parte indulatum, etiam ante in *Constitutiones synodales* relatum est, ut alius extraordinarius confessarius illis bis aut ter in anno offeratur; id ne a confessariis monialium ordinariis tanquam suae potestatis derogatorium negetur aut constringatur, cum expedit etiam saepius hanc potestatem cum Superiorum licentia facere, et libertatem aliquam salutarem ad alia mala præcavenda hac in parte permittere, si perspicuis argumentis angi conscientias animadvertant.

Haec oblatio confessarii extraordianrii bis vel ter in anno (juxta præxlin communem omni trimestri) præstari debet etiam aliis mulieribus, sive regularibus sive secularibus, collegialiter degentibus, quae unicum habent confessarium.<sup>4)</sup>.

**Confessarius monialium tam ordinarius quam extraordinarius minime ingrediatur septa monasterii, nisi ad Sacraenta Poenitentiae, Eu-**

1) Cfr. S. Joan. Franc. de Chantal: le trésor du Chrétien liv. II. 24. —

2) Cfr. Synod. Osnabrug. anno 1628. P. III. 8. de sanctimonial confessari. n. 16. — 20. Conc. Germ. Tom. IX. — 3) Sess. XXV. cap. 10. de Regular. — 4) Bulla: *Pastoralis curæ*.

charitiae et extremae Unctionis ministranda monialibus vel aliis personis infirmis ibi degentibus, nec non ad commendandam animam agonizantium <sup>1)</sup>.

Omnis confessarii in monasteriis monialium non excipiunt confessiones sacramentales monialium aegrotantium, nisi janua cellae, in qua morantur, aperta; assistant etiam aliquae moniales, ita tamen, ut videre quidem possint tam aegrotam quam confessarium, non autem audire loquentes <sup>2)</sup>.

### Monita generalia pro perfectione monialium.

§. 274. 1. Collocare omnem fiduciam suam in Deo et omnino diffidere de se suisque bonis propositis. Masculum propositum se vincendi et vim sibi datis occasionibus inferendi. Ait S. Theresia: „Si defectus non procedit a nobis, ne timeamus, quod Deus se abstineat ab impertiendo nobis auxilio ad nostram sanctificationem.“

2. Cavere a quoquaque minimo defectu deliberato, sive apertis oculis commisso. „A peccato deliberato, inquit eadem Sancta, quantumvis parvo, Deus vos liberet.“ Subditque: „Daemon enim per opera minimarum rerum aliqua facit foramina, per quacres magnae ingrediuntur.“

3. Non tristari post admissos defectus, sed cito se humiliare, et ad Deum configiendo cum brevi actu contritionis, et proposito se in pace remittere; et ita semper se gerere, etiamsi pluries in die quis caderet. Et in hoc monet S. Theresia, ne communicentur propriae tentationes animabus imperfectis, quia ita et sibi et aliis damnum affertur.

4) Alienare se ab omnibus propinquis, rebus, voluptatibus; etenim inquit S. Theresia: „Anima non recedendo a voluptatibus mundanis, non post multum, denuo recedit a via Dei.“ — Effugere familiaritatem personarum diversi sexus, quantumcunque fuerint religiosae; saepe enim hac ra-

1) Alex. VII. Const. Felici 5. 9. — 2) Epist. circularis S. Cong. Episcoporum de modo in excipiendis confess. monialium aegrotantium. Romae. 21. Mart. 1682.

tione affectiones non parae obtruduntur pro spiritualibus. Oportet ante omnia rentintiare propriae aestimationi et propriae voluntati, imo et rebus spiritualibus, ut Orationi Communioni, et mortificationibus, quando haec obedientia non permittit. Verbo, oportet expellere a corde omne, quod non est Deus, et quod non est secundum maius Dei beneplacitum.

5. Laetari cum spiritu, quoties se cernit contemni, aut minus reputari. O quam pulchre orat anima illa, quae vilipendia libenter amplectitur: praecipue in communitatis, in quibus haec virtus est omnium longe maxime necessaria; consequenter oportet fovere affectionem specialem erga eos, qui ita se gerunt in nos, illis serviendo, beneficendo, honorando, saltem benedicendo et commendando specialiter Deo, quemodmodum Sancti facere consueverunt.

6. Alere ardentissimum desiderium amandi Deum, filiusque placendi. Ait S. Therèse: „Dominus adeo desideriis delectatur, ac si fuissent executioni demandata. Ordinarie Deus non impertitur favores multum singulares, nisi sis, qui diu desideraverunt ejus amorem.” Hoc desiderium amandi Deum complectitur affectum summum erga orationem, quae est fornax, in qua accenditur amor divinus.

7. Habere magnum studium se conformandi divinae voluntati in omnibus rebus appetitui nostro contrariis, et se pluries in die Deo offerre: „Non consistit, ait S. Therèse, progressus in sibi procuranda fruitione Dei, sed in adimplenda illius voluntate.” Vera unio est unire nostram cum divina voluntate. Fiat, laudetur et superexaltetur in omnibus semper altissima, sapientissima et amabilissima Voluntas Dei!

8. Praestare exactam obedientiam Regulis, Superioribus et Patri spirituali. Dicebat V. P. Vincentius Carafa: „Obedientia est Regina omnium virtutum; omnes enim virtutes obediunt obedientiae.” Et S. Theresia: „Deus ab anima, quae sibi proposuit illum amare, nihil aliud exigit, quam obedientiam.” Perfecta vero obedientia consistit in eo, ut cito, fideliter, alacriter obediamus, nullam exqui-

rendo rationem, quoties res jussa non sit certe peccatum. Hoc est illud „*Vince te ipsum*“ toties inculcatum a S. Francisco Xav. et S. Ignatio, qui solitus erat dicere, longe pluris proficere animam mortificationis amicam unico horae quadrante, quam alias non mortificatas per plurimas horas.

9. Attendere semper divinae praesentiae. Inquit S Theresia: „Omnne malum provenit ex eo, quod non consideremus Deum praesentem.“ Qui vere amat, nunquam obliviscitur objecti amati. Ad hanc Dei praesentiam fovendam juvat saepius in die repetere actus amoris in Deum et petere divinum amorem; quem in finem multum proderunt preces jaculatoriae.

10. Quotannis exercitia spiritualia peragere per octo vel decem dies; alienando se, quantum fieri potest, ab omni conversatione et officio, quod distractiones afferat, ut solum cum Deo versetur. Similiter singulis mensibus aliquam diem ad sui collectionem destinare. Devote celebrare Nove-nas Nativitatis Domini, Paschatis, Pentecostes, SS. Corporis Christi, Festivitatum Beatae Virginis Mariae, S. Josephi, S. Angeli custodis, S. Fundatoris Ordinis, Sancti Tute-laris etc. <sup>1)</sup>.

### Clerici sacris Ordinibus initiandi.

§. 275. Paucis hauc materiam absolvere licet, quandoquidem provincia hujus muneris viri probatae scientiae et pietatis, quos experientia magistra jam docuit, funguntur; hos vero uberioris instruere modestia vetat. Quare nonnisi operis complementi gratia brevi compendio quaedam dicere fas sit. Profecto gravissimum omnium munus aggreditur ille, qui clericis ad pietatem et perfectionem sacerdotalem informandis se impedit, cum ob ipsorum poenitendum, tum

---

1) S. Lig. Prax. Conf. n. 156. — 171.

Ecclesiae, cuius divino tamulatu*m* in aeternum *mancipati ex-*  
*sistunt, salutem.* Licet enim universum conversio peccato-  
*ris ejusque in virtute protectus nō humanae solum indu-*  
*striae, sed praeprimis divinae gratiae opus sit, tamen multum ex confessarii, quo cl<sup>i</sup>arici utantur, industria et direc-*  
*tione spirituali pendet. „Confessarius Seminarii illud secum*  
*reputet, ex se rectaque sui maneris administratione pende-*  
*re eorum, qui in Seminario vivunt, in omni virtute progres-*  
*sum”*<sup>1)</sup>.

Non est nobis hic propositum, officia emittare, quibus cl<sup>i</sup>erici stringuntur et in quae peccari soleat, sed nam illud monere sufficiat: ut Clerici per confessiones queque continuo memores reddantur, quod sint futuri, ut SS. Pa-  
 tres loquuntur, Dei militia, murus Ecclesiae, vitae lumina, fidei columnae, duces et pastores gregis dominici, amici et domestici Dei, coadjutores Domini pro ipso legatione fungentes, dispensatores domua regiae, mediatores denique inter Deum et homines<sup>2)</sup>). Quamobrem confessarii illis adhortationes et admonitiones suggesteret, quae praeprimis rationem praeparationis ad sacros Ordines suscipiendos habent, atque subaidia virtutis talia subministrabit, quae viam abrundunt ad perfectionem sacerdotalem. Inter omnia autem vir-  
 tutis media prae ceteris illud ceu saluberrimum et apissimum jure merito commendare oportet, quod in frequenti Sacramentorum usu reponitur. Decet sane, ut silentio premam insignes frequentis Confessionis et Communionis fructus, ut, qui quotidie aliquando sacris operatur sint, nunc jam frequenti S. Synaxi se Deo et Domino amo eniant consecrantque<sup>3)</sup>! Quod vero obligationes confessarii attinet in dirigenda Clericis, multa sane opus est scientia sanctorum,

---

1) S. Carol. Bor. Instit. Semin. P. II. c. 4. de offic. confess. Cfr. Philipp. Jakob v. Hoth's Bildung des Priesters. Bamberg und Würzburg 1784. — Traité de salats ordrea. Par. M. Oliver, 4<sup>e</sup> édit. Paris 1804. — Manuel de pleté à l' usage des Séminaires. 7<sup>e</sup> édit. Paris chez Moügignon junior 1833. Geistlicher Wegweiser für Kleriker besonders in Seminarien. Von Dr. Alois Schlör. Grätz 1842. — 2) Cfr. Lectiones in usum Cleri. Vienense 1824. — 3) Conc. Trid.

multa prudentia, et, quod minimum non est, multa spirituum discretione. Etenim fingamus rem ita esse, ut ex prudenti confessarii non scrupulosi judicio poenitenti clerico necessaria respectu ad sublimitatem status, in quem immitti supplicat, desit vitae probitas; puta, si vix egressus sit ex statu peccati lethalis, cuius prava consuetudine hucusque ex longo detinebatur tempore. Eheu, nonne metuendum instat, ne sacerdotali ordinatione inauguratus idem persistat, ne dicam pejor evadat, et populis et Ecclesiae perniciem afforat magnam? Triste quidem est confessarii negotium, quo ipsum inducat ad statum ecclesiasticum vel deserendum vel differendum, donec indubitata emendationis omnigenae signa dederit. Verum uterque peccaret graviter, et poenitens, si indignus ascenderet ad Altare Dei ordinem sacrum suscipitur, et confessarius, si ipsum omnibus, quibus valet, suae potestatis mediis, seclusa tamen omni diffamationis specie, non dehortaretur. „Ordines enim sacri, docet S. Thomas, praeexigunt sanctitatem, unde pondus ordinum imponendum parietibus jam per sanctitatem desiccatis, i. e. ab humore vitiorum”<sup>1)</sup>. Et alibi: „Sicut illi, qui Ordinem suscipiunt, super plebem constituantur gradu Ordinis, ita et superiores sint merito sanctitatis”<sup>2)</sup>.

Verumtamen ait S. Ligoriū<sup>3)</sup>, excipitur casus, quo a Deo donaretur quis tam extraordinaria compunctione, quae ipsum liberaret ab antiqua fragilitate (peccati mortalis); nam, ut ait Angelicus Doctor: „Quandoque tanta commotione convertit Deus cor hominis, ut subito perfecte consequatur sanctitatem spiritualem”<sup>4)</sup>. Rarae quidem sunt hujusmodi conversiones, — — — sed quando vere quis tantam reciperet gratiam a Deo, (cujus admirabiles sunt misericordiae) quae ipsum taliter mutatum redderet, quod, licet adhuc aliquem pravum motum sentiret, magnum tamen conceperisset horrorem adversus peccatum, et simul notabiliter diminutum in se cognosceret ardorem concupiscentiae, ita,

---

1) Summ. theolog. 2. II. q. 189. a. 1. — 2) Ibid. Suppl. III. q. 85. a. 1. —

3) Prax. Conf. n. 79. — 4) Ibid. III. q. 86. a. 5.

ut a gratia munitus facile jam inciperet temptationibus obstatere, et insuper firmiter statuisse, in posterum non tantum vitare peccata et occasiones, sed etiam media opportunitiora suscipere ad vivendum, ut Sacerdotem decet, et jam simul incepisset ad suam conversionem confirmandam instanter preces fundere pro sua perseverantia, cum magna et tali in Deum fiducia, quae eum redderet moraliter securum de quadam magna vitae mutatione: tunc poterit confessarius in sententiam sui poenitentis descendere, ipsique adsentire pro sacrorum Ordinum susceptione.

Haec, quaeso, merito consideranda sunt ab iis non solum, qui novitiorum Magistri et Confessarii munus obeunt, verum etiam ab omnibus, quicunque demum accenseri cogitant aut volunt statui Ecclesiastico, ne praepropere vel inconsiderate et temere aut alias admittant, aut seipso introducant. Nisi enim vitae innocentiam servent, dum ad sacerdotiales virtutes efformantur, vix ulla spes est, quod illas servabunt in sacerdotio constituti. Unde turpiter se ipsos illi decipiunt, qui arbitrantur, quod in sacerdotii gradu possiti emendabunt vitia, in quibus Laici vel clerici sorduerunt. „Nam, ut praecclare ait S. Gregorius M., nequaquam valet in culmine humilitatem discere, qui in imis positus non desinit superbire: nescit laudem, cum suppetit, fugere, qui hanc didicit, cum deesset, anhelare. Nequaquam vincere avaritiam potest, quando ad multorum sustentationem tenditis, cui sufficere propria nec soli potuerunt. Ex anteacta ergo vita se unusquisque inveniat, ne in appetitu culminis imago cogitationis illudat”<sup>1)</sup>. Lectu dignissimum, imo frequentissima atque seria meditatione dignum est püssimum monitum viri alicujus vere docti ac solide versati in disciplina Ecclesiastica, monitum, inquam, quo juvenem Theologum alloguitur: „Vide ergo, quicunque te ad sacros Ordines, atque ad curam animarum disponis, quanta sollicitudine, quantis laboribus, debeas in te donum continentiae stabiliſſre, ut de

---

1) Libr. Past. P. 1. c. 8.

divina misericordia possis confidere, nulla deinceps tentatione evertendum: „*cum teste S. Gregorio, plerique sacerdotum, qui labuntur, in impenitentis cordis caliginem proficiantur, et nulla hominis exhortatione resipiscant,*” Te ipsum castum custodi, ut domum Dei, templum Christi, organum Spiritus sancti. Quibus addimus: „Nemo amplius in Ecclesia nocet, quam qui perverse agens, nomen vel ordinem sanctitatis habet, et, ut ait Deus: „*Laqueus ruinas populi mei Sacerdotes mali*” <sup>1)</sup>). — „Qui munera sui necessitate compellitur sancta dicere, hac eadem necessitate compellitur sancta monstrare; illa enim vox validius auditorum corda penetrat, quam loquentis vita commendat.” — „Verbi semen facile germinat, quando hoc in audientis pectore pietas praedicantis rigat.” — „Imperfecti arripere timeant culmen regiminis, et qui in planis stantes titubant, videant, ne in praecipitio pedem ponant: nam cum pastor per abrupta graditur, ad praecipitium grex sequitur” <sup>2)</sup>). „Vae ministris infidelibus, qui necdum reconciliati, reconciliationis alienae negotiis, quasi homines, qui justitiam fecerint, apprehendunt, vae filiis irae, qui fideles sese mediatores pacis, ut peccata populi comedant, mentiuntur; vae qui ambulantes in carne, Deo placere non possunt, et placare velle praesumunt” <sup>3)</sup>). — „Grandis dignitas sacerdotum, sed grandis ruina eorum, si peccant. Laetemur ad ascensum, sed timeamus ad lapsum” <sup>4)</sup>).

### Sacerdotes.

**§. 276.** Quum clerici in ordinibus sacris constituti profundiores tam sui, quam legis divinae cognitionem teneant, opus non est, nisi res in oppositum premat, ut sicut certi laici, qui tanta veritatum religiosarum cognitione non polent, examinentur. — Instructio et adhortatio, si qua necessaria visa fuerit, eo quod confitens presbyter aut sacerdos sit

---

1) Ezech. XLIV. — 2) Synod. Antwerp. anno 1699. Conc. Germ. ab Harzemio edit. Tom. X. pag. 67. seqq. — 3) S. Bern. De convers. ad Cleric. c. 8. — 4) S. Hier. libr. 8. in Ezech. c. XLIV.

altioris ordinis minime omittatur. Sit vero admonitio brevis, efficax et modesta. Confessarium etenim decet cum presbyteria Praelatisque Ecclesiae debita reverentia et modestia agere, ita tamen, ut cum occasio fert, indicet, quae sint sui munera. Indirectum instructionis et abdicationis modum prae reliquia commendare juvat.

Nemo vero nebiq; succenseat, dum eos, qui sacerdotum religiosorum vel secularium confessiones audiunt, grave munus in se suscipere arbitramur, quandoquidem summi momenti negotium esse aestimamus, a sacris esse Clericis, qui a Domino constituti sunt Pastores ovium et Rectores Ecclesiae, qui omnium virtutum splendore ornati, aliis lumen preferre debent, eaque ex officio pascoere Sacramentis, verbo, exemplo et oratione; qui forma facti gregis ex animo, exemplum sint fidelium <sup>1)</sup>). Vacantur sacerdotes lumina mundi et sol terrae prepterea, quod eorum munus est, fidèles doctrinam et moribus illuminare, et Spiritus sapere condire. Ex quo intelligi datur, quantopere alii praelucere debeant humilitate praesertim, obedientia, studio orationis, Fide, Spe, Charitate et Castitate <sup>2)</sup>). Nobilem necesse est sacerdotem, uti qui minister est Domini, erubescat servum esse peccati. „Multa sunt laicis venialia, quae clericis sunt mortalia” <sup>3)</sup>). Religiosi monendi sunt insuper, ut vota essentialia Religionis perfecte observare nitantur aliasque sui ordinis regulas et statuta; atque per observantiam votorum et praeceptorum in via perfectionis progrederi impediāt ad laborent. Hunc in finem singulariter commendanda sunt omnibus regularibus et secularibus, quae Tridentina synodus sapientissime incalcat, dum ait: „Nihil est, quod aliena magis ad pietatem et Dei cultum assidus instruat, quam eorum vita et exemplum, qui se divino ministerio dedicarunt: cum enim a rebus seculi in altiorem sublati locum conspiciantur, in eos tanquam in speculum reliqui oculos conjiciunt, ex eisque sumunt, quod

---

1) I. Petr. V. 3. I. Tim. IV. 12. — 2) II. Tim. I. 7. I. Tim. VI. 11. —  
3) Innocent. III. serm. 4. in Cons. Pont.

imitentur. Quapropter sic decet omnino clericos, in sortem Domini vocatos, vitam moresque suos omnes componere, ut habita, gestu, successu, sermone aliquis omnibus rebus nihil nisi grave, moderatum, ac religione plenum praeseferant; levia etiam delicta, quae in ipsis maxima essent, effugiant; ut eorum actiones cunctis afferant venerationem<sup>1)</sup>.

Inter monita autem poenitentibus sacerdotibus ingerenda primas tenet illud, quod circa vitae sacerdotalis pie instruendae propositum concipiendum versatur. Certe enim proposito illo deficiente, vita sacerdotis ut plurimum infrugera, instabilis, et varia spiritualibus periculis obnoxia; sine illo proposito omne caput languidum, et omne cor moerens, et plerisque a planta pedis usque ad verticem non est in eo sanitas. „Qui non est mecum, ait Salvator, contra me est, et qui non colligit mecum, dispergit”<sup>2)</sup>. — Ex hoc proposito firmiter in animo concepto provenit vera pax et tranquillitas animi: hinc in muneribus ecclesiasticis obeundis auctoritas, in virtutum exercitiis delectatio, adversus tentationes irruentes robur, ex hoc denique proposito firmiter concepto, et quotidie iterato, procedit perseverantia, quae est virtutum reliquarum veluti corona et complementum. Atque firmissimum hoc propositum vitae nostrae secundum Dei voluntatem instruendae, et ad normam munericis nobis ab Ecclesia impositi componendae Deo offerre, et ab eo instanter per Christi merita postulare oportet, ut nos in eo stabilire et confirmare dignetur. Hinc magnopere necessaria est oratio, et quidem copiosa oratio, ad quam confessarius poenitentem suum omni, qua potest, suavitate hortabitur; quandoquidem nec pro se solo, nec etiam pro aliis bonum aliquius momenti efficiet, nisi instanter protulerit<sup>3)</sup> servitutis suae scutum, orationem. Monita, imo multoties iterata precepta Scripturae de orationis officio, exempla Sanctorum et Iesu Christi, quem alium proprius concernunt, et efficacius stringunt, quam Sacerdotes! Quare

---

1) Sess. XXII. de reform. cap. 1. — 2) Luc. XI. 23. — 3) Sap. XVIII. 21.

confessarius moneat poenitentem sedulo hujus officii adimplendi, nec pudeat ipsum mentionis praeprimis Breviarii, utpote precum ab Ecclesia cunctis in ordinibus sacris constitutis praescriptarum<sup>1)</sup>). Nostri quidem instituti non est, obligationem hujus officii vindicare, sed sacerdotum confessarios monere, ut in excipiendis illorum confessionibus rationem hujus etiam praecepti Ecclesiastici habeant, non desistentes, suaviter et paterne hujus officii eos commonefacere, utpote quod a legitima Ecclesiae auctoritate emanavit, et nomine totius Ecclesiae persolvendum est. \*

In his vero omnibus admonitionibus non sine magna efficacia utetur confessarius omnium virtutum perfectissimo exemplari, Salvatore Iesu Christo, summo Sacerdote. Dic poenitenti: Intuere Sacerdotem aeternum, Pastorem animarum piissimum, Jesum Christum: quem qui sequitur, non ambulat in tenebris, sed habebit lumen vitae. Frequenti consideratione perpende, quae Jesus fecit et docuit: et instrueris. In dubiis et difficultatibus Ipsum ob oculos mentis statue, et cum fiducia interroga, quid secundum voluntatem Ipsius agendum tibi sit: et illuminaberis. Laboribus et afflictionibus pressus contemplare Jesum Filium Dei, sudantem et patientem, et denique in Cruce morientem: et confortaberis in nobilissima sequela illius, qui pro te peccatore longe asperiora passus est.

**\*Audiamus virum plum et doctum de neglectu hujus officii conquerentem:** „Et qui demum sunt, qui neglecto penso canonico de profundis suis sublimibusque meditationibus gloriantur? Illos inter, qui horas canonicas quotidie persolvunt, invenies plurimos, qui insuper aeternas veritates serio perpendunt, de corde precantur, atque mentem suam per continuatum orationis studium mire recreant. Ast e numero eorum, qui Breviarium contemnunt, vix unum deteges, qui allis pletatis exercitiis sedulo incumbat. Plerique jam per exitiale frigus, quo tremendum Sacrificium aliaque religionis mysteria tractant, nimium quantum produnt, quo spiritu imbuti sint.

---

1) Cfr. Von dem moralischen Nutzen des Brevier-Gebets, von M. Wittmann. Landshut 1884.

**I**dem dicendum de his, qui ad horas canonicas recitandas tempus sibi deesse ajunt. Hinc inde quidem fieri potest, ut ob congegitatos labores vix aliquid temporis supersit. Ast mentiuntur, qui tempus nullum sibi suppeteret generatim praetendunt: qui enim occupationes et res suas apte dispositi, atque tempore sibi concessa prudenter utitur, certe etiam ad Breviarium apta spatia habebit. Id quod experientia satia confirmat. Viri cordati, etiamque plurimi negotiis occupentur, rarissime tamen conquerentur, se ad dicendas horas canonicas necessario tempore destituti; contra, qui hunc temporis defectum obtendunt, plerumque per magnam diel partem vel vanis confabulationibus indulgent, . . . novellis levibusque scriptiunculis vacant, quibus sola fere curiositas nutritur et phantasia incalescit<sup>1)</sup>.

### Continuatio.

**§. 277.** Quod attinet satisfactionem sacerdotibus injungendam, his non facile longae et multae sunt imponendae, cum alioquin ad horas canonicas recitandas obligentur. Si vero majorem poenitentiam merentur, expedit eos monere, ipsos, utpote peritos medicos spirituales, jam ante nosse, quod poenitentia haec quantitati peccatorum non respondat; suadere se proinde, ut reliquum spontaneis satisfactionibus supplere studeant. Nihilominus etiam Breviarii partes v. g. unus alterve psalmus vel hymnus, Magnificat, Benedictus, quin imo versiculi quidam, super quos meditari oportet, vel etiam orationes Missae in poenitentiam injungi possunt, dummodo intentione et spiritu poenitentiae persolvantur.

Ceterum suadendum est sacerdotibus, ut saepius sacramentaliter confiteantur, nam, ut taceam muneris, quo fungimur, sanctitatem, pericula et difficultates, quibus removendis et superandis divino egeremus auxilio, ex officio nostro est, ut populum fidelem ad crebrum Sacramentorum usum praesertim in solemnioribus anni festis privatim et publice invitemus: num, in quo aliis prodesse studemus, ipsi deerimus nobis? Raro confitens, vel semel tantum in anno, contra Ecclesiae consuetudinem, et contra piorum hominum

---

1) Cl. Staph. Theolog. mor. II. p 125.

morem agit. Profecto vereri non est, quod quis modum excedat, si *semel per mensem* animam suam per humilem et sinceram confessionem sacramentalem expurget, quandoquidem quotidiana Ss. Missae celebratio saepius reiteratam conscientiae purgationem requirat. O quam magnum et honorabile est officium sacerdotum, quibus datum est, Dominum Majestatis verbis sacris consecrare, labiis benedicere, manibus tenere, ore proprio sumere et ceteris ministrare! O quam mundae debent esse manus illae! quam purum cor sacerdotis, ad quod toties ingreditur auctor puritatis! Ex ore sacerdotis nullum verbum nisi sanctum, nisi honestum et utile procedere debet, cum tam saepe Christi accipiat Sacramentum. Oculi ejus simplices esse debent et pudici, qui Christi corpus solent intueri; manus purae, et in coelam elevatae, quae creatorem coeli et terrae solent contrectare. Sacerdotibus specialiter in Lega dicitur: „Sancti estote, quoniam Ego sanctus sum Dominus Deus vester“<sup>1)</sup>). Num cum tanta corporis et cordis puritate Deo servire et placationis hostiam offerre valebimus, nisi crebro ad lavacrum regenerationis in Poenitentiae Sacramento humili accesserimus corde?

Postremo monitum Ecclesiae, ut Christi fideles spiritualibus exercitiis annuis in se renovent spiritum pietatis, nos quoque sacerdotes Domini maxime stringit. Dum enim per varias actiones, praefante S. Leone<sup>2)</sup>), vitae hujus soliditudo distenditur, necesse est de mundano pulvere etiam religiosa corda sordescere: unde magna divinae pietatis dignatione provisum est, ut ad reparandam mentium puritatem aliquot dierum nobis exercitatio mederetur.“ Praeterea, ut recte adnotavit S. Franciscus Salesius<sup>3)</sup>), naturae fragilitas et carnis concupiscentia, quae omnibus filiis Adae communis est, animum deprimit, et ad infima detrahit: nisi ipse divina gratia subnixus per affectiones et resolutiones pias crebro iteratas, veluti quasdam spirituales pennas, scipsum ab inferioribus abstrahere, et versus Deum elevare conter-

---

1) Thom. a Kemp. libr. 4. c. 5. — 2) Serm. 4. de Quadrag. — 3) Philoth. P. V. c. 1.

at; quod quidem, ut melius et efficacius praestet, opus est interdum, a tumultu rerum temporalium, ut loquitur *Gregorius*<sup>1)</sup>, secessum petere, in quo Deus tanto purius ermitur, quanto cum se solo solus invenitur. Dicat igitur, iudeo, quibus Christi ministerio addictus perfectionis suae et perseverantiae in virtute cupidus, dicat, inquam, interdum cum Propheta: Contristatus sum in exercitatione mea, et conturbatus sum a voce inimici et tribulatione peccatoris; oer meum conturbatum est in me, et formido mortis ecclit super me; et dixi, quis dabit mihi pennas sicut columbae, et volabo, et requiescam, ut sic fugiens et a combustionibus mundi elongatus maneam in solitudine, et ibi aspectem eum, qui salvum me faciat a pusillanimitate spiritus et tempestate<sup>2)</sup>). Utinam hoc ecclesiae, quae a Spiritu sancto regitur, votum saluberrimum in Dei gloriam et fidem salutem a quam plurimis, qui divino ministerio fununtur, adimpleretur! Utinam confessarii in primis in hoc quoque Ecclesiae desiderium plium, animum converterent penitentium sacerdotum, et obtenta in sacra Ordinatione vestis, per mentis renovationem et exercitia spiritualia simulis annis instituta, resuscitaretur, divinis Mysteriis nunquam non dignae ministrandis necessaria!<sup>3)</sup>).

1) Mor. libr. 4. c. 28. — 2) Psalm. LIV. — 3) Vide S. Ignatii Loy. Exercitia spiritualia, elucubrata a R. P. Alcacio Bellecio. Edit. secunda Taurin. 1835. R. Joannis Petitiidier e Soc. Jesu exercitia spiritualia, juxta normam S. Ignatii Loyolae. Clermont. — Ferrandi apud Thibaud — Landriot. 1836. — Decem triduana spiritualia Sacerdotum exercitia, a P. M. Dufrene Soc. J. Poperingis, 1830. & Vol. — R. P. Alphonsi Rodriguez, Exercitium perfectionis Aug. Vind. 1781. Prodil quoque germanice. Viena typ. Mechitaristicis 1838. Liber lectu dignus. — R. P. Ludovicii de Ponte Meditationes Tam. VI. Barcel, Talentum sacerdotale in 5 sacris triduis a venerabil Clere seculari capitulo Engensis Bledoechingae. 8. Vind. 1792. — Selva, ou Recueil de materiaux de discours et d'instruction pour les retraites ecclésiastiques. Par S. Alph. de Ligouri Paris 1835. — Auseitung zur Selbstprüfung für Weltgeistliche. Aus dem Französischen übersetzt von Katerkamp. Münster, 1898. — Vertraute Reden an junge Diener der Kirche. Von Joh. Zängl. Augsburg, 1845. — Wiedmer's, Der katholische Seelsorger in gegenwärtiger Zeit. Vorträge bei Anlass geistlicher Exercitien, herausgegeben von Johann Michael Weller. 2 Theil.

### Sponsi.

§. 278. Eos, qui matrimonio jungi amant, confessarius magna cura et diligentia docere debet, quae bona aut mala consequantur matrimonium bene aut male initum. \* Quisquis hoc Sacramentum in statu peccati gravi suscipit, obstringit se sacrilegio; quid vero spei ex conjugio, cui per sacrilegium se innexuit? Monebis hanc Sacramenti matrimonii profanationem esse veram causam tot excessuum inter conjuges et scandalorum, quae affligunt et praecipites agunt familias, quodque si matrimonia inirentur ea, quae Christianos oportet, animarum dispositione, non modo cessarent tot scandala, sed per hoc Sacramentum abundantissimae gratiae in sponsos et eorum familias ducerentur de coelo. Quare confessarius sponsos tum ad vitandum sacrilegium, tum ad vitandum tristem conjugii exitum, ad gratias et benedictiones deducendas charitate et vero animarum zelo edocebit, ab omni peccato et peccati occasione recedere, illud ex toto corde detestari, confiteri sacramentaliter, sinceramque de eo poenitentiam agere. Quem in finem saepe non inutilem operam navabit, si sponsos hortetur, ad confessionem, si opus esse arbitratus fuerit, generalem faciendam, atque ad firmum et serium propositum, vitam omnem exigendi in pietate et pace animorum unione ac fide conjugali; mutuis in rebus aeternitatis salutaribus auxiliis, quibus cooperari et collaborare ad mutuam in hoc statu sui sanctificationem statuant. In his enim consistit vera familiarum felicitas. E contra in-

le, nebst Nachtrag. 8. München 1819. — 1830. Tanner's, Bildung des Geistlichen durch Geistesübungen. 2 Bde, 2te Auflage. gr. 8. Einsiedeln, 1829. — Geistliche Uebungen für zehn Tage, zum Gebrauche für Mitglieder geistlicher Gemeinden. Grätz 1830. Geistesübung nach der Weise des heil. Ignaz von Loyola. Von Dr. Alois Schlör. Grätz 1840. — Der Kleriker in der Einsamkeit, oder „Ignatianische Exercitien,“ gegeben von Dr. Alois Schlör. Grätz 1844. — Forma externa spirituallium exercitiorum per V. Clerum Ecclesiae Hungaricae asservandorum, quam privatee opinionis instar exhibet Franciscus Szanisló. Cl. Episcopus Serbiensis, Vindobonae 1850. Ex officina Mechitaristarum.

**felices exitus habebunt illa connubia, quae vel adversus Ecclesiae disciplinam, vel non propitiato per Sacramentum poenitentiae Deo, vel solo aestu libidinis junguntur, quin de Sacramento et mysteriis, quae illo significantur, ulla subeat cogitatio.**

Quae vero sint virtutes, quibus sponsi se mutuo in statu conjugali sanctificare possint, vide paragraphum sequentem. Ceterum sponsis suadere juvat, ut diem anniversarium suscepti Sacramenti matrimonii singulariter et precibus fundendis et suscipiendis Sacramentis poenitentiae et Eucharistiae sacram agant, et consensum matrimonialem coram Deo renovent, seque ipsos et partem et proles et totam domum protectioni divinae efficacioribus precibus commendent. Quodsi perversi se sistunt sponsi sacro tribunal, profecto res ardua se tibi offert, quae totam quantum provocat charitatem et zelum tuum, ut monitis atque consiliis tuis nunc convincantur, et firmum emendationis propositum concipient. „Perversi difficile corriguntur”<sup>1)</sup>. Et si alias sub iisdem adjunctis fors absolutionem differres, tamen ob nuptias jam paratas absolves sacramentaliter, ea conditione, ut post non multum temporis ad s. tribunal revertantur. Quodsi sponsi nihilominus post repetitas motiones et abhortationes nec contriti sunt, nec verum firmumque emendationis propositum habent, quorum tamen utrumque, ut absolvi possint, adesse debet, negabis illis tamquam indignis absolutionem. Neque moveat te, quod non absoluti inituri sunt matrimonium in statu peccati gravis, adeoque sacrilege. Nam si indignos absolvis, num illi non inibunt quoque matrimonium in statu peccati gravis, adeoque sacrilege? imo sacrilegium futurum est multiplex, quia per sponsos profanabuntur sacramenta Poenitentiae, Eucharistiae et Matrimonii per te, qui indignum absolvesti. — Nullo tamen in casu schedula peractae confessionis neganda est.

---

1) Eccl. I. 25.

**Interrogantibus**, an nubendum ipsis sit, et consilium exquirenti-  
bus, postquam jam praecaserunt aliqui tractatus hac super re, con-  
fessarius vix unquam respondeat directe, sed generalem duntaxat  
regulam proferat, videlicet: Qui non cogitat per totam vitam coe-  
lebs manere, sed aliquando nubere, oblate nubendi opportunitate  
prudenter utitur, si justa spes adest, fore, ut cum tali conjugi  
(quantum ex praesentibus colligendum est) honestam pro ratione  
status sustentationem pro se et familia habeat, et illi pacifice con-  
vivat in omni pietate et modestia. Applicationem hujus regulae in  
dato casu relinquat ipsis interroganti, admonens eum, ut in negotio  
hoc vere gravi lumen a Deo petat.

Ceterum juvenes monere sedulo oportet, ne prae mature in animum admittant cogitationem nupiarum, sed curam hanc; et ele-  
ctionem sponsae differant ad id usque tempus, quod non multum  
distat ab actuali constitutione matrimonii. Ne meditentur matrimo-  
nium, si non habent solidam spem fore, ut familiam possint alere,  
quin cogatur proles mendicare. Ne augeant numerum eorum, qui  
futurum matrimonium praetexentes, a concupiscentia abrepti ea  
perpetrarunt, quibus sibi praefluerunt benedictionem divinam in  
ipsorum matrimonio. Non aditant multis obsecrationibus parentes, ut  
in gratiam ipsorum, quo possint nubere, bonis suis viventes sese  
abdicent, sed omni cum reverentia obedient et inserviant iis, que-  
rum benedictio firmat domos filiorum<sup>1)</sup>). Proba vita et bonis ope-  
ribus dignos se faciant, quibus Deus largiatur conjugem prude-  
ntem<sup>2)</sup>). Caveant summopere, quamplam lactare mendaci spe fu-  
turi matrimonii. Electione secundum Deum, ex ratione et consilio  
parentum aut viri gravis tacta, et consensu alterius intellecto, ob  
inanis susurrations ne recedant a proposalto, nec ad alias partes  
transseant. Puellae autem graviter monendas sunt, ut se, quantum  
ad hoc negotium, secundum exemplum Sanctorum V. et N. Testa-  
menti, fere committant dispositioni parentum, aut probi curato-  
ris: omnem propositionem ratione contrahendi matrimonii ab alto  
factam mox ad parentes ablegent: circularium amasium longe re-  
pellant: inter processos ne leviter animo volent: munuscula, imo et  
conversationem eorum procul fugiant: illum vero, qui indecess  
quidpiam ab ipsis petere, aut praetextu amoris attentare ausus fue-  
rit, tanquam pestem aversentur, juste timentes, jugum matrimo-  
nii, si cum tali homine portandum esset, ex multis causis fore si-  
mis quantum grave.

---

1) Eccl. III. 11. — 2) Prov. XIX. 14.

### Matrimonium mixtum inituri.

**§. 279.** Quodsi sponsi, qui matrimonium mixtum f. e. cum acatholico inire cupiunt, confessionali se sistant, tunc confessarius ante omnia eos edoceat fidei articulum, qui est de catholicae fidei et unitatis necessitate ad consequendam salutem. Et quidem catholicae unitatis tenenda necessitas ubi fuerit impressa in animis fidelium alteque defixa, haud facile deinceps irrita erunt monita atque adhortationes, quibus ipsos avertere conabitur a nuptiarum foedere cum acatholicis conjungendo. Si vero interdum gravis causa interveniat, quae mixtas hujusmodi nuptias suadere videatur, graviter monebit, ne illas aliter contrahant, nisi impetrata ecclesiae dispensatione et conditionibus servatis, videlicet de praemittendis matrimonio debitibus cautionibus, non modo ut conjux catholicus ab acatholico perverti non posset, quin potius ille teneri se sciret, ad hunc pro viribus ab errore retrahendum, sed etiam ut proles utriusque sexus in sanctitate religionis catholicae educaretur. Quare si res ita postulet, in illorum memoriam notissimum illud naturalis divinaeque legis praeceptum revocabit, quo non peccata solum, sed pericula etiam ad peccatum proxime inducentia vitare jubemur, uti et praeceptum aliud ejusdem legis, quo parentibus injungitur, filios educare in disciplina et correptione Domini<sup>1)</sup>, ideoque et erudire ipsos ad veram Dei cultum, qui unice in catholica religione est. Hinc adhortabitur illos, ut serio perpendant, quantam supremo Numinis injuriam faciant, et quam crudeliter erga se futuroaque sibi liberos acturi sint, ubi nuptiis mixtis temere contrahendis se filiosque ipsos perversionis periculo committant. — At vero si contigerit (quod Deus avertat) ut monita et adhortationes hujusmodi in irritum cadant, et catholicus aliquis vir mulierve recedere nolit a perverso suo consilio ineundi mixtas nuptias praetermissis supra memoratis cautionibus vel ea-

---

1) Eph. VI. 4.

rum aliqua, tunc sane confessarii officium erit, praemonere consitentem, quod in perverso hujusmodi consilio perseverans, nec absolutione sacramentali dignus, nec benedictioni proinde matrimoniali consequendae idoneus existat. Vide Benedicti XIV. Declarationem, cum instructione super dubiis respicientibus matrimonia in Hollandia et Belgio contracta et contrahenda, d. d. 4. Novembr. 1741. — Benedicti XIV. Breve ad Primatem, Archiepiscopos et Episcopos Poloniae, d. d. 29. Jun. 1748. Pii VI. Rescript. ad Cardinal. de Frankenberg, Archiepiscopum Mechliniens. d. d. 13. Julii 1782. Pii VII. Breve ad Carol. Archiepiscopum Moguntiae d. d. 8. Octobr. 1803. item Ejusdem Breve ad Vicar. General. in Ehrenbreitstein, d. d. 23. April. 1817. Idem ad eundem d. d. 31. Octobr. 1819. Pii VIII. Breve ad Archiepiscopum Colon. episcopos Trevir. Paderborn, et Monasteriens. d. d. 25. Mart. 1830. Gregorii XVI. Encycl. ad Archiepiscopos et Episcopos regni Bavariae d. d. 27. Maij 1832. Gregorii XVI. Instruct. ad Archiepiscopos et Episcopos regni Bavariae d. d. 12. Sept. 1834. Denique Instructio ad Archiepiscopos et Episcopos Austriacae ditionis in foederatis Germaniae partibus, d. d. 21. Maij 1841. <sup>1)</sup>).

### Conjuges.

**§. 280.** In confessionibus conjugum, quoad adhortationem ipsis dandam, confessarius respiciat virtutes, quarum usu et exercitio sanctificare se possint. Sunt vero potissimum utrisque communes; 1) Timor et amor Dei. Hae in statu conjugii sunt virtutes tanto magis necessariae et observatu difficiliores, quo plura sunt pericula et occupations, quae ex sententia S. Pauli dividunt hominem Deum inter et mundum.

1) Die gemischten Ehen von dem katholisch-kirchlichen Standpunkte aus betrachtet. Von Johann Bapt. Kutschker. Wien 1833. — Seelsorgerliche Belehrungen über gemischte Ehen, besonders beim Brustexamen. Augsburg 1839. — August. de Roskovany de matrimonio mixtis inter Catholicos et Protestantes. Quinque Ecclesiis 1842.

2) *Mutua inter conjuges charitas et auxilium, mutua defectuum tollerantia, patientia invincibilis* <sup>1)</sup>.

3) *Preces, quas ad mutuam sauctificationem nunc in communi, nunc altero fundere debent.*

4) *Virtutum exempla, quibus ad bonum se mutuo existent et inflammant, uti sunt preces, lectio librorum piorum, crebrior Sacramentorum usus, frequentatio divinorum in Ecclesia, conjugalis continentia, modestia in verbis et actionibus; monendi sunt, ne verecundiae fines pertransiant, verbo, opere, sed coram Deo et Angelis semper se stare meminerint. „Haec est enim, ait Apostolus, voluntas Dei, sanctificatio vestra; — — — ut sciat unusquisque vestrum vas possidere in sanctificatione et honore; non in passione desiderii, sicut et gentes, quae ignorant Deum”* <sup>2)</sup>.

5) *Fides conjugalis, quam summopere commendare oportet, ut sit honorabile connubium et thorus immaculatus. „Fornicatores enim et adulteros judicabit Deus”* <sup>3)</sup>. *Contra adulterii crimen oggeres, a) quod adulteris saepe in sacris literis intentatur maledictio, b) quod Deus omnes privabit adulteros haereditate gloriae suae, quam non poterunt adipisci, nisi magno poenitentiae labore; c) quod furtum licet alioquin grande sit malum, longe majus describitur in sacra Scriptura adulterium, dicente Salomone: „Qui adulter est propter cordis inopiam, perdet animam suam, turpitudinem et ignominiam congregat sibi, et opprobrium illius non debitur”* <sup>4)</sup>. d) *Et si scelus istud semper fuit detestabile in antiqua Lege, longe est execrabilis in nova ob injuriam illatum matrimonio dignitate Sacramenti condecorato, unde majori jure conqueri potest Deus, se contemtum in adulterio ob peculiarem causam, atque cuivis adultero dicere, quod Davidi: Non recedet gladius etc.* <sup>5)</sup>.

<sup>1)</sup> Col. VI. 9. Eph. V. 21. Eccles. XXV. 2. XI. 23. — <sup>2)</sup> In Thess. IV. 8.

<sup>4. — 3)</sup> Heb. XIII. 4. Cfr. I. Cor. VI. 9. 10. — <sup>4)</sup> Prov. VI. 30. —

<sup>5)</sup> II. Reg. XII. 10.

In interrogandis et examinandis conjugibus de iis, quae sanctitati Matrimonii opponuntur, quod nonnisi tunc, ubi potissima subest causa, fieri licet, tenenda sunt ea, quae §. 96. de prudentia in interrogationibus circa VI. Decalogi praeceptum monuimus. Specialiter autem summa opus est cautione in confessione mulierum nuptarum, ita quidem, ut sedulo caveas, ne debiti conjugalis facile mentionem facias. Satis erit, si persona ejusmodi sit, quam de aliis etiam peccatis examinare soles, si quaeras (ubi causa quaerendi est), num debitam marito fidem et obedientiam in omnibus rebus licitis praestiterit.

### Continuatio.

§. 281. Licet ad conjugum officia spectet, ut per legitimam copulam propagationi studeant, tamen exceptio datur, si quando conjuges ambo prorsus libere et mutuo consensu a matrimonii usu abstineant. In ipsa praxi confessarius apud juniores conjuges, ubi ejus consilium exquiritur, non facile annuat. Nam quamvis ejusmodi propositum laudem ob insignem animi fortitudinem mereatur, consensus tamen vere mutuus, et ex utraque parte prorsus liber, rarissime inter conjuges locum habet; et plerisque in tam arcto contubernio continentia diutius producta, periculosa redditur <sup>1)</sup>. Praesertim res haec illis periculosa esse consuevit, qui solius paupertatis causa ab usu conjugali cessant, ne scilicet proles multiplicentur. Talibus potius in Deum fiducia ingredenda est, qui, ut in Psalmo <sup>2)</sup> dicitur: „dat jumentis escam ipsorum et pullis corvorum invocantibus eum.”

Si vero mulier a consuetudine viri ad enixius precibus divinis vacandum abstinere exoptet, neutquam facile fidem ei habebis: praeterquam enim, quod hujusmodi fervor pietatis facile frigescat, nunquam fere suscipitur sine gravi aliqua viri offensione, quare marito, quando postulat, debitum

<sup>1)</sup> Cor. VII. 5. — <sup>2)</sup> Psalm. CXLVI. 6.

conjugale praestare tenetur. Etiam in genere obligatio reddendi debitum sub gravi stringit<sup>1)</sup>; et confessarius iis, qui de hac culpa denegati scilicet debiti se accussant, rei gravitatem omni modo proponere debet, quum usus conjugii ad ejusdem essentiam spectet, et ex denegato debito tristissimi eventus oriri soleant.

Suspenditur hoc officium, a) si sui impotens exigat; b) si molestiae extraordinariae occurrent e. g. morbus contagiosus, extraordinarium periculum partus jam imminentis; — c) si petens adulterium commisit, nisi altera pars ejusdem criminis se ream fecerit, vel condonaverit; d) si in loco et modo prorsus indecenti petatur; e) si legitimum divorcium intercedat. Ceterum plerumque prudentia suadet et pietas, ut pars innocens cedat potius, quam ut malis, quae providentur, ostium pandatur.

Aliquando alteruter praestare, si petatur, debitum, non autem salva conscientia petere potest: a) si quis ante matrimonium rotum *simplex* castitatis emisit, a quo hucusque dispensatus non fuit; b) si qua pars sciens et voluntarie cum consanguineo vel consanguinea in primo et secundo gradu incestum commisit, et ab Episcopo dispensata non est. c) Quoties conscientia obnittitur, quominus in his adjunctis debitum petat, v. g. dum sanitatem suam pessumdat<sup>2)</sup>.

Observari hic meretur, juxta alios per incestum amitti jus petendi debitum, etiam ei persona peccans ignoraverit, hanc poenam incestui, quod impedimentum matrimonii subsequens involvit, esse annexam. Ast S. Ligorius sat probabile esse censet, conjugem, qui poenam incestui annexam ignoraverat, in usu matrimonii non impediri<sup>3)</sup>.

### Continuatio.

**§. 282.** In specie autem confessarius A) maritis commendet: a) Dilectionem sinceram uxoris; sic enim Apostolus monet: „Viri, diligite uxores vestras, sicut et Christus

1) I. Cor. VII. 8. seq. — 2) Cfr. Staf. Theol. mor. — 3) Cfr. Theolog. mor. lib. VI. n. 1074. 1075.

dilexit Ecclesiam, et se ipsum tradidit pro ea, ut illam sanctificaret <sup>1</sup>). b) Liberalem sustentationem; nam ut idem Apostolus ait: „Viri debent diligere uxores suas ut corpora sua, nemo enim carnem suam odio habebit, sed nutrit et fovet eam, sicut et Christus Ecclesiam, quia membra sumunt corporis ejus, de carne ejus et de ossibus ejus.” c) Debitam honorationem; uti S. Petrus monuit dicens: „Viri similiter cohabitantes secundum scientiam, quasi infirmiori vasculo muliebri impertientes honorem, tanquam et cohaeredibus gratiae vitae” <sup>2</sup>). Et ideo jam Adamus Ewam uxorem suam sociam vocavit dicens: „Mulier, quam dedisti mihi sociam” <sup>3</sup>), ut indicaret, uxorem a marito non ut ancillam, sed ut sociam in lecto, in mensa, et in honore tractari debere <sup>4</sup>).

B) Uxoribus autem inculcabit in primis: a) Concordem dilectionem erga maritos, qua et vitia ipsorum patienter supportent, nam charitas omnia suffert, omnia sustinet; onera que communia in educandis et sustentandis liberis, in rebus domesticis omnique oeconomiae studio participent; hinc enim adjutorium vocavit Deus Ewam <sup>5</sup>). b) Justam reverentiam, quoniam vir caput est mulieris, teste S. Paulo, sicut Christus caput est Ecclesiae <sup>6</sup>), constat autem quantam reverentiam Ecclesia Cbristo exhibeat. c) Debitam subiecti onem, sic enim iterum monet Apostolus: „Mulieres subdite sint viris” <sup>7</sup>) sicut domino, et sicut Ecclesia subjecta est Christo.

Non facile mulierum querelis adversus maritos confessarius credat, multo minus culpam in maritum conferat, quamvis haud dubie penes illum foret. Satius est re dissimulata maritis debitam observantiam proponere uxoribus, ut demisse et patienter, si quid molestiae a viris accidat, ferant, usque dicto obedientes sint. Commendet ipsis prae pri-

<sup>1)</sup> Eph. V. 25. — <sup>2)</sup> I. Petr. III. 7. — <sup>3)</sup> Gen. V. — <sup>4)</sup> Prov. XXXI. 16. Eccl. XXVI. — <sup>5)</sup> Gen. II. Tob. II. 10. X. 18. — <sup>6)</sup> Eph. V. 22. 24. — <sup>7)</sup> I. Petr. III. 1.

*nde, si de viri ferocia conquerentur, opportunam taciturnitatem facilitatemque cedendi, vultus atque oris modestiam, amicas adhortationes et preces, denique talem in omnibus agendi modum, ut marito tenerum semper amorem, debitam subjectionem atque piam fiduciam exhibeant.*

### Matrimonii impedimento impliciti.

§. 283. In eorum, qui matrimonio se junctos profitentur, confessionibus excipiendis, praecipuam attentionem meretur, ac moderamen sapientissimum exigit casus, quo matrimonii eorum aliquod emergat impeditum.

Matrimonii impedimenta partim ecclesiastica, partim civilia sunt. Ecclesiastica (canonica) secundum loquendi usum canonistis consuetum in dirimentia dividuntur, ac impedientia, prout matrimonium, ipsis obtinentibus contractum, aut invalidum, aut illicitum tantum reddunt. Quoad matrimonia invalida distinguendum, an poenitens ipse de matrimonio invalido, cuius nexibus implicetur, se aderset, itaque tam jus quam factum compertum habeat; vel confessarius ex facto in confessione allato, matrimonium invalidum esse, colligat, quin poenitens ignorantia juris praepeditus, id perspiciat. Priori casu graviter ante omnia poenitentem commoneat, quod fornicationis se delicto sit polluturus, si debitum conjugale ante matrimonii convalidationem aut petere, aut praestare auderet. Convalidationem quod attinet, attendendum est: I. An impedimentum, de quo quaeritur, dispensationem secundum naturam suam admittat, atque an in eo saltem ad permanendum in contracto dispensari soleat?

II. An poenitens, ut impedimentum auferatur, exceptet; an forsan potius eo ad nullitatis declarationem usurpus sit?

III. An altera pars de impedimento obtinente sciatur, nec ne; ac priori casu, an parata sit ad contribuenda, quae in ea sunt, ad impedimentum tollendum; posteriori,

an prudens adsit spes, fore, ut ad impedimentum semivendum concurrat, vel minus?

**IV. An ejusmodi forsitan sit matrimonium, in quo declaratio invaliditatis minus malum merito reputandum sit?**

Impedimenta, quae ex consensus defectu reali (nec per praesumptionem tantum juris et de jure stabilito) enascuntur, dispensationem nullo admittunt casu; quippe Superioris auctoritas efficere nequit, ut societas per pactum ineunda, qualis matrimonium, adsit, ubi consensus defuit, aut ejus manifestatio repugnanti animo vi injusta exorta est. Igitur inter omnia, quae ad consensus defectum referuntur, impedimenta canonica, unum raptus impedimentum ita quandoque compositum, ut dispensationem secundum naturam suam admitteret, eo scilicet casu, quo raptus, licet in raptoris adhuc potestate constituta, consensum tamen animo parato praestitit. Ne tamen Christiani veniae spe ad talia provocentur facinora, quodque insuper raptae *consensus*, antequam in loco tuto constituta fuerit, dubius merito censeatur: dispensatio hoc impedimentoo laborantibus haud concedi solet. Igitur qualemque impedimentum ex defectu consensus matrimonio obstet, rei cardo in eo versatur, ut consensus, quando impedimentum juris privati, ab ea parte, cui matrimonium impugnandi jus competit, quando autem juris publici, ab utraque parte, debita forma praestetur<sup>1)</sup>.

Unde confessarius, si poenitenti jus matrimonium impugnandi competit, prudentem adhibeat diligentemque operam, ut eum ad renuntiandum juri suo et consensum supplendum perducat; nisi forsitan ex confessione clare appearat, eum esse mutuum vinculo invalido junctorum effectum, ut sperandum non sit, matrimonii convalidationem ad animarum salutem conjugibus expedituram fore. Quod-

1) Haec tamen de matrimonii tantum qua societatis convalidatione dicta sunt: ut matrimonii sacramentum accedat, utriusque partis consensus nunquam non renovetur oportet.

si jus istud penes alteram resideat partem, et illa impedimentum vel nesciat, vel a consensu supplendo abhorreat, poenitens admonendus est, vel ut necessaria pro personarum adjunctis prudentia in impedimento revelando utatur, vel ut recusantis animum precibus, monitis, obsequio suavi demulceat. Eadem valent, quando impedimentum ita compositum, ut utriusque partis consensus ad convaliditatem necessarius sit.

### Continuatio.

**§. 284.** Quando impedimentum ex habilitatis defectu obtineat, et juris publici et secundum naturam suam indispensabile, nihil confessario restat, quam ut monitis precibus imo et intentato Dei judicio poenitentem ad matrimonii jura, perperam usurpata, quantocius dimittenda compellat. Probe tamen quoad correctionis et admonitionis rationem distinguendum est, an matrimonium impedimenti nescius, an ejusdem bene conscientis inierit. Porro quando pro circumstantiarum ratione vitae consortium absque infamia, aliisque gravissimis malis dissolvere non posset, ut istud ad tempus retineat, indulgeri potest, quippe homines plerique nonnisi successive eo perduci possunt, ut vitae hujus bonis quantuncunque fluxis vanisque ob regnum coelorum renuntient. Quum tamen timendum, ne continuato vitae consortio ad thori quoque consortium eidem assueti pelliciantur, caveat confessarius, ne indulgentiam istam absque causa sufficienti concedat.

*Impotentia* perpetua et antecedens, impedimentum quidem indispensabile ex habilitatis defectu ortum \*), ast juris privati est; quum igitur tales salvis canonibus societatem matrimonio similem servare possint, poenitens, cui isto ex titulo nullitatis declarationem postulare competit, admonendus est, ut, si non conjugis, fratri tamen sororisve loco personam eidem junctam habeat; eo magis quod ad nullitatis declarationem hac ex causa obtainendam, multa quae pudorem laedunt, necessaria sunt. Discrete tamen in hisce pro-

cedat confessarius, ac monendo contentus a praecipiendo abstineat. Idem de impedimentis, in quibus dispensatio nunquam indulgeri solet, dicendum est, si unum excipias clandestinitatis. Nam in eo competitendus potius esset poenitens, ut matrimonium, quam celerime fieri posset, coram parocho et duobus testibus ineat.

<sup>\*)</sup> Non desunt tamen, qui ipsum ex consensus defectu explicit, ac ad errorem substantialem revocent. Istud tamen de eo tantum casu valere posset, quo impotentiam ignoraverit pars altera; et inde prona conclusione sequeretur, execatos quoque matrimonium validum contrahere posse, modo corporis hanc conditionem sponsae significant, ac ista ad connubium ineundum paratam nihilominus se praestet.

### Continuatio.

§. 285. Quando dispensationis suppetit remedium ea pro impedimenti ratione aut a Poenitentiaria Romana, aut ab Episcopo qua Sedis Apostolicae delegato tectis nominibes petenda est. Rationes, quas Poenitentiaria admittit, eadem sunt, ob quas Dataria in *forma communis* dispensat. Scilicet: 1. Incompetentia dotis. 2. Angustia loci. 3. Inimicitiae componentiae. 4. Evitatio litium seu processuum. 5. Evitatio scandalorum. 6. Sponsae aetas superadulta. 7. Periculum haeresis. 8. Conservatio divitiarum — in eadem familia. 9. Excellentia meritorum. 10. Impregnatio oratricis. 11. Periculum revelationis impedimenti cum infamia oratricis. 12. Periculum perseverantiae in peccato. 13. Periculum diffamacionis oratricis. 14. Periculum persionis vel transitus ad alienam Religionem. 15. Periculum damni spiritualis. (Annotatione vix indiget, harum rationum nonnullas proxime dispensationes ad ineundum spectare; nihilominus etiam dispensationibus ad permanendum in contracto obtinendis paucis mutatis applicari possunt.) Quando igitur dispensabile occurrit impedimentum, poenitens vel paratum se praebet ad dispensationem petendam, vel ea potius occasione uetus videtur ad matrimonii vinculum rescindendum. Posteriori

casu, nisi gravia et aperta rationum momenta contrarium suadeant, ad dispensationem via legitima sibi parandam magno studio compellendus est. Attamen *minime*, quando potente consensum praebente dispensatio petita et obtenta est, omnis ideo semper difficultas cessat. Quippe dispensatione indulta matrimonii validi possibilis quidem, ast *minime* realitas procurata est. Verum ad convalidationem vel secretam et absque sacerdote faciendam necessario requiritur, ut *Consensus* pro circumstantiarum diversitate, aut ab utroque, aut ab ea saltem renovetur parte, quae nullitatis declarationem petere possit. Fieri autem potest, ut matrimonium invalidum sit ob delictum, — e. gr. ob conjugicidium, copulamve cum persona in primo vel secundo gradu conjugi consanguinea ante matrimonium contractum habitam, — altera parte scilicet inscia. Quando confessarius prudenter possit considerare, partem laesam animam suam, revelato crimen, haud immutaturam, sed et secretum servaturam, et ad matrimonium convalidandum consensuram fore, consensus pro re nata coram parocho, confessario, vel quando sacerdotis praesentiae graves obstant causae, a solis saltem conjugibus iterandus est. Ceterum res ipsa docet, majorem, quam in ceteris, in conjugidii impedimento cautelam adhibendam esse. Verum partem delicti occulti ream tantam in coniuge fiduciam raro reposituram ipsa Sedes apostolica praesupponit, quippe quae tali casu dispensationis literis urgere solet, ut pars ignorans de nullitate prioris consensus certior reddatur, sed ita caute, ut delictum non detegatur. Quae tamen conditio impleta saepe difficillima. Canonistae nonnulli volunt, ut, qui dispensationem impetravit, conjugem ad consensum removandum invitet, sub praetextu, quod matrimonium contrahendo haud sufficientem impetratus fuerit consensum; aut quod contrahentium consensus non raro vitio laboret, unde securitatis gratia consensum renovare consultum sit. Attamen ejusmodi dicta pronissima sunt ad parandas suspiciones amori conjugali exitiales; et quid, si delictum ignorantiae causae, cur talia proponantur, resciende acriter

insistat, ac priusquam exposita fuerit, consensum renovare constanter recuset? Unde alii malunt, ut reus consensum indirectum eliciendo acquiescat, et dicat e. gr. uxori (vel marito): Tam constanti amore junctus sum, ut, quando isto mihi temporis momento uxor ducenda (nubendum tibi) esset, eodem consentirem animo. An eadem tibi quoque mens? Et si altera pars: Et ego ad matrimonium nunc adhuc contrahendum parata (tus) essem, similiave repone-ret, matrimonium convalidatum esse censem. Ast faten-dum, tale dictum, quaestione objectum haud assequens, per ambages elicitem, ne pollicitationem quidem, eo minus promissionem, qualis ad pactum \*) pangendum necessa-rium est, fundare. Unde dicendum potius, eam, quae im-pedimenti dispensationem obtinuit, partem, salva conscientia matrimonii jura exercere posse, quod post ipsum de-bitis solemnitatibus initum, ad convalidationem procuran-dam, quae in ea erant, contulerit, partem autem impe-dimenti nesciam ideo, quod bona fide matrimonium valide contractum esse putet, in matrimonio absque peccato per-severare.

Singularem prudentiam et cautionem confessarius ad-hibeat, quando ex facto in confessione allato, matrimonium invalidum esse intelligat, quin poenitens, ignorantia juris obstante, id percipiat. Etenim accidere posset, ut factum confessus matrimonii molesti jam jugum abjiciendi occa-sionem laetabundus amplectetur, et convalidationis respu-ret media. Plerumque tamen is, cuius confessione talia pa-tent, a culpa immunis haud est, nec inde matrimonium impugnandi jure potitur; nonnunquam factum pro natura sua in foro externo probari nequit. Hisce, quando sup-pe-ditant, scite utatur confessarius ad animi ex novo proni impetum refraenandum.

---

\* Quamvis matrimonium sit societas, cuius iura et obligationes es-sentialis a pactis humanis minime pendet, sed divinis san-ciantur praceptis, ad valide tamen ineundum necessario requi-runtur pactum.

### Continuatio.

**§. 286.** In impedimentis impeditibus aut Superioris prohibitio, vel defectus lege determinati, (Ecclesiae vetitum), aut temporis ratio, (tempus sacramum clausumve), aut obligatio sponte contracta, (sponsalia, et votum) ut matrimonium illicitum sit, efficiunt. Igitur poenitens, nisi ignorantia inculpabilis eum excuset de inobedientia, qua Ecclesiae praecpta in re gravi violavit, nunquam non argendus, dispensatione tamen eatenus solummodo indiget, quatenus obligatio contracta cum matrimonio ex parte saltem compatibilis est; igitur in voto simplici castitatis tantum; quippe qui eo impidente matrimonium init, debitum quidem conjugale, ne innocentis juribus derogetur, reddere permittitur, ast petere prohibetur. Dispensatio in voto castitatis perpetuae a Sede Apostolica petenda est, ac ea tantum sub conditione indulgeri solet, ut orator vel oratrix, si coniugi supervixerit, ejusdem voti vinculo obstricta maneat.

### Continuatio.

**§. 287.** A matrimonio invalido caute distinguendum est putatium, i. e. societas eorum, qui matrimonio ne secundum externam quidem formam contracto conjugum usurpant jura, conjugesque passim habentur. Tales si nullum eis obstat impedimentum, ad matrimonium quam celerime contrahendum commonendi sunt, quod quidem eo facilius praestabunt, quod et Ecclesia, et Civitas pari tali casu primitate dispensationem a trina proclamatione concedere soleant. Quando impedimentum, dispensabile licet, aduersetur, augeatur jamjam difficultas, quippe Poenitentaria dispensationem ad permanendum in contracto tantum concedit, et in libellis supplicibus ad Datariam directis oratorum nomina nunquam non exprimenda sunt. Nihilominus ut aut conjugii juribus renuntient, aut animarum

salutem diffamacionis periculo p<sup>r</sup>aeponant, confessarius gravitate paterna, et apostolico moneat, urgeat, jubeatque servore.

Ast ardua saepenumero conditio est, quando impedimentum indispensabile, liberi forsan plures prognati, noque absque horum insigni damno et ipserum diffamatione pseudo-conjuges vitae consortium solvere queant. Ne igitur nimio rigore ad legum divinarum humanarumque contemtum agantur, iis, (praesertim si aetate jam provectiores), cedi potest, ut vitae protenus societatem colant; sanctissime tamen ambo promittant, fore, ut ab omni actu conjugali abstineant.

### Continuatio.

§. 288. Quoad impedimenta civilia confessarius poenitentem admoneat, Christianum legibus civilibus, quatenus divinis non refragantur, ex Ipsius Numinis supremi precepto sanctissimam debere obedientiam, et coram oculis ei ponat aerumnas, scandala, damna multifaria, quae ex matrimonio, quod coram tribunal<sup>m</sup> civili tale non agnoscitur, et conjugibus et prolibus eorum enascuntur. Itaque si impedimentum civile, aut canonico junctum, aut solum, emergat, poenitens ad dispensationem apud magistratum competenter implorandam instituendus est, ac eo minus communiter exceptionibus acquiescendum, quod leges Austriacae ejusmodi libellos supplices a confessario tecto supplicum nomine offerri sinant. Privilegium tamen matrimonii invalidis concessum, ad mere putatitia quoad trinae tantum proclamationis dispensationem extenditur. Quando conjuges putatitii, impedimentum matrimonii tandem ineundi removeri exoptent, id solummodo eis indulgetur, ut causa a regiminis praeside, duobus adscitis, quibus maxime habet, consiliariis, tractanda sit. Id vicissim dissimulandum non est, dispensationem a magistratu civili obtentam tunc tantum utilitatem quamdam afferre, quando impedimenti patefacti casu eam indultam fuisse, pro foro externo pro-

bari potest. Igitur ubi absque praesenti majoris mali periculo dispensationis a potestate civili obtentae probatio quae-dam procurari nequit, eam petere superfluum merito con-setur. Exemplum praebeant impedimenta conjugicidii et sententiae supplicii capitalia, carcerisve perpetui pronuntiantas in primis quando altera pars criminalis perpetrati nescia, unde non tantum convalidatio per codicem civilem praescripta adhiberi, sed etiam absque sacerdote inter conjuges consensus directe iterari nequit.

Formam literarum supplicum pro obtainenda dispensatione, et formam dispensandi vide in libro Cl. Staph: *Pastoral-Unterricht über die Ehe*; neu herausgegeben von Carl Egger, Domkapitular und Official; 6te Auflage Frankfurt a. M. 1838. Practische Anleitung zur christkath. Seelsorge v. Dr. Franz Hayker 2. Auflage Wien. 1847. S. 426.

### Parentes.

, §. 289. Patribus et matribus sunt prae ceteris injun-genda: a) Charitas erga proles, quam Deus praecordiis pa-rentum indidit: „Num quid mulier oblivious potest infan-tem suum, ut non misereatur filio uteri sui” <sup>1)</sup>? b) Li-beralis sustentatio, ut dicere quodammodo possint suis dome-nis, quod Christus discipulis suis dixit: „Vos estis, qui permanistis mecum, et ego dispono vobis, ut edatis et bi-habatis super mensam meam” <sup>2)</sup>. c) Christiana institutio, ut officet in pietate, bonis artibus et moribus decentibus ini-midaverter, & que ideo ad haec omnia addiscenda occasio illis mediaque subministrentur. Huc spectant in primis vir-tutum exempla, quibus liberis suis praeluceant parentes <sup>3)</sup>), et pietatis ac Religionis exercitia domestica, quae non so-lum ad pietatem inducent, sed etiam gratiam divinam pro hac obtainenda necessariam acquirunt. Rogandi sunt paren-tes, ut quotidie et maxime sub precibus matutinis et sub missae sacrificio offerant Deo proles suas; pius hic usus mul-tas et uberes de coelo deducet benedictiones. Exemplum

<sup>1)</sup> Isaiae XLIX. 15. — <sup>2)</sup> Luc. XXII. — <sup>3)</sup> Cfr. Tit. H. 6. Rom. XI. 24. R. Tim. I. 5. Tob. XIV. 15. 17.

piae matris laudatur S. Monica, quae piis lacrymis Augustinum filium suum deflevit, et a Deo conversionis gratiam obtinuit. Et quia illicia peccatorum undique circumstant, sedulo curandum est, ut praeter doctrinam et exercitia religiosa seductionis et perversio[n]is pericula arceantur. Quanta sollicitudo juvenili pudori et innocentiae debetur! \* d) Paterna correctio juxta monitum Salomonis; „Filii tibi sunt? erudi illos et curva illos à pueritia illorum“ <sup>1)</sup>). Recte tamen paterna exigitur correctio, quae suavitatem vel lenitatem cum rigore permixtam habet, sicut S. Gregorius M. monet: „regat disciplinae vigor mansuetudinem, et mansuetudo ornet vigorem, et sic alterum commendetur ex altero, ut nec vigor sit rigidus, nec mansuetudo dissoluta.“ „Debet parentes in disciplina et correctione Domini filios educare adhibita lenitate et clementia, nec, quantum in ipsis sit, ullam omnino ipsis causam dare, quamobrem aut irasci debeant aut dolere“ <sup>2)</sup>). Tunc enim locum habebit apud subditos ea S. Bernardi exclamatio: „O beata Mater charitas! quae sive foveat infirmos, sive exerceat provecos, sive arguat inquietos, diversis diversa exhibens sicut filios diligit universos. Cum te arguit, mitis est, cum blanditur, simplex est, pie solet saevire, patienter novit irasci, humiliiter indignari“ <sup>3)</sup>.

\* Crescente aetate prolium parentes nolint exspectare, dorce certa signa discretionis edant, sed mature eas assuescant modestas removeant e cubiculo, in quo parentes dormiunt; nec proles, maxime diversi sexus, in latebris diu una ludere sinant quin illis intendant. Maxime singularem curam et custodiam agere debent, si pueris lavacra concedant in rivis, locisque publicis! Si plurimi pueri seduntur in plateis, angulis, stabulis, portis, campis, quid fieri in lavacris, ubi cum vestimentis omni abicitur verecundia? ubi socii se lavantes plerumque sunt filii parentum reproborum. Crede, ea flagitia patruntur a pueris simul lavantibus, quae flammis ex-

---

1) Eccl. VII. 25. XXX. 9. — 2) S. Bas. Reg. 76. c. 2. — 3) Epist. I. — Cf. Familie Traugott, oder wahre Grundsätze und Früchte christlicher Erziehung von Rädlinger, Hofcaplan. München. 1833.

**pianda essent.** O Parentes, parcite vitae puerorum, parcite animae, parcite transuentium oculis! Arcete eos potius, nisi servata omni, qua fieri potest, honestate, modestia et verecundia id fieri possit.

### De culpa parentum in peccatis filiorum.

§. 290. **Salus Ecclesiae et Reipublicae plurimum dependet a salute familiae domesticae, quae tuto stare nequit, nisi parentes omni sollicitudine et cura in proles suas ducantur, ut pie sancteque educentur.** Quod quum primarium parentum officium constituitur, omnem operam navabit confessarius, ut patres matresque familias sanctum hoc officium edecat, ne fors participes fiant peccatorum prolium suarum. Quapropter pauca de culpa parentum in peccatis prolium suarum monere juvat, quae confessario in admonitione et instructions ejusmodi parentibus danda usui esse possint.

Si novi conjuges ex praecipi juvenilis aetatis levitate, forte etiam ex praeviis peccatis carnalibus ad nuptias inducti fuerint, raro piam vivendi rationem induent, et hinc prolibus suis pacificam et amabilem christianam indolem communicare non poterunt. Itaque jam ex vita praeterita peccatorum a prolibus suis committendorum participes quodammodo fiunt. Desperanda utique non esset ejusmodi parentum emendatio, quia Deus gratiam suam nonnisi raris peccatoribus semetipsos obdurantibus subtrahit, sed plerumque societas haec sancta conjugalis, unionis Christi cum Ecclesia symbolum, sine consilio Spiritus sancti inita, a sanctitate symboli per omnem vitam degenerat.

Ex praesenti vivendi ratione participatio parentum de peccatis prolium sit partim *negative*, partim *positive*. Negative, si omittunt proles suas ad christianam vivendi rationem exercere, aut *eorum erratis indulgent*. Ad christianam vivendi rationem necessariae sunt preces vespertinae, et matutinae singulis diebus, auditio SS. Missae et prædicationis verbi divini diebus Dominicis et festivis. Si parentes proles suas adultiores ad hanc obligationem implendam monere, adigere et cogere neglexerint, vitae eorum perversae parti-

cipere videntur. Pulchre in hanc rem scribit S. Chrysostomus<sup>1)</sup>: „Omnis improbitas liberorum ex negligencia nostra erit, et quod non a principio, neque a primaeva aetate ad pietatem ipsos informaverimus – Ut imbuantur profanis disciplinis, operam damus; . . . . ad spectacula quidem frequenter ascendere sinimus, ad Ecclesiam autem nunquam venire compellimus, sed si semel, aut iterum parvulus huc adveniat, temere, frustra atque animi causa huc advenit. At non ita fieri oportuit, sed quemadmodum, cum ad scholas mittit, disciplinarum ab ipsis rationem exigis, ita cum ad Ecclesiam mittis vel potius ducis; non enim alias illos committere, sed illos tenentes huc oportet intrare, et eorum, quae hic audiverint et didicerint, memoria reposcenda est. Sic enim fieret, ut a nobis facile ad meliorem frugem liberi revocarentur.” Porro si liberis indulgent, ut societatibus promiscua, sive lusorii, sive potatorii, sive chorealibus, miscentur, unde de sociorum levitate, et ferocia, et libido participant, molto magis improbitatis prolium suarum omniumque peccatorum ex effraena juvenili licentia oriundorum rei sunt. Idem ad juvenilis aetatis tentationes partim praeceavendas, partim vincendas Sacramentorum Poenitentiae et Eucharistiae frequentior usus necessarius est, quia juvenilis aetas saepe in malam partem deflectit, quia a via recta aberrare se noscat, saepe etiam de sua sibi cum mundo assimilatione gratulatur. Confessarius pericula societatis, et malitiam nascentium affectuum dignoscet, et mature, antequam in peccata gravia externa labantur, periclitantes docebit, et remedia illis adhibebit. Necessestatem Communiois Eucharisticae contra ingruentes tentationes Christus asseruit<sup>2)</sup>.

Poitive parentes peccatorum a prolibus suis committendorum reos se faciunt, si *immoderatum sermonem in ore suo habuerint*<sup>3)</sup>. Omnis immoderatio in lingua se prodit, et mala parentum indoles per solam immoderatam loquelam

1) Serm. 20. In illud: *Vidua eligatur.* — 2) *Jesu. VI. 21.* — 3) *Jac. III. 6.*

**prolibus** *communicatur*. Unde et sermo parentum in peccatis gravibus viventium, etiamsi indifferentia narraverint, ~~scandalizat~~ proles, et mentis eorum tranquillitatem tollit. Veram si *animus parentum vitiosus* fuerit, sermones vitiosi non deerunt in altercationibus, detractionibus, turpibus narrationibus et calumniis. Accident insuper *colloquia contra Evangelii doctrinam et contra innocentiam et modestiam prolium* a probis parentibus educatarum. Non raro etiam *petulantia et superbus ornatus* in vestibus prolium ab huius generis parentibus promovetur. Sic praesente vivendi ratione parentum proles scandalizantur.

Intuitu temporis futuri parentes scandalo flunt prolibus suis, a) si proles suas laboribus et paupertati non assuefaciunt, ut paucis et necessariis sint contenti. In puerili et juvenili aetate parco victui, hyemali frigori et aestivo calori assuefieri homines debent, secns ad labores et fata adversa inepti flunt. b) Si proles suas timori Dei, et recognitandis divinis in praevaricatores judiciis non educant. Nam levitas juvenilis aetatis contra seductiones ubique obvias et saepe artificiosas ex motivis mere temporalibus aut philosophicis nullam habebit constantiam. Solus Dei timor celerem e periculis fugam in animum juvenilem inducet. Unde proles precibus assuefienda sunt, in precibus enim juvenilis animus Deum cogitare discit: et parentes saepe de Deo et rebus divinis sermonem instituere debent, ut proles de Deo cogitare et loqui discant. c) Si parentes proles suas ad lubricas et vanas vitae conditiones destinant.

Igitur confessarius parentes sibi necdum satis cognitos praeter propriam ipsorum vivendi rationem probe etiam examinet de prolium suarum indole, obedientia, precibus et occupatione domestica.

### Parentes illegitimarum prolium.

**§. 291.** Res sane tristis non minus ac laboriosa est, cum s. tribunali se sistunt parentes prolium illegitimarum. Cum multa dissidentia confessiones illorum excipiat confes-

sarius, poenitentiamque eorum cauto examine probet; nam praeterquam, quod saepe vero omni dolore ob peccatum suum destituantur, periculum in peccata carnalia relabendi apud has personas olim peccati mutuis assuetas, et nunc vinculo parentalij conjunctas magnum est. Verum si quis ex his fornicariis juvenibus seriam poenitentiae agendae voluntatem exhibuerit, ad exemplum filii prodigi<sup>1)</sup> confessarius illum toto cordis affectu complectatur, et ex sociorum sorditię suscipiat, moerentem consoletur, ad confessionem saepenumero generalem deponendam invitet et adjuvet. Postea si toto corde ad Deum conversus fuerit, duriora illi proponat sequentia: a) *vitam laboriosam cum quotidianis pietatis exercitiis;* incipere autem debebit a consociationibus mundanis se *separando,* ludibria, quibus forsitan impetur, *patienter sufferendo.* Dura sunt haec juvenili aetati; sed quia conversio horum hominum ex animi sui depravatione, et ex sociorum consuetudine res valde difficilis est, magna et insolita Dei gratia eam operatura non deerit. b) *Uni aliqui confessario probo,* et cum piis ad Deum precibus *eligendo dirigendum se praebeat,* et quia cum confessario saepius conversandi occasio deest, singulis diebus dominicis et festivis praedicationi Verbi divini adesse et pium aliquem librum legere debet. c) *Pro christiana prolis suae illegitimae educatione omnem curam habere debebit.* Si matrem illegitimum pariter conversam, et serio poenitentem esse viderit, ni aliae circumstantiae dissuadeant, — de ea in uxorem ducenda cogitare poterit. Quodsi mater non seriam et probatam conversionem praeseferat, forte prolem suam maternae educationi subtrahere et in meliores manus tradere debet. d) Propter magnum in pristinam consuetudinem relabendi periculum, confessarius ejus generis opera satisfactoria imponat, quae illud minuunt, aut impedimentoa sunt, quominus denuo peccent. Quandoque Deus ex

---

<sup>1)</sup> Luc. XI.

infinita sua misericordia hujusmodi poenitentibus quasdam internas externaque miseras immittit, quibus fortissime e mundo separantur, et cum Deo conjugantur.

### Nobiles.

§. 292. Confessarius, qui Nobilibus illustri stemmate natis Dominisque potentia et auctoritate insignibus a sacris esse solet, opus aggreditur uti saluberrimum, ita et difficilimum, tum ob vitae illorum conditionem externam, cuius nunquam non rationem habere oportet, tum ob peculiaria tentationum, quibus obnoxii esse solent, illicia. Licet enim christiana perfectio, ad quam omnes eniti tenemur, una sit, consistens in firmo constantique studio ad charitatem pertingendi, diversimode tamen est exercenda, a nobili videlicet et a plebejo, a famulo et a Principe; imo ne hoc quidem satis est, sed et ipsa devotionis *praxis* viribus vitaeque conditioni cujusque in particulari est accommodanda. Atque sic alii in rei suae familiaris et domesticae cura, alii inter arma et gladios, alii suis in soliis regalibus adepti sunt perfectionem, et medios inter mundi strepitus, inter quos perfectio, si qua sit, destruenda et minime provehenda videatur, eam conserverunt. Studeat igitur confessarius precibus. Deum exorare, ut sibi in tanto munere spiritum sapientiae et consilii, spiritum scientiae et fortitudinis, spiritum pietatis et timoris Sui clargiri dignetur. Praeprimis autem caveat, ne iis aduletur, peccatisque eorum conniveat ex imbecilli hominum timore, veritatem reticendo aut dissimulando! „Non facies, quod iniquum est, nec injuste judicas. Non consideres personam pauperis, nec honores vultum potentis. Non est acceptatio personarum apud Deum“ <sup>1)</sup>. Poenitentibus utut nobilissima stirpe conspicuis, ubi status eorum moralis id poposcerit, pariter turpitudo vitae corruptae est ob oculos ponenda, apta statui ipsorum conve-

---

1) Lev. XIX.

niens satisfactio injungenda, aut etiam, si fors opus fuerit, absolutio proroganda. Quod attinet externam formam quæstionum, admonitionum, instructionum et dehortationum, quas eis impertire oportet, ea non quidem sit plane ita concinnata, uti hominibus inferioris sortis convenit, attamen etiam hoc respectu cavendae sunt immodicae urbanitatis formulae. Coram Deo omnes peccatores sumus, et indecens foret, in sacro Poenitentiae tribunal variis titulis v. g. Ew. Gnaden, Ew. Durchlaucht, Ew. Excellenz etc. alloqui poenitentes. Si confessarius recuset Germanorum *Sie*, eo quod fors minoris reverentiae esse existimet, uti poterit terminis: Wir. Uns. Ein Christ. Ein Familien-Vater, Mutter etc.

Qui amplissimis in Ecclesia et Civitate muneribus funguntur, bene monentur, α) ut sapientiam a Deo efflagitent, quae, cum omnibus, potissimum iis, qui auctoritate et potentia insignes sunt, necessaria est juxta illud Salomonis: „Da mihi sedium tuarum assistricem sapientiam, et noli me reprobare a pueris tuis: quoniam servus tuus sum ego, et filius ancillæ tuæ; homo infirmus et exigui temporis, et minor ad intellectum judicii et legum“ <sup>1)</sup>. β) Ut intelligent, et animo saepe revolvent, non esse potestatem, nisi a Deo; ut discant Eum timere, „qui aufert spiritum principum“ <sup>2)</sup>, totisque viribus contendere, ut divinam ipsius legem et ipsi perfecte observent, et ad eam observandam subditos verbo et exemplo adhortentur. „In omnibus te ipsum praewe exemplum bonorum operum, in doctrina, in integritate, in gravitate“ <sup>3)</sup>. „Quanto magnus es, humilia te in omnibus, et coram Deo invenies gratiam, quoniam magna potentia Dei solius, et ab humilibus honoratur“ <sup>4)</sup>. „Pusillum et magnum Ipse fecit, et aequaliter cura illi est de omnibus“ <sup>5)</sup>.

Quantum vero ad confessarium, profecto opus non esse arbitramur monere, ne unquam limites sui muneris excedat, gubernationi rerum temporalium se immiscendo, quandoquî

1) Sap. IX. 4. 5. — 2) Psalm. LXXV. 18. — 3) Tit. II. 7. — 4) Eccl. III. 20. — 5) Prov. XX. 98.

dem bono spirituali poenitentis sui unice intentus nonnisi ea dicat et agat, cum *intelligentia* et *prudentia*, cum *comitate* et *lenitate*, quae salutem animae spectant. Quantopere alias aberraret ab exemplo Sanctissimi Salvatoris!

Nec sibi blandiatur, eo quod Nobilium confessionibus excipiendis occupetur. Pusillum et magnum Ipse fecit, et aequaliter cura illi est de omnibus! Meminerit e contra verborum S. Gregorii P.: „Quid est, quod regulus Dominum rogit, ut ad ejus filium veniat, et tamen ire corporaliter recusat; ad servum vero Centurionis non invitatur, et tamen se corporaliter ire pollicetur? Reguli filio per corporalem praesentiam non dignatur adesse. Centurionis servo non dedignatur occurrere. Quid est hoc, nisi quod superbia nostra retunditur, qui in hominibus non naturam, qua ad *imaginem Dei facti sunt, sed honores et divitias veneramur?* — — — Increpata est ergo superbia nostra, quae nescit pensare homines propter homines. Sola, ut diximus, quae circumstant hominibus, pensat, naturam non aspicit, honorem Dei in hominibus non agnoscit. Ecce, ire non vult Filius Dei ad filium Reguli, et tamen venire paratus est ad salutem servi. Certe si nos cuiuspam servus rogaret, ut ad eum ire deberemus, protinus nostra superbia in cogitatione tacita responderet dicens: Non eas, quia temetipsum degeneras, honoratus despicitur, locus vilescit. Ecce de coelo venit, qui servo in terra occurrere non despicit, et tamen humiliari contemnimus, qui de terra sumus“<sup>1)</sup>.

### Magistratus et judices.

§. 293. His in primis tria inculcanda veniunt. a) Ut bene ponderent, quale officium sibi sit commissum: ideoque illa Iosaphati verba sibi approprient: „Videte, quid faciatis, non enim hominis exercetis judicium, sed Domini, quocunque judicaveritis, in vos redundabit“<sup>2)</sup>. b) Ut, quemadmo-

1) Hom. 28. — 2) Il. Paral. XIX. 6.

dum idem Rex monuit, si timor Domini cum ipsis, et cum diligentia concita faciant. c) Ut sedulo caveant pericula, quibus officium ipsorum subjectum est, videlicet iustitiam, respectum personarum, et acceptationem munierum; „non enim, ut idem Rex subdit, est apud Dominum Denm nostrum iniquitas, nec personarum acceptio, nec cupidio munierum“<sup>1)</sup>). Quae ut eo sanctius observentur, proderit in memoriam revocare terribilem exhortationem Salomonis, ubi ait: „Praebete aures vos, qui continetis multitudines, et placetis vobis in turbis nationum, quoniam data est a Domino potestas vobis et virtus ab Altissimo, qui interrogabit opera vestra, et cogitationes scrutabitur, quoniam, cum essetis Ministri Regni illius, non recte judicastis nec custodistis legem justitiae, neque secundum voluntatem Dei ambulastis. Horrende, et cito apparebit vobis: quoniam judicium durissimum in his, qui praesunt, sicut. Exiguo enim conceditur misericordia, potentes autem potenter tormenta patientur, non enim subtrahit personam cuiusquam Deus, nec verebitur magnitudinem cuiusquam; quoniam pusillum et magnum Ipse fecit, et aequaliter cura est illi de omnibus“<sup>2)</sup>).

### Milites.

§. 294. In confessionibus militum excipiendis confessarius sedulam adhibeat curam: utens omni gravitate, paritamen cum suavitate, utpote cum milites non minus ac ceteri fideles, amore ducantur et impellantur ad virtutem et christianam pietatem. Maneat autem prae reliquis (quae etiam objecta quaestionum constituant, quandoquidem eos examinare saepe necesse fuerit): a) Ut fidem Principi jurejurando datam conservent inviolatam ad exemplum Ethaei, qui licet ceteri commilitones Davidi fidem negassent, romque cum Absolone habuissent, fidelis nunquam non exstutit: „Vivit Dominus Deus, inquit, ubi Rex meus est, ibi et servus

---

1) Exod. XXIII. 6. 8. Deuter. I. 17. X. 17. — 2) Sap. VI. 8. seq.

ipsius erit.“ b) Ut obedientiam promtam et exactam ex amore Christi obedientis usque ad mortem libere praestent. c) Ut memoris praecepti S. Joannis contenti sint stipendiis suis<sup>1)</sup>; neminem concutiant aut calumnia afficiant, aliave injuria lacessent. d) Ut a blasphemis, malis imprecationibus, gravibus iris et rixis, a lusibus et furtis, et imprimis a luxuria abstineant, persuasi, quod *Lex divina* cunctos, nulla hominum classe excepta, pariter obliget, aequaliterque stringat. e) Ut in bello non audeant ecclesias profanare, aut sacra vasa infringere, vel quidquam rerum sacrarum sibi vindicare; ut clericis et monialibus, et civibus innoxiiis, senibus et pueris parcant. f) Ut quoad Religionis exercitia, divino cultui diebus festis non solum devote interant, sed etiam, prout rerum occasio fert, una alterave vice per annum sacramentaliter confiteri sacraque Synaxi se reficere studeant. Juvat eos monere, praecipue tempore belli, ut considerent, quam in periculo statu animae et corporis haereant, ut proin semper studeant esse in statu gratiae, per contritionem in casu necessitatis elicitem. Doceat quoque eos in militia spirituali se perpetuo exercere; id est, in moderandis animi perturbationibus, et reliquis observandis, quae ad christianam disciplinam spectant, ut sic vere Christi milites, et hostibus fortiores sint. „Melior est sapiens viro forti, et qui dominatur animae suae, expugnatore urbium“<sup>2)</sup>. Exempla SS. Militum plurimum valent in exhortatione danda e. g. Cornelii, S. Georgii, S. Floriani M., S. Mauriti<sup>ii</sup> aliorumque<sup>3)</sup>. Exempla humanitatis sensus erga captivos exhibent sacrae literae<sup>4)</sup>.

In satisfactionibus injungendis primaria ratio status militaris habenda est; hic nec jejunii, nec eleemosynae impositionem fert, adeo, ut poenitentiae vel maxime consistant in precibus persolvendis, et in sufferendis cum patientia et in voluntatem divinam resignatione vitae miseriis ac molestiis, quibus vita militaris subjecta est.

---

<sup>1)</sup> Luc. III. 4. — <sup>2)</sup> Prov. XVI. 22. — <sup>3)</sup> Act. X. — <sup>4)</sup> IV. Reg. XXV. 27. — II. Paral. XXVIII. 15. — Act. XXVII. 1. 8. 41 — 44.

Si contingat, ut miles confitens de peccato se accuset, quod reservatum est, distinguere oportet, utrum poenitens sit miles *transiens*, an *stationarius*; priori casu Episcopi plerumque concedere solent facultatem a casibus sibi reservatis absolvendi, casu vero altero poenitens tractandus est ac alias quisque, qui apud confessarium pro reservatis non deputatum confitetur.

Quid de duello, quod inter milites nonnunquam fieri assolet? Duellum si ineatur *ex condito* cum assignatione praevia loci et temporis, casus est Summo Pontifici reservatus<sup>1)</sup>, intra Italiam etiam respectu privilegiorum regularium. Si autem fiat tantum ex calore iracundiae, subita ira vel rixa, vel si quis occurrans inimico dicat: *Distringe ensem et pugnemus*, hanc excommunicationem et reservationem non incurrit; nec enim tunc est proprio duellum, sed iusta aggressio.

### Opifices et mercatores.

§. 295. Commenda his: a) Bonam intentionem ante opus; ut hac ratione solari se possint illis S. Pauli verbis: „Itaque fratres mei dilecti, stabiles estote et immobiles, abundantes in opere Domini, semper scientes, quod labor vester non est inanis coram Domino“<sup>2)</sup>. b) Assiduitatem in ipso opere, juxta Ecclesiastici monitum: „In omnibus operibus tuis praecellens esto“<sup>3)</sup>. c) Justitiam post opus, ut scilicet neminem defraudent, majus pretium aut salarium exigendo, quam justitia permittit, sed semper in corde habeant verissimam Salomonis sententiam: „Si quis justitiam diligit, labores hujus magnas habent virtutes“<sup>4)</sup>.

### Heri seu Domini.

§. 296. Si circumstantiae id ferant, heri monendi sunt, ut obligationi suae satisfaciant. Videlicet, a) ut in mandatis suis justitiam, quin imo aquitatem ac humanitatem ser-

---

1) Conc. Trid. Sess. XXV. de reform. c. 19. Benedicti XIV. „De testabiliem“ die 4. Idus Nov. 1752. — 2) I. Cor. XV. 58. — 3) Eccl. XXXIII. 29. — 4) Sap. VIII. 7.

vare contendant, et in exigendis laboribus virium ac insurmitatis humanae rationem habeant, idque in timore Dei et exemplo Domini <sup>1)</sup>). Ipsorum enim Deus et Pater, omnium etiam dominorum Dominus, Deus et Pater est <sup>2)</sup>). b) Ut, quod justum et aequum est, famulantibus praestent, secundum illud Apostoli: „Scientes, quod et ipsi Deum habeant in coelis” <sup>3)</sup>). Justitia exigit persolutionem mercedis conditae, quam ultro retinere nefas est <sup>4)</sup>). Aequitas autem piam liberalitatem intendit, atque ea, quae citra moralem famulorum causam pereunt, ipsis haud imputat; famulis longo servitio praestito dulcem et quietam senectam concedit <sup>5)</sup>). c) Ut sedulam salutis animae curam gerant, honestati et religioni famulitii sollicite invigilando, ne verbo et exemplo pravo ad impietatem seducantur, quo saepe fit, ut proh dolor! aliorum, imo filiorum familias seductores existant; otium eliminent, tollant pravas consuetudines bonasque substituant. Preces communes, et si fieri poterit, lectio libri spiritualis plurimum commendantur. Absolutum vero dominis incumbit officium, ut eos cultui divino diebus dominicis ac festivis interesse jubeant, et bono vitae exemplo praeluceant. „Si quis suorum et maxime domesticorum curam non habet, fidem negavit, et est infideli deterior” <sup>6)</sup>). „Qui vere patres familias sunt, omnibus in familia sua tanquam filiis ad colendum et promerendum Deum consulere debent” <sup>7)</sup>). Regulus, cuius filius sanabatur a Christo Domino, ipse creditit, et tota domus ejus <sup>8)</sup>).

Graviter multumque peccat, qui, dummodo labores rite praestentur, domesticis, quidquid lubet, indulgent; eosque a praescripto cultu aliisque pietatis exercitiis retrahunt, perversis principiis imbuunt, famulas ad turpia sollicitant, ipsorum conscientiae irrident etc. Hi sane horrendum sibi judicium parant.

---

1) Ecccl. XXXIII. 30. 31. — 2) Eph. VI. 9. Job. XXXI. 15. — 3) Col. IV. 1. — 4) Jac. 5. 4. — 5) Jac. II. 18. Matth. VIII. 5. — 14. — 6) I. Tim. V. 8. — 7) S. Aug. de Civit. Del. Ibr. 10. c. 16. — 8) Joan. IV. 39. Act. X. I. 2. XVI. 39. 38.

### Famulantes.

**§. 297.** Ea fere commendare oportet, quae S. Paulus illis commendaverat: a) Obedientiam perfectam, quam his verbis indicavit: „*Servi, obedite dominis carnalibus cum timore et tremore*“ <sup>1)</sup>. b) Fidelitatem sinceram, quam idem Apostolus insinuaverat, dum ex *simplicitate cordis* eos obediere voluit. Contra hanc virtutem peccant, si curam rei domesticae non gerant, rem domesticam negligentia culpabili perdant scienterque subducant, aliisque condonent; si emendo vel vendendo sibi partem retineant, si clandestinas aliorum defraudationes non detegant. Nec valet apud famulos sic dicta compensatio *occulta* <sup>2)</sup>. c) Alacritatem indefessam; hanc enim indicant verba: „*non ad oculum servientes, sed ut servi Christi facientes voluntatem Dei ex animo, cum bona voluntate servientes.*“ Ut autem hoc tanto facilius praestent, efficacissimum illis medium confessarius offert, dum suadet, ut certo sibi persuadeant, ea obsequia, quae dominis suis praestant, Christo se exhibere, et ab ipso se mercedem recepturos.

Monendi sunt quoque famuli famulaeque, ut non solum sint heris suis obedientes fidelesque propter Deum, cuius auctoritate Domini mandant, verum etiam, ut res dictaque vel errata herorum non divulgant, apud alios eis non detrahant, vel calumnientur, quoniam, nisi altioris ordinis officium postulet, aliorum errata disseminare vetitum est lege christiana.

Ceterum per se patet, famulantium esse, denegare obedientiam in rebus peccati; neque patientur sese qua instrumenta ad haec illave peccata haberi. Famulatum utut utilissimum desere, si animae tuae detrimentum instet.

---

1) Eph. VI. 5—9. Cf. I. Pet. II. 18. 19. Cfr. Tit. II. 10. — 2) Col. III. 23.  
Luc. XVI. 10. Eccl. XXIX. 28.

### Divites.

**§. 280.** Divitibus maxime commendare debet confessarius ea, quae S. Paulus olim Timotheo scripsit, his verbis: a) „Divitibus praecipue, non sublime sapere“ <sup>1)</sup>, quia non propter divitias, sed propter earum bonum usum quisque commendandus est. b) Neque sperare in incerto divitiarum, sed in Deo vivo, qui praestat nobis omnia abunde ad facendum, siquidem ipse dixit: „Quaerite primum regnum Dei et justitiam ejus, et haec omnia adjicientur vobis“ <sup>2)</sup>. c) Bene agere, divites fieri in bonis operibus, facile tribuere, communicare, thesaurizare sibi fundamentum bonum in futurum, ut apprehendant vitam veram. „Hae enim solae verae divitiae sunt, quas nec aerugo consumit, nec tinea demolitur, nec fures effodiunt et furantur“ <sup>3)</sup>. „Non minoris est criminis habenti tollere, quam cum possis et habes, indigenibus denegare. Esurientium panis est, quem tu detines, nudorum indumentum, quod tu includis, miserorum redemptio et absolutio pecunia, quam tu in terram sodis“ <sup>4)</sup>.

### Pauperes.

**§. 299.** Pauperes monendi sunt: a) ut bene contenti sint suo statu, atque adeo paupertatem suam, quam necessario patiuntur, etiam voluntate sua libera amplectantur. Quod ut tanto alacrius praestent, jubeat illos considerare tum exemplum Christi, qui, cum esset dives, propter nos egenus factus est, teste S. Paulo ad Corinthios <sup>5)</sup>; tum exempla sapientissimorum et sanctissimorum virorum, qui sponte amplexi sunt paupertatem, ut essent similliores Filio Dei, et tamen frequenter vix per longas preces hanc gratiam obtinuerunt; tum curas et pericula, in quae conjiciunt divitiae,

---

1) I. Tim. VI. — 2) Matth. VI. 28. — 3) Laud. Gran. p. 662. — 4) S. Ambrosius — 5) II. Cor. VIII. 9.

et a quibus liberat paupertas; tum denique praemia, quae voluntarie seu spiritu pauperibus promisit Deus, scilicet centuplum, regnum coelorum et vitam aeternam, ut adeo merito sibi applicare possint verissimam illam S. Augustini sententiam: „Non tibi displiceat paupertas tua, nihil ea potes diutius invenire. Vis nosse, quam locuples sit? coelum emit. Quibus thesauris conferri possit, quod pauperibus videmus indultum? ut ad regnum coelorum veniret, dives possessione sua obtinere non potuit, nunc obtinet, ut contemtu perveniat” <sup>1)</sup>). „Affatim dives est, qui cum Christo pauper est” <sup>2)</sup>). b) Fiduciam ponant in Deo, cuius oculi respiciunt super pauperem teste Davide, et cui derelictus est pauper; quidni ergo illam ejusdem Psalmistae sententiam a S. Francisco suis religiosis pro viatico dari solitam, sibi quoque applicent: „Jacta super Deum curam tuam, et ipse enutrit te” <sup>3)</sup>). c) Bonorum operum et virtutum, praecipue humilitatis et patientiae studium colant; nam ideo Deus carere eos divitiis temporalibus voluit, ut spirituales et veras divitias bonorum operum, quas solum secum ex hac vita auferre, iisque aeternum frui possunt, tanta majori sollicitudine sibi comparent. Ex quibus etiam illud commodi harrient, ut merito sperare possint, sibi, dum tali modo regnum Dei et justitiam ejus quererunt, Deum etiam ea, quae ad corporis necessariam sustentationem requiruntur, juxta promissionem suam adjecturum <sup>4)</sup>). Certe „divites eguerunt, et esurierunt, teste Davide, inquirentes autem Dominum, non minuentur omni bono” <sup>5)</sup>.

Ceterum pauperes benigno mansuetoque animo tractari debent, ne vel afflictio addatur afflito, et licet confessario pauperes saepe multum negotii facessant, tamen non desistat, iis opitulari gratanter, quoniam „beatus, qui intelligit super egenum et pauperem: in die mala liberabit eum Dominus. Dominus conservet eum, et vivificet eum, et be-

1) Serm. 28. de Verb. Domini. — 2) S. Hier. Epist. ad Heliod. 14. — 3) Psalm. IX. 10. X. 14. — 4) Matth. VI. 83. — 5) Psalm. XXXVII. 11.

tum faciat eum in terra, et non tradat eum in animam ini-  
micorum ejus. Dominus opem ferat illi super lectum dolo-  
ris ejus: universum stratum ejus versasti in infirmitate  
ejus” <sup>1)</sup>.

### Surdastri, muti, surde-muti.

§. 300. Surdaster confessario ignotus, qui audire non potest, nisi confessarius clamet, aut ita loquatur, ut circumstantes audiant, remitti debet ad locum separatum. Si autem confessario nota sit illius innocentia, eo quod non soleat, nisi venialia afferre, audiri *potest* et absolvit, opus enim non erit talem de aliquo interrogare. Haec vero valent, nisi ob adhortationem dandam et poenitentiam imponendam consultum fuerit, seorsim ipsius confessionem excipere.

Si poenitens sit mutus, et non surdus, nisi scripto confiteri possit, monendum est, ut ad quaestiones propositas nutu et renatu capitis respondeat. Si tantum surdus sit, in locum separatum remittendus, et signum dandum est, ut flectat genua et peccata sua enarrare incipiat, quorum si aliqua quocunque modo narraverit, poterit illi signum dare confessarius percutiendo pectus, et oculos in coelum levando, quo inquirat, num doleat de peccatis propter Deum offendit, et tunc si simile signum vicissim et ipse dederit, absolutionem impertiri. Quodsi legere sciat, quaestiones necessariae scripto a confessario praeponantur, et poenitentia eodem modo praescribatur. Si poenitens simul mutus et surdus sit, eum signis et nutibus examinet, in quantum fieri potest, per naturalem, ut ita dicam, signorum linguam, et si unum alterumve peccatum intellexerit, ac doloris signum acceperit, sine scrupulo absolvat. Quoad poenitentiae impositionem, haec, si poenitens legere novit, poterit scripto imponi secundum conditionem ipsius internam et externam; si autem nesciat, aut ob caecitatem legere non valeat,

---

1) Psalm. XL. 1 – 5.

tunc per rosarii grana aut digitorum numerum ~~quantitas~~  
poenitentiae, puta orationis dominicae et salutationis ange-  
licae, praescribi potest.

Quodsi poenitens a nativitate sit surdus et mutus, di-  
spiciendum est, utrum per artificiosam signorum linguam  
veritates religiosas dicatur, nec ne; si primum, quando  
confessarius ipse artificiosa signa callet, confessio facile  
procedit, si vero poenitens edoctus non fuerit, prudentiae  
confessarii relinquitur, num poenitentem agnitionis Dei et  
peccati capacem censeat etc. (quae per signa naturalia illi  
declarari poterunt), quo facto simul absolutionis capax  
censeri debet; et tunc confessarius signum crucis forman-  
do, pectus percutiendo illum ad dolorem excitare, eique  
haec ipsa opera pro poenitentia imponere potest, post  
quam ope signorum naturalium eum, prout fieri potuit,  
edocuerit.

### I n f i r m i .

#### Momentum et gravitas confessionis infirmorum.

§. 304. Omni tempore animarum pastor gregi suo in-  
vigilare debet: sed cum primum aliquis ejus curse com-  
missus in morbum incidit, tunc maxime omnem pastoralis  
charitatis diligentiam ipse in eo ponat, ut aegrotantem in  
via salutis recte dirigat. Vocatus igitur ad aegrotum, ne  
cunctetur venire, etiamsi ille ignobilis sit et pauper: me-  
mor Salvatoris, qui cognita infirmitate servi lubens perre-  
xit ad domum ipsius.

Dum vero sacerdos confessarius infirmis et moribun-  
dis assistit, opus aggreditur, quod multam requirit chari-  
tatem, patientiam, prudentiam, animique fortitudinem, ut  
non dicat, nisi quod oportet, quo et quomodo oportet, ut  
infirmi animum sibi devinciat, illum soletur, moveat, con-  
vertat ad Deum, verbo, ut pauculis horis id apud eum effi-  
ciat, cui is omnem vitam suam impendere debuisse. Pecca-  
tori graviter infirmo nihil tam necessarium, tam utile et con-  
solatorium esse potest, ac confessio sacramentalis bene facta.

Dicimus nihil ita *necessarium*; quia, si aut omnino non confitetur, aut confitetur non bene, quae futura est ejus sorte? Funesta sane et omnium, quae cogitari possint, infeliciissima. Nihil ita *utile*; veram eom obtinere peccatorum suorum, tanquam multorum et gravium, remissionem, satisfacere iustitiae divinae, dolores et quasvis afflictiones meritorias reddere, mori in gratia et amicitia Dei, haec sunt commoda et tamen omni aestimatione majores bonae confessionis fructua. Nihil ita *consolatorium*; confessio enim recte facta reddit peccatori pacem animae, tranquillitatem spiritus, solatum bonae et pacatae conscientiae. Ipse Spiritus sanctus certum esse jubet, ipsum de numero filiorum Dei esse et haeredem regni coelestis. Quantae hae consolationes! Et quam consolatorium illud, quod mox coram supremo judice, coram iudice vivorum omnium et mortuorum apparere possit, plenus spe firma aeternae et tantae felicitatis, quae omnem excedit intellectum et sensum.

Praeclare de hac re scribit Pollancus in libro de juvandis infirmis, ubi ait: „Intelligat imprimis, qui dat operam eis adjuvandis, qui ex hac vita decedunt, quanti sit momenti, et quam verae charitatis opus, proximis in tali statu constitutis, ubi de summa rerum agitur, subvenire. Nullibi enim gravius erratur, et cum mors semel tantum accidat, si quis error hic admittitur, nullo ingenio corrigi potest. Adde, quod saspe accidit, ut hujusmodi ministerio divina providentia ad portum aeternae salutis eos adducat, qui sine ipso in aeternum erant perituri, vel certe in purgatorio graviores ac diuturniores poenas passuri, aut si neutrum horum evenit, illud quidem certe haec functio, quod ad alia spectat, honi adserit, ut morientes in majori descendant charitate, ac proinde majori etiam post hanc vitam beatitudine apud Deum et gloria fruantur.“ — Hunc insinuam praecipuas quasdam regulas practicas usui confessarii infirmorum futuras tradimus. Verum minime nobis persuadere possumus, *calce* hisce vel quam plurimis aliorum et eruditissimorum non minus ac peritissimorum authorum regulis fore, ut proficiat, nisi sibi diffidens, totam spem bene-

se gerendi, et quod intendit, consequendi, in divino auxilio constituat, ac purissimam habeat intentionem, ferventique oratione petat auxilium, tanto operi necessarium, et in super praemeditur res ipsas, quae dicendae sunt et agendae, ac modum et ordinem earum pro varietate personarum. Antequam igitur opus illud aggrediatur, hoc ipsum et aegrotos invisendos Deo *totius consolationis* commendet. Meminire se ipsiusmet Domini Jesu infirmos visitantis personam gerere; eoque spiritu repleri se postulet, quo solebat Christus lugentes consolari, et malis aegrotantium condolere.

### Modus disponendi infirmos ad confessionem.

**§. 302.** Confessarius vel vocatur ab infirmo, ut confessionem ipsius excipiat, vel rogatur ab aliis, ut infirmum, qui confiteri renuit, ad confessionem ineundam disponat; quo casu res non raro ardua contingit, ita, ut operaे pretium sit, pauca, quae agere debeat confessarius, si aeger confiteri nolit, delineare.

Nisi periculum mortis immineat, confessarius aegro non statim ingerat mentionem confessionis, sed cum amice salutet, quaerat de morbo, doloribus, quiete etc. suadet resignationem in manus Dei, qui vitae et mortis dominus est. Captata occasione insinuet, expedire confessionem, antequam invalescat vis morbi, qui difficiliorem illam reddit; nec id posse obhesse, sed profutrum pro quiete animae, et etiam pro salute corporis. Si se resolvat jam confiteri, praeeat in actus necessarios sublevando illum et alleviando onus confessionis, quantum potest. Si pro confessione dilationem petat, concedat, sed conetur efficere, ut determinet tempus, quo redeat, ne perget differe. — Quodsi autem continuo differt vel renuit, inquirenda est causa, cur non confiteri. Est autem haec: a) vel quia implexam nimium et criminibus oneratam habet conscientiam, ac propterea de perfecta et sufficienti confessione, tanquam de re, quae ejus vires supereret, desperat; b) vel quia corde indurato est, ita ut nulla salutis suae tangatur cura, vel ita desperat de sa-

lute sua, ut nullam amplius de sui conversione hujusque mediis cogitationem admittat. Si primum obtinet, operam tuam liberaliter offeres promittesque, te ipsi ita futurum auxilio, ut tu ipse tibi, si in eodem essem statu, alios auxilio esse velles. Ante omnia certum illum securumque esse jube de misericordiis Domini, dummodo vere et in animo factorum illum poeniteat, et in sacro tribunali modo, quo potest, optimo, se incuset; repraesenta illi, quanta animi pace, quanta tranquillitate mox fruiturus sit, ut primum suam confessionem terminaverit. Ad excitandam spem et fiduciam revoca illi in memoriam, Filium Dei non modo orasse Patrem suum coelestem pro omnibus omnino peccatoribus, sed morte etiam ignominiosissima mortuum esse. Regem Davidem et adulterum et homicidam fuisse, Petrum juramento Dominum negasse, utriusque tamen illico et momento, quo illos facti poenitere cooperit, remissa fuisse peccata. Latronem peccatis adhuc coopertum, affixum crucie, sed tactum in cruce poenitudine, mox ex ore Salvatoris audiisse: „Hodie tecum eris in paradyso.”

Altero vero casu, nihil prope est aequae arduum et difficile, ac movere cor obduratum; opus est sane hoc magnae et singularis gratiae Dei, quam instanter non minus, ac ferventer petes a Patre misericordiarum. Infirmo hujusmodi propones, per intervalla omni cum pietate, animi demissione et unctione spiritus, quidquid sancta religio nostra terrificum et consolatorium habet. Depinge illi nunc infelicitatem peccatoris, qui gratias Dei, quas moriens accipit, abutitur, et moritur impoenitens; — nunc rigorem et severitatem judiciorum Dei, ad quae revocandus est, et aeternitatem poenarum, ad quas paulo post citra spem omnem commutandae aliquando sententiae condemnabitur. Repraesenta illi ex parte opposita felicitatem peccatoris, qui Deo suo reconciliabitur, pacem animi, qua fruitur, gaudia aeterna illa et infinita, quae ipsum in coelis praestolantur. Si vides, illum his non moveri, invita amice, et roga, ut, quae dixisti, recogitare apud se velit, hincque illum ad pauca momenta solum sibi relinquas, Deum interea ferventer orans. Redux

denuo illum hortaberis, rogabis, urgebis, prout *Spiritus sanctus* dabit eloqui. Etenim forte hoc postremo zeli tui conatu abutetur, ut abusus et gratiis Dei, forte morietur, ut vixit. Si enim non resipuerit, merito timendum est, ne impletat Deus, quod dixit: „Non tardes converti ad Deum, et ne differas de die in diem; subito enim veniet ira illius, et in tempore vindictae disperdet te“<sup>1)</sup>). — Sed enim fieri quoque potest, ut moveri incipiat, ut sentiat remorsus conscientiae, ut terreatur judiciis Dei. Tunc breves considerationes augeres illi, quibus erigatur et convertatur ad Deum, qui non vult mortem peccatoris, sed ut convertatur et vivat.

### Modus agendi in ipsa confessione excipienda.

§. 303. Non sufficit effecisse, ut confiteri velit infirmus, oportet, ut illum etiam adjuves, quo bene et cum fructu consiteatur, qua in re sequentia observabis:

a) Quod spectat integritatem confessionis, prudentia confessarii plus quam alias requiritur, ut in exigenda juvandaque integritate confessionis nec deficiat, nec modum excedendo statum infirmi pejorem reddat. Non inutile *nonnunquam* erit, si graviter aegrotans ante absolutionem interrogetur: an fors habeat peccatum grave, olim commissum, nec unquam hucusque confessione expositum; an actu teneat rem alieni juris; an damnum olim alteri illatum, aut bonam famam illi subtractam necdum reparaverit; an gerat odium contra aliquem; an olim consuetudine graviter peccaminosa fuerit irretitus; et an lapsus illos, quando emersit e pravo habitu, generali confessione expiaverit; an voti ipsius sit, omnem justitiam implere, et tanquam filius Ecclesiae Catholicae vivere et mori? Ex responsione aegroti intelliget sacerdos, quid agendum ultra sit. Ceterum non exiges ab eo multum examinis, si natura morbi non fert; praestat, ut ipse tu illum examines eo modo, qui non postulat longas dis-

1) Eccl. V. 8.

cussiones et disquisitiones, monebisque, ut in interrogatio-  
nem respondeat particula affirmativa, vel negativa. — Ut  
aeger loquatur multum, non modo non coges illum, sed  
ipse tu esto in loquendo parcus et brevis, plenus tamen un-  
ctione Spiritus, ut moveas; loquere per interstitia et tono  
vocis, qui illi minime gravis aut molestus sit. — Ubi ali-  
qua peccata confessus fuerit, excita illum ad contritionem  
et propositum firmum, ad resignationem voluntatis suae in  
divinam, et ad amorem Dei. Universe plus adlaborabis in  
inspiranda illi cordis contritione et compunctione, quam ut  
confessio ejus vestita sit quibusvis peccatorum suorum ad-  
junctis.

b) Si rex deficiat infirmum, sufficit, si signis vel an-  
nutu capitis, manus apprehensione aliquique modis, quorum  
adhuc capax est, confiteatur. Si deficiat illum *auditus*, lo-  
qui tamen possit, utere signis, quibus eum ad confessio-  
nem invites, et ad contritionem excites.

c) Infirmus, qui aliqua contritionis signa non solum  
praesente, sed vel etiam absente sacerdote dederit, sacra-  
mentalni ritu ab omnibus peccatis absolvendus est. Sacerdos  
itaque accersitus ad infirmum, qui vel nullo amplius indi-  
cio prodere potest desiderium et voluntatem peccata confi-  
tendi, aut suum de illis commissis dolorem testari, si adsint  
tamen, qui testentur, haec illum sufficienter ante adventum  
suum manifestasse, absolvere illum potest, ut Patres Conc.  
Carth. IV. anno 398. Concil. Araus. I. anno 441. Can. XII.,  
Innocentius I. ad Exup., S. Leo M. aliquie docuerunt. Quid  
autem, si non adsint, qui testentur? Etsi de hoc nihil ad-  
huc statuerit Ecclesia, videris in re dubia amplecti posse  
sententiam infirmo faventiorum, et illum sacramentaliter  
absolvere, modo pie christianeque vixerit, nec impoenitens  
appareat, vel in flagranti delicto fuerit deprehensus. Si enim  
moribundus in ipso criminis actu usum rationis amisit, mi-  
nime illum absolves, cum ob defectum rationis poenitere  
illum peccati non possit, adeoque ejus indispositio non sit  
dubia, sed certa. Nihilominus non recedes ab illo (si fieri  
potest), ut, si contingat, illum ad usum rationis redire,

possit illum excitare ad poenitendum, et dein absolvere<sup>1)</sup>. Si quis vero *subito* incidat in apoplexiā, aliove morbo corripiatur, quo totū corpus et mens stupeat, vel de tecto aedificii delapsus semivivus decumbat, et nulla poenitentiae signa dederit, nec adstantes testimonium de eo ferre valeant, tunc casus obtinet, quo dubium facti, de ipsius voluntate ac desiderio confitendi, adest, hinc *etiam sub conditione* absolutionem sacramentalem eidem impetrari licebit. — Sacramentum autem extremae Unctionis *sine haesitatione* conferri solet. Vide §. 200. n. 7.

d) Si infirmus non potest confiteri solus, cum debeat adjuvari a circumstantibus, ut sunt recenter vulnerati vel mulieres parturientes, ubi periculum est in mora, tunc confessarius quaerat, an doleat propter Deum offensum ex corde de omnibus vitae anteactae peccatis, — et modo, quo potest, optimo fiat a poenitente confessio. Ad quaestionem si annuat, absolutio ei impetranda est, ita tamen, ut, si postea occasio aut facultas ob discessum adstantium et poenitentis vires detur, ex instituto illius confessio audiatur.

e) Quodsi moribundus obsfirmet animum in affectione peccati, ut si nollet dimittere concubinam (quum tamen possit), inimico reconciliari, etc. — frustrata omni, qua polles, opera adhibita ad contritionem et emendationis propositum eum perducendi, — negabis illi absolutionem, quia non adest vera cordis contritio firmumque animi propositum.

f) Si infirmus graviorum quoque se incusavit peccatorum, impones illi leviorem quampliam poenitentiam, quam mox et adhuc in sua aegritudine persolvat. Ceterum plurimum juvat, ut eliciat actum contritionis, — ut dolores suos et molestias morbi offerat Deo in satisfactionem pro peccatis suis, — ut sese in voluntatem divinam plene et sincere resignet, — ut pio cum affectu oculos conjiciat in Jesum Christum crucifixum, — ut afflictiones suas uniat passionibus SS. Salvatoris. Verum dum infirmum invisis (quandoqui-

---

1) Cir. S. Aug. de Adulterin. conjug. c. ult. n. 33. n. 35. Roman. Sacerdotiale Venet. editum anno 1560.

dem id in officio confessarii est), ubi Deus eum e periculo mortis eruptum prioribus valetudinis viribus reddiderit, peccatis suis gravioribus convenientem suadebis poenitentiam.

### De restitutione ab infirmis praestanda.

§. 304. Nonnunquam negotium facessunt confessario infirmi, qui ad restitutionem faciendam obligantur. Multa hic opus est prudentia et animi fortitudine, ut justitiae sive illico per infirmum, sive posterius per haeredes fiat sat. Si restitutio illico fieri possit, non consenties, ut ejus facienda obligatio transferatur in haeredes, sed infirmo persuadere conaberis, ut per seipsum, dum vivit, restitutionem faciat. Quodsi illico, dum infirmus in vivis est, fieri nequeat restitutio, saltem posterius per haeredes vel alium fidum amicum post mortem fiat. Apponat nempe aegrotus, qui ad restitutionem tenetur, capitulum in testamento suo, jubeat, ut haeredes dent tantam pecuniae summam, vel alicui amico, qui hac de re certior redditus sit, vel etiam confessario, ut eam expendat secundum voluntatem testatoris, ni fors velit conjugem, vel si quem præterea scripsit haeredem, cui se committere non veretur, accersere, eisque declarare, cui et ad quid obligentur; et simul ab his promissionem exigat, restitutionem hanc, quam citissime fieri possit, faciendi. Cetera de restitutione notanda vide infra.

### De temptationibus, quibus impetri solent infirmi.

§. 305. Quamvis remedia contra temptationes tradita sufficere queant ad juvandos quoque infirmos, expedit tamen hic adducere nonnulla, quae singillatim infirmorum temptationes concernunt. Si videlicet aegrotus impetratur a temptatione adversus fidem, sacerdos hortetur infirmum, ut animo constanti dicat: Ego credo, quod S. Mater Ecclesiae credit; — ut Deo gratias agat, quod ipsum in Ecclesiae

sinum ab incunabulis recipere dignatus sit; adeoque in ipsa fide usque ad extremum vitae perseverare se velle profiteatur. Praecipuus modus et utilior ad hujusmodi tentationes repellendas erit mentem alio divertere, aliosque dicere actus **Contritionis**, **Spei**, **Charitatis** etc. — Si vexatur aegrotus, tentatione desperationis, illi de divina justitia, damnatorum poenis loqui ejusque patrata scelera exaggravare, sacerdos caveat, sed potius ipsi fiduciae in Misericordia Dei, Salvatoris Passione, divinis promissis et Dei Matris intercessione argumenta insinuentur. -- Si tentatio consistit in eo, quod acerbos dolores patientur, et forte sine merito ob suam, ut ajunt, impatientiam, explicandum illis erit, quod moderate tristari, aut etiam flere ob aliquod malum occurrens liceat; verum aequo animo sustinendi sunt dolores tanquam ex pretioso calice dominicae passionis a Christo propinati; nec obfuturum, si tristemur cum Salvatore nostro dicentes: „Pater, si possibile est, transeat calix iste,” modo addamus: „Verumtamen non sicut ego volo, sed sicut Tu”<sup>1)</sup>. — Si nimis desiderio vel sanitatis vel vitae teneantur, tunc inquirendum in causam, quae, posteaquam fuerit cognita, opportunis remediis erit tollenda. Eiusmodi remedia inveniuntur apud Ludovicum de Ponte: et primum est: considerare, quod Dominus Deus, cui resistere nefas est, ita velit, et quidem in bonum nostrum, dum tanquam Pater amantissimus nos tali modo ad se trahit. Alterum, quod sit magna prudentia facere ex necessitate virtutem, et quod violenter est ferendum, id sponte tolerare, ut fiat minus grave, et majorem adferat utilitatem. Tertium, quod merces justis promissa sit magna nimis, et aeternum duratura. Particularia sunt, si angantur propter liberos, quibus nequeunt prospicere: attendant, divinam providentiam id habere perspectum, velleque desertis prospicere melius, quam ullus mortalium possit. — Si desiderent sanitatem et vitam sibi prolongari ad mores

---

1) Matth. XXVII.

emendandos, meminerint incertum esse, an non mutata bona voluntate, quam de facto habent, in antiquorum sylvam redirent, si valetudini integrae restituerentur. Dei optima morum emendatio est, ad unguem implere divinum beneplacitum, cum ergo Deus velit eos aegrotare, vel mori, ut acquiescant, monendi sunt. — Si nimis terreantur ob poenas alterius vitae, cogitent, quantum ad eas immi-  
nuendas conduceat amore Dei perferre omnia adversa,  
quae nobis immittit. Plura dabunt circumstantiae <sup>1)</sup>).

### De virtutibus, quibus exercendi sunt infirmi.

§. 306. Debet confessarius omnem suam industriad  
impendere, ut infirmi se potissimum exerceant circa eas  
virtutes, quarum exercitio magis afficiuntur magisque ju-  
vandi sperantur in illo rerum articulo. Conveniunt autem  
authores utilissimas maximeque meritorias esse *aspiratio-  
nes* circa virtutes theologicas; hae enim si paucis verbis  
tractem, articulate et interrupte suggestur infirmis, hos  
mirum in modum erigunt, corroborant, et ad suum officium  
rite obeundum exstimalunt. Hinc imprimis disponen-  
di sunt ad actus Fidei, Spei et Charitatis, item contritionis,  
resignationis in voluntatem divinam, adductis motivis  
cuivis virtuti propriis. Sic *actus fidei* potest elici vel eam  
profitendo, si nempe infirmus recitet *Symbolum Apostoli-  
cum*, vel praesenti ac praeeanti ad singulos articulos dicat  
*Credo*, — vel orando, si nimirum oculos conjicendo in  
piam imaginem, aut crucifixum osculando in similes affec-  
tus erumpat: Adoro te Christe! et benedico tibi, qui per  
sanctam crucem redemisti mundum. Qui natus es pro me,  
miserere mei. Qui mortuus es pro me, salva me etc. — vel  
gratias agendo, v. g. quod nos fecerit Christianos, et ad  
catholicam vocaverit Ecclesiam, — vel protestando, nos

<sup>1)</sup> Cfr. Prax. Conf. S. Lig. n. 237. ss. Polanc. in Methodo Juvandi  
moribundos.

credere, quidquid Ecclesia catholica proponit credendum, quia Deus dixit, et in particulari firmitur assentiendo articulis in Symbolo contentis. —

*Spes* autem de venia peccatorum, gratia Dei, et corona gloriae, exerceri potest, eliciendo actus illi proprios, infinitae scilicet Dei bonitatis, misericordiae, fidelitatis ac potentiae, dum firmissime confidimus nos beatitudinem consecuturos, quoniam Deus promisit, se nobis, si faciamus, quod in nobis est, quem daturum intuitu meritorum Jesu Christi. Sunt porro alii adhuc modi, quibus spem exercere possumus, excitando nos v. g. ad spiritualem laetitiam, quod appropinquet tempus, quo cum Deo et tota curia coelesti licebit esse aeternum felices; vel admirando ea, quaे Christus Dominus pro nobis egit, et passus est, ac praeparavit diligentibus se; vel breves orationes fundendo, quibus deprecemur errores admissos, ut si quis dicat: „Miserere mei Deus secundum magnam misericordiam tuam — — — — quoniam iniquitatem meam agnoscō, etc.“

*Charitas* exerceri potest, quatenus meretur Deus, amari ob infinitas perfectiones, et ingentia beneficia in nos; vel per modum considerationis eorum, quae amore nostri fecit, et etiam nunc facit Deus, in nos nunquam non beneficus; vel per modum gaudii, quod Deus sit infinite amabilis in omnibus; vel per modum resignationis, et obedientiae dicendo: „Domine fiat voluntas tua, sicut in coelo et in terra;“ vel per modum oblationis dicendo: „In manus tuas, amabilissime Pater, commendo spiritum meum.“

Atque haec sufficient pro brevi instructione, quomodo dirigi possint infirmi in exercitio tam necessario ad superandas morborum molestias, quam utili omnibus, qui in immensum sua merita cupiunt accumulare.

- Piae suspirationes circa actum a) *Fidei*: Joan. XI. 27. Lucae XVII. 5. Marc. IX. 23. b) *Spei*: Psalm. XXX. 2. CXLI. 6. XL. 5. Is. XII. 2. c) *Charitatis* in Deum: Psalm. XVII. 2. 3. Psalm. LXXII. 1. 26. Rom. VIII. 35, Joan. XXI. 17. d) *Charitatis* in proximum: Matth. VI. 12. I. Joan. III. 14. e) *Contritionis*: Luc. XV. 21. XVIII. 13.

**Psalm. XXXIV.** 3. f) *Resignationis* in voluntatem divinam: Matth. VI. 10. Psalm. CXLII. 10. Psalm: CVII. 2. Rom. XIV. 8. g) *Desiderii*: Psalm. XVI. 15. Exod. XXXIII. 13. Phil. I. 21. 23. Cant. V. 8. Veni et noli tardare Domine. h) *Gratiarum actionis*: Psalm. LXXXVIII. 2. Psalm. XXXIII. 2. Thren. III. 22. I. Cor. XV. 10. Cfr. Schmid's Krankenbuch. Wien.

Moneat aegrotum confessarius, ut ad beatam Virginem Mariam cum omni fiducia recurrat dicens: „Sancta Maria, mater Dei, ora pro nobis peccatoribus nunc et in hora mortis nostrae.“ Maria, mater gratiae, mater misericordiae, tu nos ab hoste protege, et hora mortis suscipe! Maria, monstra te esse matrem! Et Jesum nobis post hoc exilium ostende, o pia, o dulcis Virgo Maria!

Angeli item Custodis aliorumque Sanctorum, quos specialiter veneratur aegrotus, auxilium et patrocinium eum docebit impetrare.

Nomen vero SS. Jesu, quod est super omne nomen, invocare ipsi praecipue commendabit. „Nec enim aliud nomen est sub coelo datum hominibus, in quo oporteat nos salvos fieri“<sup>1)</sup>.

### De Eucharistia et Unctione infirmorum.

**§. 307. Ss. Communio**, dum infirmo moribundo instar Viatici datur, citra omne dubium non jejuno administrari potest; item illis, qui eodem die, quo sacram Synaxin sumserunt, non per modum viatici, incurrerunt mortis periculum, modo absit periculum irreverentiae, vomitus statim post securi; cui periculo si possit occurri, dando aegro minimam particulam ss. hostiae consecratae in juscule vel aqua, id ut fiat consultum est. — Quid si morbus sit diutinus, et infirmus ex devotione saepius communicare velit, ast communio sumi non possit, nisi ante sumta medicina, vel alia re per modum medicinae? Non una est

---

1) Marc. X. 47. Apoc. XXII. 20. Act. VII. 58.

omnium sententia : aliis negantibus, affirmantibus aliis. Postiores ceu rationem suae sententiae obtendunt indigenitatem spiritualem infirmi, et decretum Concilii Constantiensis, quod sess. 13. ait: „Nec sumatur Eucharistia a non jejunis, nisi in casu infirmitatis, aut alterius necessitatis, a jure vel Ecclesia permisso.“ Benedictus XIV. de hac re ita habet: „Parochi ne renuant sanctissimam Eucharistiam iterato deferre ad aegrotos, qui etiam perseverante eodem morbi periculo illam *sepius* per modum Viatici, cum *naturale jejunium* servare nequeant, percipere cupiunt“<sup>1)</sup>. „Ratio, ait S. Liguorius, quia sacrum Viaticum est praesidium contra tentationes, quae tempore mortis magis urgent; hinc iteretur Communio non solum si novum recurrat periculum, sed etiam si idem perduret.“ Quare, si aeger, sumto Viatico, dies aliquot supervixerit, et perseverante eodem fere periculo mortis communicare voluerit, ejus pio desiderio Sacerdos non desit praebeatque Ss. Eucharistiam licet non jejunio, dicens: „Accipe Viaticum etc.“ Ceteris autem infirmis, qui ob devotionem in aegritudine communicant, danda est Eucharistia ante omnem cibum et potum, non aliter ac ceteris fidelibus, quibus nec etiam per modum medicinae aliquid ante sumere licet.

Quod attinet Extremam Unctionem, non refero modum, quo administretur, cum illum satis noverint, aut certe ex Rituali cognoscere possint, quibus ea incumbit cura; hoc unum addo pro instructione confessarii, ne ob vanas stultasque reprehensiones aegrotantium eisque conjuncrorum in id differatur tempus, quo vel non integris sensibus, vel iisdem plane destituti Sacramentum suscipiant, quod opportuno tempore cum fructu uberrimo suscepturi fuissent. Pariter curabit confessarius, ut infirmi bene percipient utilitatem hujus Sacramenti, quod est institutum non solum in bonum animae, sed et corporis, siquidem Deo visum fuerit expedire, ut salus corporis restituatur<sup>2)</sup>. Si

---

<sup>1)</sup> De Syn. dioec. libr. VII. c. 18. — <sup>2)</sup> Conc. Trid. Sed. XIV. cap. 2.

n omnibus Sacramentis magna praeparatio et diligentia exhibenda est, in hoc sane, quod in extremo peregrinationis humanae curriculo administratur, eo magis necesse est parochis omnia pietatis officia exerceri, ut fideles ex hac ita mortali migrantes, in illo momento, unde pendet aeternitas, contra diaboli tunc praesertim quaerentis quem levoret, insidias rohorentur. Quo enim magis languescit humanae infirmitatis virtus, et unusquisque moriens ad interrediendas ignotas sibi futuri seculi vias, ob peccatorum uorum conscientiam, et abyssum judiciorum Dei magis immet, magisque horret, eo magis sollicita esse debet pastoris animarum charitas, ut Christianus quisque in extremo illo agone contra omnes satanae insultus bene armatus sit, t in spem divinae misericordiae fidenter erectus. Quare ubi ad aegrotum sacerdos venerit, praemissa suavi ac pia alutatione, res et effectus hujus Sacramenti breviter, et ejus infirmitati et dispositioni accomodata oratione exponat, umque consoletur, et a curis et amore hujus seculi, ad pem et desiderium vitae aeternae erigat. Nequaquam vero *anæ longioris vitæ pollicitatione* illum fallat, omneque aniæ ejus robur solvat: sed contra potius ad contemnendam anæ miseram vitam morte inque parato ac magno animo xcipiendam ita componat, ut nihil praeter Deum sapiat, nihil praeter Deum esuriat et sitiatur, ille solus in corde, olus in ore versetur, dissolvi propter illum cupiat, ab ille beatifica visione diutius abesse summam miseriam ducat: sic vivere, Christianum esse; sic mori, Christiano maxime necessarium esse persuadeat.

### De testamento ab infirmis condendo.

§. 308. Omnino consultum videtur, ut, si moribundus fortunae bona possideat, variaque officia, de quibus superiori rationes sunt reddendae, habuerit, tum de rationibus hisce mature, si potest, ordinandis (ut suae conscientiae et alienæ incolumitati), tum de testamento isto et pio faciendo moneatur, ne in horum neglectu sibi

quidem grave impedimentum ad felicitatem aeternam citius consequendam, aliis vero in familia vel inter haeredes gravium litium et animorum dissensionum occasionem praebat. Sed in dispositione testamenti non facile se ingerat confessarius, neque immisceat ullo titulo, nisi sit, quod infirmi conscientiam gravare possit. Nihil suggerat, quod suspicionem avaritiae, cupiditatis, commodi proprii moveat, quare nisi gravis causa, aut necessitas urgeat, tali testamento non assistat, tantum hortetur infirmum, ut de rebus suis bona cum intentione aperte et prudenter disponat, et si opibus valet, ut meminerit pauperum, et matris suae Ecclesiae institutorum, ad gloriam Dei et salutem fidelium, et refrigerium animae suae.

### Infirmi et moribundi parvuli.

§. 309. Dum invisit confessarius parvulos infirmos, peccati jam capaces, provocabit illos blande et suaviter ad confessionem sacramentalem. Dicet illis, quod si defectus suos sincere manifestaverint, veniam illis daturus sit Dens, illos deinceps ut filios charissimos amaturus, suscepturus tandem ad se in coelum. De peccatis suis, quae per aetatem suam committere poterant, examinabit prudenter et comiter, ita, ut ad contritionem et peccatorum detestationem incitet. Juvabit eos in eliciendis actibus fidei, spei et charitatis, contritionis, propositi, desiderii Deo deinceps fidelius serviendi, ac tandem absolvet. Si periculum mortis sit praesens, extrellum quoque unget, postquam paucis eos de hoc Sacramento monuit. Quantum ad sacram Communionem, observamus: si nonnihil jam instructi sunt de praesentia reali Domini nostri Jesu Christi in Ss. Eucharistia, si aliquo modo norunt effectus, quos producit Ss. Sacramentum in iis, qui illud digne suscipiunt, si quacunque ratione manifestent velle se illius participes fieri, sintque in periculo mortis, negare illis per modum Viatici non potest, licet valentibus negaretur ex spe uberioris instructionis, et aetatis, rationisque maturioris, adeoque melioris

majorisque ad Illud suscipiendum animi dispositionis. Itaque breviter his parvulis in memoriam revocabis, quae eos scire de hoc Sacramento oportet, eosque ad amorem et adorationem Dei in Eucharistia praesentis dispones, et tandem, si mortis periculum adsit, Communione sacra reficies<sup>1)</sup>.

### De Benedictione Apostolica, vulgo sic dicta General-Absolution.

**§. 310.** Catholica ecclesia de aeterna filiorum suorum salute imprimis sollicita, quum hanc intelligat ab extremo ipsorum mortis articulo potissimum pendere, numquam praetermisit omnibus eos subsidiis pro hujus temporis necessitate opportunis juvare atque instruere tam iis nimirum, quibus opus esset ad aeterna praecavenda supplicia, quam quae apta et salubria forent ad evitandas poenas temporibus definitas, quas in altera vita humanis plerumque spiritualibus etiam missio mortalis culpa aeternaeque poenae reatu in purgatorio igne luendas manere non ignorat. — Quamobrem Ecclesia Dei pia mater adveniente cuique fidelium supremo migrationis die, non solum omnes cujuscunque absolutionum reservationes cessare, et cuilibet sacerdotum liberam et plenam facultatem esse vult, quemcunque poenitentem a quibuscunque peccatis et criminibus nec non ecclesiasticis censuris absolvendi: verum etiam moribundis fidelibus Indulgentiam plenariam, Benedictione Apostolica impertiendam, concedit. Facultas impertiendi Benedictionem Apostolicam indulgentia plenaria fuit, olim solis Episcopis potentibus ad triennium concessa fuit, ex Bulla vero Bened. XIV. data Nonis Aprilis 1747 extenditur ad sacerdotes etiam ab Episcopis delegatos die noctuque tali facultate utentes.

Benedictio Apostolica, vulgo dicta General-Absolution, non est absolutio sacramentalis ab omnibus peccatis, sed elargitio Indulgentiae plenariae moribundis impertiendae

---

1) Cfr. Benedict. XIV. de Syn. dioec. libr. 7. c. 21. Cfr. Quart. P. 2. tit. 10. sect. 3. dub. 3.

nomine et auctoritate summi Pontificis. Benedictio haec in articulo mortis cum soleat impertiri post Sacraenta Poenitentiae, Eucharistiae et Extremae Unctionis, illis infirmis, qui vel illam petierint, dum sana mente et integris sensibus erant, seu verosimiliter petiissent, vel dederint signa contritionis; impertienda iisdem est, etiamsi postea linguae ceterorumque sensuum usu sint destituti, aut in delirium vel amennitatem inciderint. Excommunicatis vero, impenitentibus, et qui in manifesto peccato mortali moriuntur, est omnino deneganda. Quodsi aegrotus voluerit confiteri, (ubi ab ultima confessione tempus aliquod intercessit) audiat illum et absolvat. Si confessionem non petat, excitet illum ad eliciendum actum contritionis; de hujus Benedictionis efficacia et virtute, si tempus ferat, breviter admoneat; tum instruat atque hortetur, ut morbi incommoda et dolores in anteactae vitae expiationem libenter perferat, Deoque sese paratum offerat ad ultra acceptandum, quidquid ei placuerit, et mortem ipsam patienter obeundam in satisfactionem poenarum, quas peccando promeruit, atque piis ipsum verbis consoletur in spem erigens, fore, ut ex divinae munificentiae largitate eam poenarum remissionem et vitam sit consecuturus aeternam. His peractis sacerdos progrediatur, ut det Benedictionem. Formula ex praescripto summi Pontificis Benedicti XIV. pro impertienda Benedictione Apostolica assignata in Rituali Romano exhibetur.

Si vero infirmus sit adeo morti proximus, ut neque confessionis generalis, neque praescriptarum precum recitandarum tempus suppetat: statim sacerdos ei Benedictionem impertiatur: „*Dominus noster Jesus Christus, Filius Dei vivi* etc. etc.; et mox commendationem animae dicat.

**Modus agendi**, dum infirmus ad ultimam luctam accedit, et postquam obiit.

**§. 311.** Cum animadvertis, ultimum agonem appropinquare, confessarius infirmum de novo ad absolutionem disponat, eamque illi impertiatur. Dein ipsi praebeat, dicendo

brevia, sed affectu plena suspiria, qualia sunt: O Jesu, miserere mei! o bone Jesu, doleo, quod offenderim te. O piissime Jesu, credo, spero, amo te! Agnus Dei, qui tollis peccata mundi, miserere mei! O Maria, Mater misericordiae, ora pro me! Omnes Sancti succurrite mihi! O Jesu, o Maria! O Jesu, morior pro te, qui mortuus es pro me! etc. etc.<sup>1)</sup>). Curandum porro, ut adsit imago Crucifixi, quae illi porrigitur ad osculum. Ceteri adstantes interim submissa voce recitent commendationem animae, Litanias vel alias preces pro exoranda luctantibus felici morte, qualem nempe sibi ipsi desiderant.

Postquam autem obivit diem supremum, confessarius in genua procidat, consuetis Ecclesiae precibus animam defuncti Deo commendaturus. His peractis mortuum aqua benedicta aspergat, circumstantes moneat, ut idem faciant, et cogitent, plus defuncto profuturas preces, quam lacrymas. Tum addat ea, quae videbuntur tempori, moerori, aliisque circumstantiis magis opportuna, in memoriam revocando vitae brevitatem, mundi vanitatem, felicitatem bene morientium.

### C a p u t III.

#### *De principiis specialibus, ratione habila specialium relationum poenitentium et peccatorum.*

**Poenitentes confessario ignotam linguam loquentes.**

**§. 312.** Si contingat, quemdam, qui linguam confessario ignotam loquitur, solutione sacramentali indigere, dispiciendum est, num interpres haberi possit, nec ne. Si primum obtinet, tum licet quidem, ut poenitens, si libere velit, interpretis internuntio utens plenam et articulatam peccatorum suorum subeat confessionem. Verum si poenitens

---

1) Cf. Schmid's Krankenbuch. Wien.

interpretis usum recuset, vel per interpretem unum alterum-  
ve peccatum, quod ipse velit, confiteatur, reclusis ceteris,  
firmo tamen proposito, si occasio fuerit, in posterum confi-  
tendi integre, ubi doloris et contritionis signa et promissa  
dederit, absolvit potest et debet. Quodsi interpres haberi ne-  
quit, pastor animarum cum ejusmodi hominibus in mortis  
articulo constitutis, per signa visibilia communicet de ne-  
cessariis; et si doloris et absolutionis obtainenda desiderii  
indubitata signa dediderint, absolvat.

### Ad fidem catholicam conversi.

**§. 313.** Non est hic loci docere, quomodo animarum  
pastori catholico cum iis, qui jam concepto proposito, catho-  
licam fidem amplectendi, ultro ad ipsum veniunt, et ab eo  
instrui petunt, agendum sit sive in instructione danda, sive  
in fidei professione excipienda, aut quae cautelae in genere  
in hocce munere explendo adhibendae sint: sed tantum no-  
tare, quae in poenitentium ad fidem catholicam converso-  
rum confessionibus excipiendis observare oporteat. Mone-  
mus autem sequentia:

1. Examen non debet rigide institui cum converso, ne-  
que dandi sunt longi peccatorum catalogi; haec enim ipsum  
terrent; quapropter omnem diligentiam et conatum adhibe-  
bit confessarius, ut illi eximat talēm horrorem. Etsi suadendū  
sit, ut examen super peccata sua ipse poenitens insti-  
tuat, nihilominus tamen suaviter simul monendus est, ne  
nimium se in tali examine cruciet, sed potius confessario,  
examen tale per quaestiones suppleturo, respondeat; sic enim  
et onus confessionis relevabitur, et ipse modum fructuose  
confitendi eadem opera addiscet.

2. Quamvis conversus gravia afferat peccata, non ar-  
guat illum confessarius rigida nimis reprehensione, sed potius  
ad spem veniae excitet, dicens: mirum non esse, quod  
destitutus Sacramentis ita lapsus sit, simulque collaudans  
generosam sui victoriam in iisdem enarrandis, suaviter  
eundem adhortetur, ut, sicut de novo christianam fidem

profitetur, ita vitam quoque fide dignam per constantem  
vitiorum fugam et operum bonorum exercitationem insti-  
tuere conetur.

3) Adhortationem suam superstruat imprimis dogmati-  
bus, de quibus prius aliter sentiebat, ut in fide corroborer-  
tur, ne ad vomitum redeat.

4) Poenitentiam ab initio non gravem imponat, ne gra-  
vitate tali absterritus, importabile confessionis onus existi-  
met, et tandem omnino exutiat.

5) Ad absolutionem *ab haeresi formalí* impertendam,  
quae in prima confessione sacramentali ante absolutionem a  
peccatis, datur, requiritur in Sacerdote ceteroquin jurisdi-  
ctione ad confessiones audiendas donato specialis Episcopi  
facultas. Cetera vide in Rituali dioecesano.

Quaestio moveri potest, sintne peccata ante Baptismum commissa;  
v. g. dum Judaei conversi baptizantur, necessario confessioni sa-  
cramentali subjicienda? Dicimus: *Non*, quia si necessarium esset,  
peccata ante Baptismum commissa voce sacerdoti confitere, tunc  
essent sacerdoti patefacta vel ante Baptismi susceptionem, vel  
post. Non *prīus*, quia ante Baptismum non habet locum sacra-  
mentalis confessio, de qua loquimur, cum Baptismus sit janua Sacra-  
mentorum, et Poenitentia sit secunda post naufragium tabula. Nec  
id tenet Ecclesiae consuetudo, sed catechumeni Baptismum expeten-  
tes baptizantur, etiam si confessio sacramentalis non praecedat.

Nec *secundum*, quia, cum virtute Baptismi omnis culpae totius-  
que poenae reatus condonetur, perfecto nihil est remorae aut  
obstaculi, quominus ad eum modum ex hac vita decedens continuo  
ad aeternam felicitatem immortalemque vitam transferatur. Quare  
non est necessarium illi postmodum illa peccata confiteri<sup>1)</sup>. Igitur  
confessio peccatorum ante Baptismum commissorum non est de ne-  
cessitate salutis. Per hoc tamen non negamus, in adulto requiri  
dolorem peccatorum, ut gratiam in Baptismo consequatur, et con-  
fessionem anteactae vitae peccatorum illi esse salutarem.

<sup>1)</sup> Cfr. Ambros. super. cap. XI. S. Pauli ad Rom. — Petr. Lombard.  
Mag. Sent. in. 4.

### Homines facinorosi carceribus mancipati.

**§. 314. Facinorosi homines, qui a potestate Politica comprehensi et carceribus mancipati fuerunt, eo minus sint extores caritatis pastoralis, quo major est ipsorum calamitas. Sacerdos igitur ne dedignet eos adire, imo iterato visitare, memor Illius, qui de regalibus coeli sedibus descendit, ut opem ferret iis, qui in tenebris et umbra mortis sedebant, vincti mendicitate et ferro<sup>1)</sup>.**

Pro praxi regulae hae sunt:

a) Absque praescitu potestatis Politicae nec adeundus est captivus, nec ullum munusculum ad refocillationem corporalem pertinens eidem est largiendum sine prævia facultate.

b) Antequam sacerdos captivum adit, preces mittat ad Deum, qui solus potest aperire cor hominis, illudque salutaribus doctrinis intentum reddere.

c) Omni modo conetur captare benevolentiam rei, amicabilitate vultus et sermonis, prudenti commiseratione, consolatione etc.

d) Protestetur, se non ob aliam causam venisse, nisi ad opem spiritualem ipsi ferendam: proin licere reo, omni fiducia ad illum uti, tanquam ad patrem bono filii sui, et miserandi insuper, unice intentum. Attamen munus intercessoris apud potestatem Politicam nolit facile assumere.

e) Si captivus queritur, injuste secum actum fuisse, aut si delatoribus et accusatoribus irascitur, nolit sacerdos ipsi statim initio contentiose contradicere, sed magis illum hortetur ad patientiam, ad frequentem orationem, discussiōnem anteactae vitae, contritionem etc., sperans fore, ut a Patre luminum illustratus sensim agnoscat reatum suum, illoque dignos sensus poenitentiae concipiat.

1) Palm. CVI. 10.

f) Nolit captivum lactare incerta spe secuturæ mox, ~~et~~ post certum tempus, liberationis: imo sermones tales, utpote extra sphaeram officii positos, prudenter declinet; conetur vero instillare reo plenam resignationem in omne Dei beneplacitum.

g) Quia istiusmodi homines in negotio Religionis ut plurimum rudes sunt, utpote solide nunquam instructi, aut institutionem primaevam per vitae licentiam habentes obliteratam, necessarium fere erit, prima fidei et morum rudimenta cum iisdem repetere, modo tamen suavi et per historias; nec instructio talis prolongetur nimis ad taedium usque captivi. Si vero is sciat legere, poterit ope libri id ipsum exactius praestari.

h) Ante finem inquisitionis judicialis vix est excipienda confessio captivi ob justum timorem, ne desit ipsi sinceritas, et multo magis propositum, adimplendi omnem justitiam, proin non mentiendi, nec pejerandi etc. juste interroganti judici.

i) Antequam confessionem sacramentalem captivi excepit, sacerdos impetrare procuret facultatem generalem absolvendi a casibus reservatis, si quo horum teneretur hic ipse reus; ne fors postea necessarium sit eandem petere, non sine aliqua suspicione delinquentis.

k) Hortetur confessarius reum, ut absque ullo metu peccata sua, utut multa et gravia, insuper etiam necdum detecta, candide aperiat, certus, quod scientiam ex confessione haustam nullo modo liceat adhibere ad molestiam poenitentis vel minimam; sicut e contra, si in confessione se exhiberet insoltem instar Angeli, juvari a sacerdote minime posset, eo nempe in ordine, ut etiam a potestate Politica innocens haberetur.

l) Attendat sacerdos, an non obligetur reus ad depnendam confessionem generalem vitae anteactae: et si hoc necesse fuerit, adjuvet eum, quantum necesse est, ita tamen, ut intentus sit praeprimis ad obtainendum legitimum dolorem et firmum propositum de observanda deinceps omni justitia.

m) Instet (si opus est), ut reus ignoscat omnibus accusatoribus suis et omnibus ministris iustitiae; ut patientem et humiliiter se submittat iis, quae a potestate per Deum ordinata de ipso decreta fuerunt, aut decernentur: ut damnaliis illata, etsi adhuc occulta pro viribus compenset, aut saltem seriam voluntatem restitutionis facienda Deo offerat; ut (si ob furta comprehensus fuit) indicet, an alicui res furtivas depositas habeat, quo possint clam restituiri vero domino. Interroget, an durante inquisitione ad amolicendam aut minuendum delictum suum alteri mendacem calumniam intulerit; an socios delictorum, et in iisdem adhuc probabilius perseverantes, interrogatus occultaverit mendaciter?

n) Captivo rite confessio et absoluto non est negandus. Communio. Etiam intra annum pie inducendus est, ut semel iterumque petat corroborari per gratiam Sacramenti Poenitentiae <sup>1)</sup>.

### Rei capite damnati.

§. 315. Non ultima pastoralis officii pars est reos ad mortem damnatos ad felicem ex hac vita exitum comparare. Labor plenus quidem molestiis, quique ferream patientiam exigit, verum etiam ferax coelestis meriti, quod animarum curator sibi proponat, ne ipse despondeat animum. Ubi primo reum convenire datur, insudandum est omni conatu, ut rei animum sibi devinciat; ad quod non parum conducet, si modo reum ante captivum in carcere visitaverit, spirituali alloquio recreaverit, et ad patientiam animaverit <sup>2)</sup>. Ordinarie non expedit, ut ad confessionem excitetur, qui cum vitae discrimine in carcere detinetur, antequam capitalis sententia illi indicetur, quia periculum est, ne confessionem sinceram et integrum non faciat, reti-

---

1) Christ. Bibel für Gefangene und ihre Tröster, von Dr. J. N. Müller Freiburg. 1839. Christliche Besuche im Gefängnisse. Vorträge und Ansprachen zum Heile der Gefangenen. Von Dr. J. N. Müller Carlsruhe 1842. — 2) Rit. Vien. auctoritate et jussu Eminent. et Reverendiss. Card. et Archiepiscopi Viennensis Christophori e Comitibus Migazzi editum 1774.

cendo illa crimina, propter quorum suspicionem detinetur in carcere, unde talis potius ad contritionem animetur, ut recuperato statu gratiae fructuosam sibi misericarum, quas in carcere patitur, tolerantiam faciat. Quodsi tamen ipse petere confessionem facere, aut propter delictum certum, et ab ipso jam coram judice non negatum in carcerem conjectus esset, facilius poterit ipius confessio excipi, variaque monita ad hanc suam captivitatem forti animo tolerandam illi suggeri debent.

Modus agendi confessarii cum reis capite damnatis sequens statuitur :

a) Maxime cohortari oportet reum, ut si fieri possit, animum suum generali quadam omnium, quae recordatur, peccatorum confessione detegat; hac enim scelerum suorum recordatione magis ad dolorem et contritionem inflammatur, dum aperte cognoscit se toties et tam graviter peccasse. Conveniens autem est, ut praemittatur brevis instructio de confessione, nam hujus generis homines in doctrina christiana plerumque rudes inveniuntur.

b) Instruat eum confessarius, illa, quae secum in conscientia agit, cum judicibus communicari non posse, ideoque sive nocens sive innocens sit, id nec ei profuturum nec obfuturum; caveat pariter sacerdos, ne temere evulget, quae extra confessionem accepit.

c) Si dicat se innocentem, reponetur: Christus vere innocens fuit; haec tua poena a Deo immissa est, coram quo quis se dicet innocentem? Cupit Deus, ut poenam hanc temporalem admittas, ut parcat animae tuae in aeternum. Si replicet infamiam mortis, dicas: At Christi, qui peccatum non fecit, mors, quot hominum ignominiis fuit onerata! Quae infamias coram mundo Martyres non sustinuerant! haec infamia brevis est coram mundo.

d) Quae maxime omnium urgere in reo debet sacerdos, sunt: contritio et generalis et specialis, — bona affectio mentis erga omnes, qui occasio, aut causa mortis ipsius existunt, — petitio veritiae (saltem coram Deo) ab omnibus, qui quomodocunque laesi ab ipso fuerunt, — voluntas me-

tis eisdem, si posset, satisfaciendi, — **resignatio** in mortem tanquam per Deum infligendam, et jure debitam, optimum insuper remedium, quo prohibeatur ulteriora peccata prioribus addere, — fiducia in misericordiam divinam, in merita Christi, intercessionem beatae Virginis Mariae etc. Haec eadem fere sunt, quae per breves orationes aut suspiria ingenerere debet reo, vel potius per preces ex persona rei fusas suggerere, dum eundem ad locum supplicii comitatur.

e) Investiget confessarius, an forte odium conceperit in judicem vel partem adversam, curetque, in amore Christi id totum deponat.

f) Nec unquam desistat a cohortatione ad patientiam, ad magnam spem divini auxilii, passionis Christi ac vitae aeternae.

g) Ut majori cum alacritate reus accedat ad mortem puliceatur illi confessarius, se pro illo post mortem ejus diu oraturum Dominum ac diligenter, et ut multi idem faciant, curaturum (quod vere postea exequetur), moneatque ut pendentis Christi in cruce imaginem ac simul sanctorum Martyrum cruci affixorum memoriam seria repeatat mente.

h) Poenitentiam plerumque levem, quam post confessionem vel cum ipso sacerdote implere possit, imponat confessarius; non oberit tamen, si actus resignationis in mortem ei injungatur, ut mortem vel ex hoc capite studeat resignato fortique animo sustinere, ut tanto copiosius per eam pro delictis suis satisfaciat.

i) Audita confessione reum absolvat ab omnibus censuris et peccatis, utut alias reservatis, si quibus teneretur; S. Viatico reficiat et muniat etiam non jejunum, si fors corpore ob internam angustiam, debilitato exspectare sine potu aquae aut esu jusculi non posset usque ad tempus, quo SS. Eucharistia deferri ad ipsum decenter potest.

k) Reo per confessionem expiato et Sacramento Eucharistiae refecto, reliquis remotis, agat confessarius de iis, quae ad animam pertinent, nunc pios discursus ducendo, nunc cum eo orando; ista tamen non nimium protrehat, sed quietem intermedium indulgeat,

l) *Nocte mortem proxime antecedente persuadeatur, ut dormiat, ne altero die sit indispositus; expedit tamen, ut quis illi adsit nocte, qui evigilantem animet contra tentationes tunc maxime ingruentes.*

m) *Die mortis illucescente animandus est, ut hunc diem maximi meriti Deo consecret uniatque patienda passionibus Christi, cavendumque, ne, qui jentaculum offerunt, eum inebriant volentesque timorem minuere, in septum reddant ad mortem consequendam felicem.*

n) *In itinere sacerdos oret cum eo, sine clamore, tamen oculos eum jubeat custodire, et demissos tenere, neminem salutare, nisi Salvatorem, cuius effigiem ipse, si possit, vel confessarius ferat. In conspectu loci fatalis iterum eum animet: „Domine non mea, sed tua fiat voluntas.“ „Hic ure, hic seca, modo in aeternum parcas.“*

o) *In ipso supplicii loco quaerat, num adhuc quid sit, quod angat et conscientiam gravet, et ejus responso se accommodet; eliceat cum eo actus fidei, spei, charitatis, contritionis et oblationis etc.*

### Continuatio.

**§. 316. Quid facere debet confessarius, si poenitens ex pertinacia vel desperatione confiteri nolit?**

a) *Confessarius ad preces se conferat, et maxime ad Missae Sacrificium, ubi dum sacram hostiam in manu habet, illis ecclesiasticis verbis Salvatorem suum alloqui potuerit: „Si invenio Domine! gratiam in oculis tuis et si placet Tibi, dona mihi animam, pro qua rogo.“ Eundem in finem etiam aliorum hominum preces implorare oportet.*

b) *Dissimulet nonnihil sermones de confessione, et potius de aliis rebus indifferentibus, aut solatiis ad mortem fortiter obeundam conducentibus loquatur.*

c) *Maximam, quam potest, charitatem, tum per blanda colloquia, tum per opera misericordiae exhibeat.*

d) *Narret interdum historias quasdam de hominibus poenitentibus, et in articulo mortis recipiscentibus, et cum*

magno spectatorum gaudio et commendatione morientibus<sup>1)</sup>.

e) Si diei fatalis tempus advenerit, suaviter interroget, an non meliora jam consilia conceperit, adeo se jam momentum, a quo pendeat felix aut infelix aeternitas; aper tam modo stare januam ad coelum vel infernum; in ipsis nunc arbitrio esse, quam eligere velit.

f) Roget per merita Jesu Christi, ne salutem suam negligat, animamque pretioso sanguine Christi redemptam perdat.

g) Si neque nunc acquiescat, cesset nonnihil ab admonitionibus; nullo unquam acerbiori verbo vel gestu perniciem ejus castigans.

h) Si lictores veniunt ad eum abducendum, repeat iterum, et indicet nunc, eum vere iter aeternitatis ingredi; videat proin, quo tendat.

i) In egressu ad locum supplicii, si nolit orare reus, nec ipsum audire, non urgeat invitum, sed potius cum aliis vernacula lingua preces pro ipso fundat, et nonnunquam suaviter quaerat, an non refocillatione indigeat.

k) Ubi ad locum supplicii perventum fuerit, jubeat adstantes flectere, pro anima illius preces fundere quem in finem ipse conceptis verbis praeire poterit.

l) Quodsi nihil his omnibus effecerit, orare Deum non desistat, animamque Ei commendet, qui dirigit corda, prout vult.

Post mortem rei confessarius non solum adstantium precibus eum commendare debet, sed etiam brevem adhortationem habere ad populum, ostendendo, quantum malum sit peccatum, quam facilis sit progressus a minoribus ad majora nihil magis nocere, quam pravam societatem, bonam educationem praे omnibus divitiis prodesse, judicia Dei magis formidanda esse, quam hominum. Caveat autem omnino, mortuum, etsi juste poenitens obierit, indebitis laudibus extollere.

1) Cfr. Müller's Gebethbuch für Gefangene.

### Continuatio.

**§. 317. Cautelae a confessario rei ad mortem damnati servanda, universim merentur praecipuae:**

a) Non spondeat se fore patronum pro ejus vita, tum non tam serio se disponit, et si saepe cadat, facile evanabitur a confessario; hinc potius disponat ad exspendam cum resignatione velut de manu Dei quamcunque intentiam; interim profuturum, si de peccatis serio doct, et in satisfactionem offerat ignominiam et molestias taceris. Nihil aequivoce loquatur cum illo, ne postea contrari possit, se deceptum, quod potest esse causa gravis perturbationis in fine vitae. Pariter caveat, ne in hoc offici pietatis quidquam aut loquatur, aut agat, minus concordia cum modestia et lenitate sacerdotali.

b) Si reus est, et teneatur crimen etiam capitale factum judici hic et nunc legitimate interroganti, suadere potest, ut fateatur. Si vero poenitens confiteatur, se aliquot mina etiam semiplene probata negasse, non importune geat ad illa adhuc coram judice confitenda.

c) Ut neque fugam suadeat, nec ad eam ullo modo operetur.

d) Ut, si forte reus in foro externo jam convictus, quoque ad mortem damnatus, in ipsa tamen confessione innocentem se esse dicat, eidem quidem absolutionem immatriatur (cum in foro interno magis reo, quam omnibus istud credendum sit), interea tamen moneat de obligatione, id fatendi, siquidem revera commiserit, et saluti suae respectum velit. Ut tamen in tali casu judici innocentiam eriat, aut pro ipso reo intercedat, neutriquam licet, cum una parte judex minime id crediturus sit, utpote secundum allegata et probata procedens, ex altera vero parte, rei advertant, hoc onus confessarium in se suscipere, causationem arrepturi sint, sua crimina audacius tenaciter celandi, praeterquam quod confessarius hoc modo infecte violati sigilli suspicionem incurrit.

e) Confessarius nullo modo ipsem reo sententiam mortis indicet, sed hoc officium justitiae ministris relinquit, et suo officio incumbat, ut ad mortem pie et fortius obeundam disponat, non tristia, sed consolatoria, et excitantia ad agem vitae aeternae proponens.

**Peccata, quae nova officia pariunt, confitentes.**

§. 318. Dantur peccata, quae novis officiis implicant poenitentes, qui ea commiserunt. In hunc censem referuntur officium reconciliationis cum inimico, officium restitutionis juridicae et ethicae, et abstinentiae ab usu conjugali ob impedimentum supervenientis affinitatis. Ejusmodi poenitentibus officia, quae ex peccatis contraxerunt, una cum motivis, quo magis eis adimplendis operam dent, sedulo inculcanda, quin imo in partem satisfactionis imponenda erunt. Et prout ipsi his officiis exsequendis vel jamjam satisfecerunt, vel satisfacere studuerunt, vel saltem parati sunt, absolvantur, et noonisi tunc, si admoniti promissis non steterint, vel plane malitiose renuerint, absolutio iis vel differenda, vel deneganda erit.

Quum autem agendi ratio confessarii cum iis, qui reconciliationis officio detinentur, speciales minime depositat regulas, quae vero praedictum abstinentiae officium concernunt, ex dictis §. 281 jam pateant, hinc ea tantum, quae restitutionis officium attinent, pro praxi confessarii uberius exponere restat.

**Ad restitutionem obligati.**

§. 319. Inter peccata, quae nova officia pariunt a peccatore adimplenda, prae ceteris officium restitutionis eminet. Est autem restitutio generatim actus justitiae, vi cuius injusta laesio reparatur, aut jus resve aliena domino suo redditur. Sensu strictiori restitutio vocatur, siquidem res vel ipsa vel prorsus aequivalens redditur. Differt a compensatione, dum quis damnum alteri illatum per alia ob-

sequia, quantum fieri potest, reparat, et a *satisfactione*, quae pro ipsa *inuria alteri illata* debetur, etiam*ai* damnum nullum secutum fuerit. — Jam si ejusmodi peccatis **detentos** poenitentes confessarius nactus fuerit, non sufficit solum perquirere casum objectivum, ut *justitiae fiat satis*, sed oportet poenitentes ad peccati agnitionem perducere, de ejusdem turpitudine et malitia secundum legem Jesu Christi instruere, nec non spiritu, ut ita dicam, ante tribunale Illius sistere, qui venturus est, judicare vivos et mortuos. His peractis obligationem restitutionis facienda eos docebit; et quum praetextibus vanis poenitentes saepenumero hoc restitutionis officium non tam defectu potentiae, quam voluntatis, denegent, aut procrastinent, in ferendo judicio de poenitentium dignitate ad absolutionem consequendam, hujusmodi animi indolis rationem habebit.

Hinc si poenitens restitutionis officio jam ipse, priuquam sacram confessionis tribunal adierat, pro modulo suo satisfecerit, vel hujus officii ignarus, nunc demum monitus prourum se ad illud exhibeat, absolutione donandus est; pariter si huic officio, utut ejusdem conscius quidem, etiam defuerit, ast modo serio promittat, se statim restituiri, absolvi poterit, etsi actu restitutionem nondum praestiterit; nisi ex circumstantiis haec ipsius *promissa suspecta* videantur. Qui etenim, dum restituere potuisse, iterato tamen fidem fefellit, absolutionis expers esto donec restitutionem actu ipso perfecerit. Qui vero restitutionem renuit, aut malitiose cunctatur, hoc ipso animum legi adversantem cum loveat, imo *injurias praecedentes* continuet, nullatenus absolutione sacramentali dignus existit. Sic statuit Concilium Mediolanense I. sub S. Carolo: „Caveant confessores, ne ante debitam satisfactionem illos absolvant, qui, cum facultas adsit aliena restituendi, — quibusque, ut id facerent, superiori confessione praeceptum sit, praestare tamen neglexerunt.“ Verissimum enim illud est S. Augustini: „Non dimittitur peccatum, nisi restituatur ablatum; scilicet, ut S. Doctor addit: „quando restitu-

*potest*<sup>1)</sup>). Praeterquam enim, quod ipsa ratio, sensus intimus et communis, **severe** officium restitutionis urgeat, et quam primum strictum facienda restitutionis officium latetur, eos, qui tofi quanti terrenis inhant, **vix** alia quamquam ratio cohibere possit; **sacrae** divinaeque literae diserte jubent: „*Reddite omnibus debita*“<sup>2)</sup>). De Zachaeo tanquam certum emendationis specimen exhibetur, quod ad reparandas laesiones tam paratus exstiterit<sup>3)</sup>.

Verum neminem, qui materiam restitutionis vel obiter perlustraverit, latebit, quam arduum et delicatum sit hoc negotium pro confessionali. Non tantum multa scientia et circumspectio, sed interdum singularis quoque animi constantia requiritur, ut sacerdos et hujusmodi casus dijudicare queat, et iisdem decidendis neque imprudenti erga poenitentes commiseratione, neque vana hominum potentiorum formidine flectatur. Praesertim cura infirmorum ex hoc capite perdifficilis redditur, ubi quia in mora periculum est, ad eosdem statim, et quasi momento responderi debet. Unde patet, quam necessarium sit, ut confessarius praemnibus habeat regulas, quas in re adeo late patenti et difficiili consulere possit. Quamobrem in usum juniorum confessariorum *praeceipias* ex theologia morali brevi compendio transscribere operae pretium esse judicamus<sup>4)</sup>). Ceterum monemus confessarios, quos experientia non sat docuit, ut nihil in hac materia praecepiti festinatione statuant, neque erubescant facere in casibus difficultioribus et intricatiōibus, quod doctissimi etiam consueverunt, qui nonnunquam sibi tempus dari petunt ad veritatem investigandam. Si poenitens fide dignus sit, suaderi etiam ei poterit, ut ipse pium et doctum consulat, ejusque judicio se accommodet; quod ubi promittit, absolvi poterit.

1) Epist. 25. ad Macedonium. — 2) Rom. XIII. 7. — 3) Luc. XIX. 8. — Cfr. ad Philem. et Tob. II. 21. — 4) Cfr. Theolog. moral. Cl. D. D. Tobenz et Stepf. circa hanc materiam. — Die Lehre vom Schadenersatz oder von der Restitution, von Dr. Johanna Kutschker k. k. Hofkaplan und ord. Professor der Moraltheologie. Olmütz 1851.

### Fundamentum restitutionis.

**§. 320.** Fundamentum hujus officii constituant: a) res accepta, et b) injusta damnificatio. Ex primo fundamento restituere tenetur, quisquis rem alienam nullo suffragio juris possidet detinetque. Ratione habita possessionis rei alienae diversa est restitutio, prout est bonae vel malae fidei possessor. — Possessor bona fidei, — qui rem alienam possidet, quem sine dolo et fraude suam esse patat — ubi primum novit rem esse alienam, tenetur eam ejusque fructus, si adhuc extent, restituere, quodsi autem consumpti fuerint, id omne, quo factus est ditior, nisi forte illos per praescriptionem jam fecerit suos: quia ex regula in utroque jure admissa res clamat aliena ad dominum, et res quaevi domino suo fructificat. Expensas autem necessarias et utiles a domino repetere potest, quantum vero ad voluptatas, dominus illi plus refundere non tenetur, quam quatenus res ex communi aestimatione melior est facta; simul tamen possessori bona fidei, in quantum sine laesione rei fieri potest, easdem auferre licet. — Restitutio fructuum bona fide perceptorum vi legis austriacae non exigitur<sup>1)</sup>.

Possessor malae fidei, — qui sibi rem detinet, quam non esse suam aut cognoscit aut cognoscere potest debitam, adhibendo diligentiam, — domino una cum re vel ejus pretio non solum omnia emolumenta, quae ipsem inde percepit, sed etiam, quae dominus percepturas fuisset, atque *omne damnum emergens* restituere tenetur<sup>2)</sup>.

Si vero bona fidei possidenti dubium supervenit, utram res non aliena sit, diligenter curare debet, ut rei veritatem experiatur; si vero post adcuratam inquisitionem rationes ex utraque parte semet elidunt, et veri nominis dubium occurrit, tunc restitutioni obnoxius non est, nam in hoc casu illud juris effatum locum habet: melior est conditio possi-

<sup>1)</sup> Cfr. Codic. civil. §§. 220, 221, 222. — <sup>2)</sup> Cfr. Codic. civil. §§. 225, 226.

dentis. E contra quando facta inquisitione praeponderantes obtinent rationes, consultum erit, ut secundum illud agatur, quod ejusmodi rationibus fulcitur.

Ex altero capite injusta damnificatio cœu fundatum restitutionis tunc adesse præcipitur, si quis *voluntarie, effaciter et injuste* alteri damnum aliquod intulerit.

Hinc a) qui casu sine culpa sua alii damnum intulit, reparare non tenetur. Casus nocet domino seu illi, cujus vel bona vel personam concernit, nisi quispiam tali cassi culpabiliter ansam praebuerit.

b) Qui actu aliquo involuntario damnum intulit, generatim non tenetur illud compensare, nisi per propriam culpam semet in ejusmodi mentis conditionem conjecerit.

c) Qui per culpabilem ignorantiam, inadvertentiam aut negligentiam, quae evitari debebat et poterat, et

Qui d) dolo aut aliis modis, qui culpa non vacant, alium laesit, resarcire tenetur damnum.

e) Qui injuste laeserat, tenetur totum damnum emergens lucrumque cessans resarcire.

f) Qui alium a consecutione boni alicujus *injuste* impedit, ad quod consequendum jure perfecto gaudet, ad restitutionem obligatur.

g) Qui a boni alicujus consecutione, a bona aliorum voluntate sperandi, vi, dolo, fraude alium praepedit, vel totum vel adaequatam spei partem restituere debet.

Demum in obligatione oriunda ex damnis proximo illatis caute videndum est, an plena imputatio locum habeat? et utrum actio poenitentis vera *causa* damni fuerit, nec tantum occasio? Stante *dubio*, an alium laeserit, pro rata dubii debet indemnem servare, nec hic valet axioma: melior est conditio possidentis; nam non de rei possessae domino, sed de damno illato dubitatur. Ceterum in ejusmodi causis dubiis non semper strictum jus, sed aequitatem et humanitatis sensum, quin imo consilium de bono meliori consulere juvat. Sic ubi plures cum foemina turpiter rem egerunt, in dubio, cuius eorum proles sit, potior ratio aequitatis, quam stricti juris habenda est.

### Cooperantes ad injustam laesionem.

§. 321. Restitutionis officium stringit praeter illum, qui rem citra jus possidet, aut alium voluntarie, efficaciter et injuiae laesit, etiam eum, qui injustae laesioni cooperatus est. Datur autem cooperatio *positiva* et *negativa*; prior *moralis* vel *physica* est I. Inter eos, qui A) *positive* et *moraliter* i. e. per efficaciam internam ad injustam laesionem concurrunt, eminent *mandans* seu *imperans*. Hic ad restitutionem tenetur, nisi forsitan mandatum suum revocaverit, et revocatio ante exsecutionem damni innotuerit mandatario, qui tunc jam non ex mandato, sed ex propria malitia damnum inferens censendus foret. Mandans etiam ipso mandatario, siquidem *fraude* vel *metu* ad exsequendam improbam jussionem inductus fuit, damna illa compensare tenetur, quae illi exinde evenerunt, quaeque saltem *subobscurae* praevidit. Quodsi mandatarius sua sponte se obtulit, vel mercede hunc in finem conductus fuit, hoc ipso omne quoque periculum in se suscepit. Mandanti aequiparatur *consentiente*, scilicet, qui cum mandante ita consentit, ut ejus jussioni vim adhuc majorem addat et isthaec ipsius quoque nomine et auctoritate exsecutioni detur; pariter qui in societate suffragium fert. Suffragium iniquum ferens tenetur resarcire damnum tertio illatum: a) si suffragium dedit, antequam sufficientia b. e. majora adessent. b) Si det suffragium iniquum, postquam jam adsunt suffragia majora, si suffragia adhuc erant revocabilia, ut sit, dum publice in consilio feruntur suffragia, quia tunc ante ultimum suffragium damnum nondum efficaciter est illatum. Quin saepius contingit, ut representatione rationum unius tantum viri docti et rei periti (qui utique ultimus suffragium dantium esse potest), praecedentes suam sententiam mutent. — *Consulens* restitutioni obnoxius est, qui damnum alicui inferendum *suadet*, vel ad aliud hortatur, muneribus, blanditiis inducit etc., si ille *consilio* dato movetur ad damnum faciendum, alias non facturus. Eadem fere de perversa in-

*stitutione* obtinent, qua quis alterum *doctet*, — qua ratione, quibus modis etc. scelus aliquod patrari queat; e. g. quomodo abortus procurari vel furtum secure committi possit. **Improbus** auctor talis consilii in defectu ipsius, qui consilium exsecutioni dedit, ex stricto jure restituere obligatur, iis vero, qui consilium vel doctrinam pravam exsecuti sunt, damna, quibus fors involvuntur, ex sola charitate reparanda erunt, nisi fraus et inductio dolosa intercesserit, ubi deceptus ex stricto jure indemnitatem petit. Sic ex. g. Catus, qui Tito consilium dedit centum florenos furandi, patrato furto, restituere tenetur centum florenos. Quid, si Catus Tito locum indicavit, quo magna pecuniae summa abscondita est, eo sub consilio ut centum florenos furto auferret, hic vero totam pecuniae massam surripuerit, ad quid obligatur Catus? Resp. Ad centum florenos reddendos, non vero ad totam summam, quia, illorum furto ablatorum causa moralis existit, furti autem amplioris occasio tantum. Quid vero, si improbus consilii author suum consilium revocaverit, num adhuc tunc restitutionis officio subjacet? Distinguendum inter *consilium simplex*, quo injustam lassionem suasit, vel consilium rationibus superstructum, quibus ad pravam actionem rationum momentis permovetur. Primo casu *negative* respondemus, altero res difficulter cadit, et dispiciendum est, utrum motiva prius allata praeponderanti argumentorum vi destructa fuerint, nec ne.

B) *Positive et physice* simul injuste cooperantes sunt *socii actionis*, qui unito consilio junctisque viribus damnum aliquod simul inferunt. Hi quam conjunctim auctores fuerint, aequis partibus damnum resarcire obligantur, sique ceteri officio huic desunt, reliqui, imo si unicus supererit, hic tenetur in *solidum*, seu ipse solus totum damnum reparare. Si vero nulla inter eos conspiratio existit, et unusquisque privatim tantum, et pro suo lubitu nocuit, tum quisque ea restituere tenetur, quae ipsem ad ejusmodi laesio- nem contulit, ut e. g. si milites spoliarent aliquam domum, quin mutuo condixerint, quivis ad illud tantum damnum resarcendum obligatur, quod ipse intulit, non quod alii intu-

lere. Praeter socios adnumerantur cooperantibus *participantes*, tum de re accepta, tum de injusta damnificatione. Priors sunt, qui res per nefas ablatas scienter emunt, vendunt, retinent, etc.; posteriores, qui *opera sua* ad aliorum laesio-  
nem efficaciter et injuste concurrunt, v. g. ad furtum patran-  
dum scalas apponendo, vigilias agendo etc. etc. Hic ubi res  
ipsas adhuc detinent, primo loco ad restitutionem tenentur,  
sin minus, illas tum reparare debent, ubi fur ipse non re-  
stituit. Quoad reliqua, laesiones saltem pro ratione participa-  
tionis suae satisfacere obligantur.

II. *Negative simulque injuste coorporantes*, ut *mutus* (ante damnificationem), *non obstantes* (in damnificatione), *non manifestans* (post damnificationem), tunc solum tenentur restituere, quando *ex officio, contractu* vel quasi contractu, vi stipendii tenebantur damnum impedire, vel laesum de illatis laesionibus certiorem reddere, et illud *ex gravi culpa* non praestiterunt; quia hi soli contra justitiam peccant; reliqui vero, qui licet impedire poterant, nec tamen impedi-  
dierunt, cum solum contra charitatem peccent, ad restitu-  
tionem non obstringuntur.

Confessarius, qui partium studio ductus, vel ex vana timiditate, ne forte displiceat, vel ex quocunque reprobo affectu illos, quos ad restitutionem obligatos deprehendit, ab hoc munere immunes pronunciat, vel culpabiliter hanc restituendi obligationem reticet, restituere ipse debet, nisi in subsequa confessione errorem suum revocet, et poenitenti restituendi obligationem inculcat. Ceterum confessarium, licet ex iniquo affectu tacentem, in iis circumstantiis, in quibus ejus silentium a poenitente non potest explicari pro positiva de obligatione a restituendo exemptione, non auderem condemnare ad compensanda damna, ad quae scilicet se habet, ut causa mere negativa<sup>1)</sup>.

1) Lucii Ferraris prompta bibliotheca. Vocabulum: Restitutio.

### Ordo restitutionis inter plures ad injustam laesionem cooperantes.

**§. 322.** Primo loco ille tenetur, apud quem res aliena exstat, sive in se sive in aequivalente, h. e. quatenus ex ea factus est ditior aut suis rebus pepercit. Notum est enim illud: „Res aliena clamat ad dominum.” Secundo loco, et ante exsequenterem, adhuc tenetur *mandans*, quia causam exsequenterem induxit ad nocendum; consequenter magis principalis illo causa est. Idem dicendum de eo, qui alterum vi, fraude, metu ad nocendum induxit. Tertio loco venit *executor*, ubi revera non sua sponte et proprio motu, (quo in casu primo loco restituere tenetur), sed ab aliis deceptus et impulsus damnum intulit, quia sequentibus magis principalis causa ipse est. Quarto loco succedunt reliquae causae positivae, et quinto demum negative cooperantes, et quidem prout eorum cooperatio propior vel magis remota fuit.

Atque haec valent de cooperantibus sic dictis subordinatis. Quantum ad coordinatos, qui conjunctim aliquod damnum intulerunt, quivis ex cooperantibus, in defectu aliorum, *in solidum* restituere debet.

Facta restitutione a causa principali, vel prioribus, liberantur ab ea posteriores, non vero vicissim, cum priores posterioribus, si hi restituerunt, compensare teneantur. Negative cooperantes tunc solum ad restitutionem obligantur, quando positive cooperantes non restituerunt.

### Reliqua restitutionis adjuncta.

**§. 323.** *Cui restitutio facienda?* a) Ei, qui legitimum titulum aut jus rem *possidendi* habet, etiamsi dominus non sit, vel cui ex omissa restitutione aliquid detrimenti imminet. Sic e. g., si rem ipsi domino restitutas, non vero iis, quibus commodata vel locata est, et qui proinde jus habent illa re utendi, peccas contra justitiam his debitam. Itaque si vestis apud sartorem, farinae apud molitorem etc. surreptae fuerint, et vero domino restituantur, *iisdem* grave

damnum inferitur. b) Si res immediate *domino* ablata fuerit, huic quoque restituenda venit, vel ipso aut legitimo possessore defuncto, restitutio haeredibus fiat. c) Si dominus simpliciter plane pleneque nescitur, res ex delicto restituenda, pauperibus eroganda est, vel pios in usus conferenda. Si vero nonnisi in particulari detegi nequit, scitur vero ipsius communitas, elapso tempore, quo spes erat dominum comparitum, restitutio communitati, vel in ejusdem commodum fiat, eo quod ignotus dominus id praecipue velle supponatur. E. g. Qui homines certae communitatis ad suam tabernam adventantes defraudavit, v. g. quoad pondus, mensuram etc., pari modo largiori mensura faciat eos indemnes, si vero mercaturam non amplius exercet, pars defraudationi congrua pauperibus danda est<sup>1)</sup>.

*Quid de rebus inventis?* In quaestione, cui restituenda sint bona inventa, si post diligentem inquisitionem dominus eorum inveniri nequeat, triplicem sententiam theologi tenent. Prima illorum est, qui bona inventa inventorii adjudicant, altera eorum, qui pauperibus bona inventa distribuenda esse volunt, vel in alios usus pios impendenda, ita tamen, ut, si inventor sit pauper, ea sibi applicare queat, cum onere pro domino orandi. Tertia dicit: Quando adhuc post diligentiam possibile est, dominum invenire, tunc *res vel pretium servari* debet; quodsi utrumque servari nequeat, res vel pretium omnino est erogandum in usus pios juxta praesumtam voluntatem domini, qui adhuc illius rei dominium retinet, semper ac res potest in manus suas redire. Econverso quando spectatis circumstantiis temporis vel distantiae loci, vel eo quod res non possit amplius a domino pro sua recognosci, ut accidit in nummis ordinariis, non videtur possibile, ut *res ad dominum redeat*, tunc illa fit nullius, et ideo acquiritur a primo occupante, qui illam non tenetur dare juxta voluntatem prioris domini, *cum ille*, per impossibilitatem eam recuperandi *eius domi-*

---

1) S. Lig. theolog. mor. libr. III. tract. V. cap. II. dub. 5.

*nium prorsus amisit.* Verum ubi leges civiles desuper existant, haec servandae sunt<sup>1)</sup>). Lex civilis Austrica statuit, ut res inventa, si valorem unius floreni excedat, intra octoduum modo ibidem usitato promulgetur, si vero valorem duodecim florenorum superat, in civitate Viennensi ad supremam Politiae Directionem vel ad circuli Directionem, ruri vero ad dominium loci, quo res inventa est, deferatur. Ceterum favores legis civilis nostrae etiam in conscientia valent pro inventore, qui omnem diligentiam a lege praescriptam adhibuit: qui vero hanc inculpabiliter neglexit, dijudicandus erit secundum principia juris naturalis.

*Ordinem restitutionis pluribus facienda,* ubi facultates ad singula et omnia debita persolvenda non sufficient, *definire res* est arduis difficultatibus circumsepta, nec facile theoreticis regulis absolvitur. Generatim tamen notamus. a) Quando res aliena adhuc apud debitorem exstat, vero domino restituenda est, nec potest aliis in solutionem dari, quia semper pro domino suo clamat, et debitor ex bonis suis solvere tenetur, non ex alienis, quorum dominium in alios transferre nequit, cum illud ipse non habeat. Hinc e. g. depositum, pignus etc. domino restitui debet, non autem aliis creditoribus dividi. b) Debita *realia personalibus* sunt praeferenda, quia illa majori debentur jure, cum eorum solutioni non solum ipse debitor, sed etiam illius bona sint obligata et obstricta, propter hypothecam, quam in ea creditor habet. c) Inter creditores hypothecarios praeferendi sunt ii, quorum hypotheca est antiquior. Obligatio enim posterior non potest jus alteri jam acquisitum tollere; excipe tamen, nisi posterior hypotheca privilegium habeat jure, vi cuius anteferenda sit. d) Debita, quae ex illato damno vel ex contractu oneroso debentur, potiora sunt, quam quae ex titulo gratuito proveniunt. e) Debita certa ante dubia, certo domino prius quam incerto restituenda. f) Denique debita ejus-

---

1) Cfr. Note der k. k. Polizei-Ober-Direction vom 28. Februar 1896.  
Z. 1018. — Cfr. Cod. civ. austr. §§. 388 et seq.

dem ordinis ita expungenda, ut, si totum solvi non potest, inter creditores pro debiti quantitate propositio justa servetur. — Num inter creditores simplices ejusdem ordinis praeferendus, qui prior est tempore? qui pauper est? Resp. Ex lege positiva id colligi nequit; nihilominus quoad primum, plures sententiam affirmativam probabilem censem; quoad alterum, suaderi tantum potest creditoribus dicitibus, ut ipsis pauperes anteferri permittant: cogi autem non possunt, nec ipsis insciis, liberum est debitori, ut pauperes anteponat. In specie jus civile attendendum est; quod apud nos sequentem facit dispositionem: **Ex bonis debitoris ante omnia solvi debent funeralia, medicamenta, et alimenta sibi, uxori, liberis impensa; item merces operariorum et famulorum ad necessarios usus conductorum;** creditores hypothecarii et quidem tempore priores praeferendi sunt reliquis, post quos succedunt personales seu chirographum vel testes habentes. Peccaret itaque debitor, si clam creditoribus, quibus magis favet, quamvis de jure posterioribus, solveret totum debitum, ob quod priores vel toto vel ex parte ob insufficientiam massae privarentur.

### Continuatio.

**§. 324. Quando restitutio facienda?** a) Si vi contractus aliquid reddendum sit, dicimus: tempore per leges vel pacta determinato. b) Si restitutio ex delicto debetur: quam primum moraliter fieri potest, nisi extrema vel gravis necessitas corporalis vel spiritualis propria vel aliena, aut periculum famae a restitutione statim facienda excusat. Hinc possessor bona fidei, quamprimum rem alienam esse comprenderit; pariter primo quoque tempore, quo fieri moraliter potest, restituere debet possessor malae fidei, et qui injuste aliquem fecerit; praesertim ubi lucrum cessans, et damnum emergens, aut periculum perdendae sortis imminet. Si nulla dilationis causa admit, restitucionem differens per notabile tempus peccat, et damnum ob dilationem domino obveniens compensare tenetur; ex quo sequitur, posseitatem

de restitutione una binisque vicibus admonitum absolvit non debere, si, dum commode restituere potuit, non restituit, imo nec illum absolvendum esse, qui, quamvis per se ipsum et statim restituere possit, primo per haeredes restituere promittit.

*Quo loco? quorum expensis et periculo?* a) Si vi contractus reddendum sit, refert, qualiter conventum fuerit b) Si restitutio fiat ex re aliena, et quidem a possessore bonae fidei, sufficit, ut rem restituat in loco, ubi eam possidet, et si domino alibi existenti mittat, nec ad periculum, nec ad expensas obligatur; unde si absque culpa constituentis pereat, domino perit. E contra si restitutio fiat ex injusta laesione vel possessore malae fidei, eam propriis sumtibus et periculo in eo loco restituere tenetur, ubi eam dominus haberet, si illi ablata non fuisset, quia debet servare dominum omnino indemnum; unde si res domino missa sub via casu pereat, non domino, sed nocenti debitori perit, qui eam domino compensare tenetur, cum sit causa damni. Quodsi ad deferendam rem domino expensae valorem rei superarent, restitutio differri potest, donec commode et sine tantis expensis praestari valeat; res autem interea in tuto collocari debet, ne intercedat periculum omittendae restitutionis.

*Quomodo?* Primo eodem in individuo res restitui debet, vel si haec non amplius exigit, ad aequalitatem proportione culpe; secundo restitui debet vel per se vel alium. Res occulte ablata restituatur occulte, ne fama laedatur ejus, qui injuriam intulit. Qui defraudarunt utendo minori mensura aut pondere in vendendo, tenentur in eodem loco majori mensura aut pondere uti, vel pretium rei immunuere, ut laudentes communitatem communitati damnum compensent; pro extraneis vero ad eos non amplius redeuntibus, partem aliquam inter pauperes distribuant. — Si poenitens per confessarium restituere velit, is non facile quidem hoc onus acceptet, ne forte vel res apud confessarium pereat, vel dum alteri per restitutionem concusat, poenitenti per sigilli violationem noceat, famamque au-

ferat: verum ne tamen nimium difficilis sit in assumenda execuzione restitutionis. Ceterum furunculi ista eadem astutia, qua rem clepserunt, possunt eandem antiquo loco et seculo absque infamiae periculo reponere.

### Causae a restitutione excusantes.

**§. 325. Causae a restitutione excusantes sunt vel tales, quae ad tempus tantum, vel quae perpetuo excusant. Ad primam classem referuntur a) impotentia restituendi tempora-ne physica vel moralis, quando nempe restitutio *hinc et nunc* vel plane non, vel non sine dispendio boni altioris fieri possit. V. g. Si quis ad reparanda bona fortunae jacturam famae suae, vel ad reparandam famam alienam dispendium vitae subire cogeretur, vel si de status sui dignitate, vel de bona sorte *legitime* acquisita actum foret, vel si quis ex restitu-tione in extremam, vel valde gravem calamitatem conjiceretur, nisi et ipse, cui restitutio facienda, in pari necessitate esset: quo obtinente casu melior esse debet conditio innocentis, quam nocentis. b) Cessio bonorum, quae est actus, quo debitor omnibus debitibus solvendis impar cedit *juridice* bonis suis, ut secundum leges satisfaciat creditoribus. Quae cessio non plene liberat a restitutione, sed debitor ad plenam solutionem manet in conscientia obligatus, si ad pinguorem fortunam perveniat.**

Ad alteram classem spectant a) impotentia physica perpetua, quia nemo ad impossibilja tenetur; b) praescriptio legitima, quae in possessorem bona fidei dominium trans-fert; c) *compensatio justa*, dum pars altera, cui aliquid debebas, quodemumcunque modo jam sese ex rebus tuis indemnem fecit; d) condonatio exactoris sive expressa sive rationabiliter praesumta, modo sit libera et non vi, aut fraude extorta, facta ab eo, qui habet dominium et administratio-nem rerum suarum a jure non prohibitam; unde remissio a pupillo vel filiosfamilias sine consensu tutoris aut parentis facta nulla, vel saltem infirma est. Remedium istud saepissi-me adhiberi debet, ut per humilem depreciationem benigna

debiti condonatio per confessarium teclo poenitentis nomine, aliisque tacitis circumstantiis efflagitetur.

### De compensatione occulta.

§. 326. Compensatione occulta utitur ille, qui, cum rem suam recuperare non valet, aliam aequalem debitori suo clam auferat. Hanc positis nonnullis conditionibus etiam licitam esse, Theologiae moralis doctores volunt.

Prima est, ut certum et liquidum sit debitum aliquod ex stricto jure, non vero ex lege charitatis, vel gratia animi sensu postulatum; nam in dubio melior est conditio possidentis.

Secunda, ut rem tibi certo debitam non possis per auctoritatem publicam obtinere: alioquin ad eam recurrendum esset, quia non licet ordinem juste constitutum praetermittere. „Qui furtim accipit rem suam apud alium in iuste detentam, inquit, S. Thomas, peccat quidem, non quia gravat eum, qui detinet (et ideo non tenetur ad restitutio- nem, sed peccat contra communem justitiam, dum ipse sibi usurpat suae rei judicium, juris ordine praetermisso“<sup>1)</sup>).

Tertia, ut debitor aut illius haeredes iterum solvendi periculo non exponentur.

Quarta, ut absit damnum debitoris, vel tertii, item omne scandali periculum; saepe enim contingit, eum, qui tollit etiam quod suum est, vel sibi vel alteri furis notam et labem accersere.

Quinta, ut res, quam occulte accipis, sit tui debitoris, quare non licet surripere rem alienam apud eum existentem v. g. vel commodatam, vel fidei suae commissam.

Positis his conditionibus licita censetur a pluribus compensatio occulta; per eam quippe non violatur justitia commutativa, qui enim compensatione utitur, id solum accipit, quod stricte suum est; nec etiam laeditur justitia

---

1) Summ. theolog. 2. II. q. 88. a. 5. ad 8.

legalis, nam supponimus ad judicis auctoritatem recurri non posse<sup>1)</sup>.

Cum autem rarissime cōeant in compensationem praefatae conditiones, sine quibus junctis illicita est, eam nunquam suadet confessarius, vix enim unquam abest periculum scandalī vel infamiae; ad restitutionem tamen non coget poenitentes, qui compensationem adhibuerint, si requisitis conditionibus munita fuerit, sed eos admonebit periculi, cui sese temere objecerint. Minime autem operariis vel famulis aliquid licet tollere, sub eo praetextu, quod stipendium justo minus recipient, tum quia debitum, cuius compensationem ejusmodi homines querunt, non est certum (car enim ipsis potius, quam dominis suis fides adhibetur?), tum quia de stipendio sibi dando cum heris suis conuentum fuit, ideoque pacto stare debent<sup>2)</sup>), tum quia opposita sententia innumeris furtis aditum aperit; vix enim unquam famuli mercede sibi constituta contenti sunt.

### Casus practici.

§. 327. 1. Mathias furatur vicino suo quinque modios tritici eo tempore, quo modius valebat decem florenos. Post annum peragens confessionem a confessario ad restitutionem obligatur, quod onus etiam in se suscipit; sed quaerit num obligationi suae satisfaciat, si restituat tantum, quanti valebant anno elapso hi quinque modii, videlicet quinquaginta, an vero teneatur vel ipsum frumentum in natura reddere, vel quod idem est, quanti valet nunc modius frumenti, id est pro quolibet quatuordecim florenos, adeoque in summa septuaginta florenos?

Resp. Mathiam teneri dare quatuordecim florenos, quia tenetur dare modium, dominus enim frumenti subtrahiti non tenetur acceptare pecuniam, sed potest modium

1) Cfr. Köhler Anleitung für Seelsorger im Reichstheile. 6. Auflage.  
— 2) Matth. XX. 18.

in natura exigere; is autem nunc valet quatuordecim florenos. Quod autem frumentum in pretio creverit, non est fructus industrialis, sed naturalis, consequenter domino crevit.

2. Ambrosius substraxit proximo suo quinque modios frumenti eo tempore, quo modius valebat quatuordecim florenos. Nunc autem jam non valet tanti, sed decem florenos tantummodo. Peracta confessione restitutionem parans interrogat, an satisfaciat, si reddat quinque modios in natura, vel pecuniae valorem, quo nunc aestimantur; num vero teneatur valorem restituere, quem tunc modius habebat, quando furtum commisit? Resp. Tenetur iterum dare quatuordecim florenos, quia tanti valebat modius, quando illos abstulit, et dominus frumenti illud potuisse vendere, aut consumere: consequenter pecuniae suae pro alio comparando parcere. Sed quid juris, si frumentum suum nec vendidisset nec consumisset, sed otiosum domi retinuisse? Resp. Tenetur tantum solvere, quanti tum valuit, quando illud furatus est, quia semper verum est, quod modium quatuordecim florenis valentem, adeoque quatuordecim florenos furatus est.

3. Ancilla serviens cauponi cuidam, et scopans divisorii cubile, in quo pridie hospites degehant, invenit papyrus complicatum, quo aurei quatuor involuti erant. Proxima vice sacrum Poenitentiae tribunal accedens quaerit e confessario, quid cum illis faciendum sit?

Resp. Omnia primo in illum inquirendum est, qui perdidit, si forte detegi queat, et quidem hospites interrogando redeuentes, num quid perdiderint, pecuniam non tam, nec summae quantitatem, nec qualitatem annunciando, et si quid amisisse adsirment, tunc demum de monetae summa et qualitate interrogando; si nullus se dominum ejus pecuniae indicet, in cathedra ecclesiae illius loci, prout fieri assolet, promulgari aliquoties curando inventionem alicujus pecuniae, iterum nihil determinando amplius. (Juxta statutum civile ad directionem Politiae, vel ad magistratus dominii loci illius deferenda sunt bona inventa). Quodq[ue] denuo

nemo compareat, ancilla saltem triennio exspectare debet, quo elapsus (nisi casus extraordinarii temporis pro usu cipatione occurrat) rem sibi retinere potest.

Quaeri possit, utrum ancilla pecuniam cum domino hospitii partiri non teneatur, prout cum thesauro invento res se habet? Resp. Negative. Alia enim ratio thesauri, alia hujus pecuniae. Thesaurus in fundo alieno detegitur, adeoque ad fundum tanquam pars pertinet, nummi isti non in fundo, sed in superficie pavimenti reperti sunt.

4. Vinearum custos tacet, nec dominum monet, dum vicinus illius ex vinea hujus domini vineae identidem uvas decerpit. Quod saepe repetendo magnum illi damnum infert. Num ad restitutionem in defectu furis vinearum custos tenetur? Resp. Affirmative, quia ex officio illi haec cura incumbit, consequenter ex justitia ad domini vineam indemnem conservandam adstringitur.

5. Mathias dat in commissis Thomae, ut certam in auctione vestem emat, sed non pluris quam triginta florensis ad summum, ille pro viginti fl. accipit. Num decem florenos Thomas sibi vindicare potest? Alter suum pallium, quo amplius uti non vult, alteri tradit vendendum, hac expressione: Pro hoc pallio viginti fl. mihi referre debes. Vendit vero pro triginta fl. An decem hos fl. sacco suo imponere potest? Resp. ad primum negative, quia commitens non renuntiavit minori pretio. Id quod adhuc magis verum, si proprius famulus mittatur, quia hic omni meliori modo negotium domini sui gerere debet. Ad secundum affirmative; nam hac expressione residuum vendenti donare censemur, idque etiam ei domesticus sit.

6. Nobilius id consilii Cajo dedit, ut quingentos fl. Joanni patruo suo furaretur, quos in commercium conferret, ei persuadens, illud aliter sustineri non posse. Cajus ejusmodi consilium secutus est, eo tamen animo, ut, si quando potuisset, restitueret. Nobilius eo exhibito consilio dolens, Cajum dehortari conatus est, at voti compos fieri non potuit, et furtum executioni mandatum est. Nobilius tenetur ne Caji defectu restituere?

**Resp.** Cum Nobilii consilium primum occasionem farto praebuerit, quamvis ille deinde contrarium suadere studuerit, ipse proinde Cagi defectu non videtur a restitutione excipi posse, juxta **S. Thomam**<sup>1)</sup>. Secundum **S. Antonium** et **S. Liguorium** Nobilius excusatur; quod tam saltem certum videtur, si prius ad pervertendum falsis rationibus assertionibus usus fuerat, qnarum falsitatem modo pandit.

**7.** Salomon et Andreas Bartholomaeo clam declararunt, se ad Stephanum spoliandum pergere; ille vero illis plausit, consilium probavit, industriam commendavit, atque adeo cohortatus est, ut conceptum facinus execuerentur. Peracto farto teneturne ipse ac ceteri restituere?

**Resp.** Docente **S. Thoma** l. c. non omnis consensus semper ad restitutionem obligat, sed is tantum, sine quo in iustitia patrata non esset. Si Salomon et Andreas secum ipsi statuissent, independenter a Bartholomaei consensu, consilio, assentatione, Stephanum spoliare, Bartholomaeus sane nulli restitutioni subesset; at ipse eorum defectu restitutioni subest, si furtum absque ejus consensu seu consilio patrum non fuisset.

**8.** Attalus mille fl. Germano furatus est, et duo millia fl. Theodoro debet. Ei nihil praeter duo millia fl. in bonis est. Debetne Theodorum Germano praeterre?

**Resp.** Magis est iustitiae consonum ablata restituiri, quam debita solvi; quamobrem Attalus primo quidem mille fl. Germano tribuere debet, deinde vero debiti dimidium Theodoro solvere; propria enim debita ex alienis bonis solvi non possunt; is vero, cui bonorum satis non est, ut propria debita solvat, si culpa vacat coram Deo, liber est tutusque.

**9.** Gabinius et Titius, quibus Nicolaus ducentos fl. abstulit, singuli vel aequo pauperes vel aequo divites sunt. Nicolaus nonnisi dimidium summae restituere potest. Quid agere debet?

<sup>1)</sup> Summ. theolog. **S. II.** q. 63. a. 7.

**Resp. Ex S. Thoma** <sup>1)</sup> , si nenter restitutionem petit, ei facienda restitutio, qui furtum prior passus est: naturalis id ordo postulat; ast si posterior apud judicem restitutionem petiūset, anteponendus esset, etenim vigilantibus jura subveniunt. Si ambo in extrema necessitate versarentur, restitutio inter eos aequē dividenda esset. Verum nummi, qui supersunt, nonne potius ejus esse videntur, cui ultimo ablati fuere?

10. Petrus Diomedi famulo suo mandavit, ut Joanni florenorum mille crumenam eriperet, et Aphronius id consilii Diomedi dedit, ut domini jussa ficeret. Diomedes crūmenam sumsit, at veritus, ne cum furto comprehendetur, illud Maeviae tradidit, Jacobo ejus marito consentiente, qui ambo de furto noverant. Denique Julianus furtum, cum posset, non impedivit. Quis e singulis primus restitutioni subest, et quo deinde ordine ceteri, eo deficiente.

**Resp.** Si Maevia florenos istos adhuc retinet, ipsa prae ceteris eos restituere debet, quippe cui furti possessio est. Ejus defectu Petrus ante alios, utpote praecipua causa, restitutioni subest; tum Diomedes, qui furtum commisit, eorumque trium defectu Aphronius, qui consuluit. Quamvis Maevia non amplius furtum prae manibus habeat, vir Jacobus et ipsa restituere tenentur aliorum defectu, utpote causae positivae (recursus); e contra Julianus qua causa mere negativa ad restitutionem obligatur ultimus, si vi munieris et officii impedire damnum tenebatur. Si furti possessor restituit, ceteri liberati sunt, exempti quoque sunt, si restitutio ab eo facta est, qui consuluit, si ii, qui minus praecipuae causae sunt, restituerunt; qui magis praecipuae causae sunt, eos indemnes reddere debent. Denique si eorum unus, qui causa minus praecipua sunt, ab eo, ad quem restitutio pertinet, summae, quam singillatim restituere tenetur, remissionem obtinuit, ceteri non amplius

1) Opusc. 73. c. 18.

restituere tenentur, nisi quod eorum quisque ad integrum  
damni compensationem conferre debet.

**11. Sempronius** quinquaginta aureos debet **Livio**: Hic  
audiens illum adeo aere alieno obrutum obiisse, ut me-  
rito dubitet, an bona, quae reliquit, omnibus creditoribus  
satis futura sint, nonnulla ejus mobilia bona, quae apud  
ipsum existunt, et fore ei debitum exaequant, compensatio-  
nis titulo retinet. Licitene?

**Resp.** Quamvis haec mobilia nemini peculiariter obli-  
gata sint, stricto tamen jure **Livius** ea sibi propria facere  
nequit, quoad certus sit, bona a defuncto reicta creditoribus  
omnibus satis esse. Ratio est, quia, cum ea tanquam  
creditii pignus ei tradita non fuerint, eadem proinde debito-  
ris titulo possidet. Praeterea si debitoris bona ad integrum  
solutionem non sufficiunt, ex naturali jure pro rata inter  
credidores singulos tribuenda sunt.

**12. Lambertus** putans, evidens esse, sibi dari salarium  
justo minus, auferendo progressu temporis sensim parva  
compensat defectum. Quid agendum?

**Resp.** Non permittenda occulta compensatio famulis;  
hi enim saepe amore lucri excaecati persuadent sibi, se mi-  
nus justo accipere, dum interim essent alii, qui eadem mer-  
cede servirent; sed jubeantur dominis rem exponere et cum  
illis convenire, ut aut plus accipient, aut permittantur alium  
quaerere dominum. Innocentius XI. damnavit hanc sen-  
tentiam ordine 37.: „Famuli et famulae domesticae pos-  
sunt occulte heris suis eripere ad compensandam operam  
suam, quam majorem judicant salario, quod recipiunt.”  
Haec propositio si vera foret, aperiret ostium furtis plurimis,

### Compensatio injustae laesionis.

**§. 328. Summa** **injuria** **infertur** **proximo**, dum quis il-  
lum vi, fraude, vel gravi metu, etiam reverentiali, ad pa-  
trandum peccatum mortale inducit, vel qui **alios** circa fidem  
bonosque mores perversis principiis imbuit. **Hic** non tantum  
ab **impio** suo **consilio** desistere, sed etiam pro **viribus** adla-

borare debet, ut aliter seducti fascinatique denuo resipiscant, et convertantur. Quod etiam de illis obtinet, qui per directum indirectumve scandalum spiritualem ruinam aliorum promoverunt; hi ex lege charitatis, vitae prioris rationem per opposita et conspicua animi vere poenitentis indicia corrigere, et damna, quorum auctores morales extiterunt, pro eo ac possunt, resarcire tenentur. Vae illi, per quem scandalum venit! Quam difficile damna spiritualia reparantur! Wer Aergerniss gegeben, der hebe sein schwerbelastetes Herz, in Reue und Schmerz, aufwärts zu dem empor, welcher ist der Regent seiner Gemeinde, der Allvermögende und Ewigherrschende; und bitte mit unaufhörlichen Bitten diesen seinen Sachwalter, dass derselbe in Seiner Macht und Barmherzigkeit das Uebel, so er gestiftet, übernehme, und theils noch bei seinem Leben, theils auch später nach seinem Hintritte austilge. Ach, von welchem Werthe ist für so manche belastete Seele der Glaube an Jesum Christum, — *den Wiederhersteller der Menschheit* — ihren Wiederhersteller nicht bloss im Grossen, sondern auch im Kleinen und im Kleinsten!

Quid vero de *seductore*, qui aliam ad turpia contra VI. Decalogi praeceptum blanditiis pellexit? Et quidem licet ex stricto jure ad restitutionem non tenetur, quum tamen impius seductor revera omnium malorum, quae vel intendit, vel aliquatenus saltem praevidit, auctor moralis existat, ex lege charitatis omnia pro viribus reparare debet. — Et ubi proles nascitur, ad ea obstringitur, quae patri illegitimo incumbunt. Verum enim vero minime sibi blandiatur, hiscmodis ob crimen a se patratum sat superque se satisficiasse; etenim cum pudicitia nullo pecuniarum pretio aestimari queat, non tantum ipsum vere poeniteat, sed vel maxime in id emitatur, ut vigor innocentiae et castimoniae in ipso et in seducta denuo refloreat. Quodsi puellam induxit, ut consentiret in copulam sub vera vel ficta promissione matrimoni, obligatur et damna inde enata resarcire, et eam, si ipsa velit, ac ipse possit, ducere; quia, si vera fuit promissio, verus intercessit contractus, qui jam impleri potest; si vero

ficto promisit, nihilominus datur obligatio ob impletam conditionem onerosam, sub qua et non aliter consensit infelix puella. Ast ab ea ducenda excusat<sup>r</sup> corruptor, a) si puella ex circumstantiis facile deprehendere potuit, promissionem non esse sinceram; v. g. quando est valde magna disparitas in nobilitate, divitiis etc.; tam enim sibi imputare debet, quod decepta sit. b) Si ex matrimonio timeantur gravia et diurna incommoda, vel scandala. c) Si ipsa postea permittat se ab alio seduci, quia non potest aegre ferre, si frangenti fidem fides frangatur eidem.

Ast longe aliter se habet, ubi *stuprum* virginis obtinet. Qui nefando et execrando hocce flagitio sese foedaverit, tum virgini laesae, tum ejusdem parentibus damna omnia, quibus exinde involuntur, resarcire debet, vel eam ducendo, (nisi obstet ratio graviorum dannorum) vel sufficienter dotando; et si ex stupro proles concepta fuerit, auctor tantae injuriae omnes nutritionis et educationis sumptus sustinere tenetur.

Difficilior res cedit, ubi *adulterium* committitur, quae conjugi innocentia summa injuria infertur, quae eo major evadit, si proles exinde procreata fuerit. Hic jam prudentia omnium primum suadet illud, ut parti innocentia occultetur crimen. Nam infelix pars innocens gravissimo affligitur moerore, salus domestica et pax naufragatur, amori conjugali vulnus lethale infligitur; odiumque plerumque exitiale succedit adeo, ut saepenumero matrimonium separetur. Ex ipsa hac conjugii turbatione proba filiorum legitimorum educatione ingens detrimentum patitur, et res familiaris et opes inter conjuges dissipari, vel certe negligi solent. Imo in foro externo proles in matrimonio nata tamdia legitima praesumitur, donec contrarium probetur, et mulieri propriam turpitudinem alleganti fides nulla habetur. Quae vero obligatio adulterae, et quae ejusdem complici incumbit, si proles intrusa praeter victimum et sustentationem una cum filius legitimis haereditatem paternam captura sit, vel omnino iis deficientibus in omnia bona successura? Praeterquam quod spiritu poenitentiae acta, erga virum benignum et morige-

ram et in educandis prolibus sese strenuam exhibeat, rem familiarem exactiori cura administrare, sumtibus, quos progenio licite faceret, parcere, atque de bonis ~~ibi~~ propriis, si quae habet, ita disponere adlaboret, ut damna omni modo saltem meliori compensentur iis, qui detimenta patiuntur. Pariter complex seu pater prolis spuriae, quantum absque criminis manifestatione fieri potest, conferre debet, ut maritus et legitimi haeredes indemnes serventur; v. g., dum tecto nomine sub alio praetextu pecunias mittat, vel per testamentariam dispositionem huic suo officio satisfacere conetur.

### Continuatio.

§. 329. Ratione *injustae laesione vel mutilationis corporis*, huic injuriae auctor tum expensas curationis, tum lucrum cessans compensare tenetur. Ubi vero mors sequitur, homicida α) haeredibus qua talibus praestare ea debet, quae ipso occiso ad dies vitae juxta prudentem aestimationem solvendā fuissent. β) Si uxor, liberi vel parentes occisi exinde necessariis destituuntur, injustus homicida ad ea saltem suppeditanda obligatur, quae defunctus vi vinculi conjugalis, parentalis *īisdem suppeditare debuisset*. γ) Creditoribus occisi eatenus obstringitur, quatenus illis directe nocere voluit<sup>1)</sup>.

Si igitur contigerit, ut poenitens in tam enorme crimen, quale est homicidium, prolapsus fuerit, confessario incombūt, ut poenitenti enormitatem criminis exponat, quod sacra Scriptura sanctique Canones adeo detestantur, et contra quod tot comminationes poenasque continent: Inculcat quoque quantopere *sanguis*, quem effudit, adversus eum vindictam clamet, perinde ac *sanguis Abel contra fratrem Cain*<sup>2)</sup>. Quare necessarium esse, ut Dominus contritione et satisfactione debita placetur, ac insuper, quam

---

1) Cfr. legem civilem Austr. Item S. Liguorii Theol. mor. libr. II. Tract. 6. n. 631. — 2) Gen. IV. 10.

fieri potest, liberalissime compensetur damnum, quod hinc uxor, liberi, parentes et haeredes occisi percepint, de quibus omnibus plena instructio est facienda. Et si non plena fieri damni possit restitutio, fiat pro modo facultatum. Quodsi nullas penitus habuerit opes homicida, satisfacere conetur in propria persona sic, ut iis, quibus satisfacere debet, adjumento sit et utilitati in quocumque casu poterit. Si vero non reperiatur quisquam, cui hoc modo satisfactio debita possit fieri, praecipiat illi confessarius, ut magna sollicitudine et cura imperfecto satisfaciat. Preceletur Deum pro anima ipsius, et pro salute ipsius saepe Missae Sacrificium offerat, et aliis piis operibus operam navet. Quae omnia etiam exequatur, licet haeredibus satisficerit. — Si poenitens verae contritionis signa sat indubitate exhibeat, absolutione erigi poterit, prout salus poenitentis postulat, vel nunc, vel post aliquod laboriosae poenitentiae tempus danda. Admonendus autem confessarius, quod etiamsi ab homicidii peccato absolvat, tamen nec dispensare posuit, nec absolvere ab irregularitate, quam criminis hoc incurrit poenitens, nisi specialem a Summo Pontifice facultatem obtinuerit.

### Continuatio.

§. 330. Quantum ad *bonam famam et honorem proximi*, non minor adhibetur cura in imperanda urgenda que illius, quam honorum restitutione, quia „melius est nomen bonum,” sicut Sapiens testatur, „quam divitiae multae“<sup>1)</sup>). Sed in hoc negotio praecepta sequentia possunt utiliter usurpari:

a) Si poenitens innocentem falso infamarit, sic ut aliquod peccatum aut aliud factum, quod non admiserit, de illo divulgari, et nominis et aestimationis suae apud alios jacturam fecisset, dicta serio retractare adeo obligatur, ut, qua ratione calumnia divulgata fuit, eadem quo-

---

1) Prov. XXII. 1.

que revocetur. Ad haec detractor tenetur, ut omne damnum compenset, quod proximo his calumniis attulerat. Quod ipsum facere si poenitens detrectaverit, absolutione non gaudebit.

b) Quodsi injuste maleque, vera tamen aliquem ignominia notaverit, cum, quae de ipso sparsit, vera quidem fuerint, sed adeo occulta, ut ea patefacere non debuerit, tunc ad palinodiam canendam obstringitur, non quidem fatendo se esse mentitum, sed ut in aliis rebus ipsum prae-dicet, ejusque naevos excusat, dotes bonas extollat, familiariter cum ipso conversetur etc., operamque det, ut apud quos ei detraxerat, in bona deinceps habeatur estimatione. Praeterea damna, quae alter exinde passus est, quaeque, si minus intenta, aliquo saltem modo prae-visa fuerint, modo, quo fieri potest, meliori resarcire charitas jubet.

c) Obligatio restituenda famae tunc cessat, quando aliter ea fieri non posset, nisi summo vitae suaे discrimine, aut si majus hinc inflamato damnum nasceretur, (veluti si reintegraretur jam semel sopia infamia), et si passus ignominiam traductori, quod adversum se promulgarit, condonare velit; aut denique si calumniis fides adhibita non sit. Verum in casibus ejusmodi confessarius observet, praestare, poenitentem facere plura, quam teneatur, et ad hoc eum instruet; semperque tutiorem in hoc genere partem sequatur.

Obligatio restituendi famam est *personalis*, reparandi autem *damna realis*, inde haec omnino ad haeredes transfertur.

### Casus practici.

§. 331. 1. Vir nobili e stirpe oriundus, cui ex matrimonio plures supersunt liberi viduus factus, cum famula peccavit, prolemque progenuit, quae in vivis adhuc existit. Fatetur illam a se vere esse seductam, ideoque conscientiae dictaminibus ad illam in uxorem accipiemad obligatum se sentit. At vero obversatur ei dubium, num

pre diversa educatione, cogitandi sentiendique ratione ipsum inter et memoratam famulam intercedente, felix matrimonium sperari possit, cum ipsa necessariis dotibus instruca non sit, quibus ceu bona mater eum in educandi munere adjuvare queat. Modo confessarii est suadere, quid eum, ne officio suo desit, agere oporteat.

Deprehendimus hic sic dictam collisionem officiorum. Ex una parte poenitens seductae satisfacere, et seductionis malas sequelas resarcire tenetur, idque in quantum fieri queat. Jam hoc saepe vix alia ratione, quam ineundo matrimonio potest fieri. Praeterea infantem procreatrum educare obligatur, quod officium, quum ad matrem paritor spectet, prolique jus competit illud a patre et matre simul exigendi, educatio vero communi opera peragenda extra matrimonium feliciter vix cadat, etiam officium in parvulum postulat, ut cum matre vinculum matrimoniale contrahat. Ex altera autem parte, quod supponimus, infelix conjugium timendum est, quod praesentissimo violandi officii periculo eum objicit. Praeterea viduo sancta incumbunt officia in liberos ex priori matrimonio procreatos, quae vix non violaret, matre educationis muneri impari eis obtrusa. Rebus igitur sic se habentibus merito opinamur, viduum adigi non posse ad matrimonium cum illa ineundum, dum insuper animo ab ea averso est, atque adeo monendum, ut misso matrimonii ineundi vinculo seductae quacunque alia ratione satisfaciat, proli illegitimae quam optime sustentandae et educandae prospiciat, de cetero vero aliam sibi liberisque magis accommodatam sponsam eligere studeat.

2. Cunigundem virginem Theodorus sub matrimonii promissione juramento interposito facta sollicitavit, ut corporis usum concederet. Voluntati Theodori illa cessit, et gravida effecta est. Successu temporis, prout evenire solet, et antequam matrimonio jungerentur, Theodorus sponsae suae nauseam concepit; interrogat confessarium, an hanc personam ducere teneatur, promittens se prolis educationi provisurum.

In hoc casu distinguendum est: Quid jure naturae et Decretalium, quid jure austriaco valeat? Jure naturae et Decretalium ad eam ducendam sine dubio tenetur, et quidem vi promissionis, et vi juramenti. Jure austriaco vi promissionis ad illam ducendam cogi non potest; est tamen obligatus non obstante jure austriaco, vi promissionis juramento interposito firmatae, ex religione et coram Deo ad eam ducendam, nisi ratio graviorum incommodorum obstet.

3. Mulier in confessionali manifestat, se duobus cum viris Tito et Cajo peccasse, et gravidam esse factam, simulque addit certum sibi non esse, per quem; probabilius tamen Cajum patrem prolis sibi videri. Obstetrix, quam adjunctis expositis in consilium vocaverat, suasit ei Titum seu patrem nominare; inter Cajum enim et obstetricem vinculum quondam intercesserat, ex quo haec optabat, ut ei parceretur. Quamvis poenitens consilii pravitatem intelligeret, nihilominus tamen obsecuta Titum indicavit, qui proinde illegitimam cohabitationem negare non valens, prolis sustentationem suscipere debuit. Ideo oritur quaestio, num poenitens isthaec ad restitutionem ei praestandam sit obligata?

Licet poenitens conscientiae dictamen posthabuisse, utpote quae Titum progenitae prolis patrem nominaverat, quum dubium, imo minor probabilitas obtineret, restitutionem tamen ex eo eidem non debet. Cum enim peccatori cuilibet omnes omnino peccatorum suorum sequelae imputari possint, cumque Titus, quod supponimus, cum muliere hac ita peccaverit, ut inde revera potuerit evadere praegnans, certe aequo ac Cajus, seu, ut juris consulti ajunt, in solidum ad infantis sustentationem erat obligatus. Hoc ipso igitur, quod eam in se suscipere debuit, nullam lassionem nullamque injuriam est expertus, ubi vero non injuria, ibi nec restitutionis officium.

4. Sempronius, vir nobilis ac dives uxoratus, mulierem famuli sui, qui trium liberorum pater existit, cognovit atque impregnavit. Haec parturiendo prolem supremam obicit diem. Ad quae obligatur adulter? Resp. Minime se adulterum prodere tenetur, quin imo prohibetur id fa-

cere ex rationibus supra allatis. Verum obstringitur ad sumtus enutritionis et educationis hujus protis praestandos, pariter ad damna exinde enascentia resarcienda, quatenus proles spuria de haereditate famuli partem sit injuste consecutura. Quid vero ratione mortis parturientis mulieria? Quum mors non nisi per *accidens* evenerit, et adulter causa efficax illius non fuerit, ex *justitia* ad damna inde oriunda compensanda non tenetur, quamvis *aequitas* et *charitas* suadeat, ut per beneficia resarcire conetur infortunium mulieris morte, cuius ansa et occasio exstitit, enatum.

5. Vidua confessario aperit, se ex adulterio in priori conjugio commisso esse gravidam. Cum inter omnes vigeat persuasio, prolem ex legitimo matrimonio procreatam esse, magistratus eandem unicum nuperrime defuncti haeredem declararunt, cui quippe praeter fratres et sorores liberi alii superstites non sunt. Jam maritus de uxore forsan prægnante ob impotentiam suam ne cogitans quidem, saepius dixerat, hanc uxorem solam suorum fore haeredem; at hujus dicti nec testis, nec aliud validum testimonium extat; hinc cupit a confessario edoceri, quid pro conscientiae dictamine sibi agendum, ne defuncti fratribus, ratione haereditatis ex jure iis competentis, injuriam inferat. — Rebus ita se habentibus poenitens ab officio restitutionis libera est declaranda. Nam pro legum civilium tenore quilibet insans, quem uxor in matrimonio genuit, pro legitimo haberi debet, ideo proli pro foro externo iudicium haereditatis jus competit, eoque minus labem suam confiteri et prolem ceu illegitimam designare tenetur, quia praesumtio pro legitima procreatione militans vi legum firmior est, quam cui talis confessio, quae absque alio arguento nec admitti nec credi solet, in detrimentum innocui parvuli derogare quidquam posset. Pro foro vero conscientiae mariti effato, ipsam fore ejus haeredem, acquiescere potest. Quamquam enim argumentum in jure valens non exstet, certa tamen mulieris persuasio, maritum morientem hoc intendisse, pro interno foro sufficit. Ita salva conscientia haereditatem sibi vindicare atque infanti deinceps cedere

potest. Hac ratione obsequitur voluntati defuncti, cui circa bona sua libere disponere licuit, ideoque nec aliis injuriam infert, ad quos haec, si ab intestato decessisset, pervenissent. — Ast forsitan maritus perfidiae conscientius, voluntatem suam in aliud mutasset? Huic reponimus: Forsitan venia data effatum suum, quo uxorem haeredem pronuntiavit, non revocasset; asseri saltem nequit, declarationem illius ipso jure fieri invalidam per delictum commissum. Ratione dubii memorati monenda tamen esset, ut vi charitatis aequitatisque defuncti fratribus, in quantum possit, beneficam se exhibeat; licet ex officio juris ad restitutionem non teneatur.

### Manifestationis officio innodati.

**§. 332.** Genuina ethices christiana principia exigunt quandoque, ut homo suum aut alterius peccatum aliis manifestet. Incumbit hoc officium tum, ubi aut a) expressa lex manifestationem exigit, v. g. in terris austriacis manifestatio sociorum criminis perduellionis praecipitur; aut b) si aliorum, aut c) hominis ipsius damnum sive temporale sive spirituale *alio modo* praecaveri nequit, quam homini flagitosi nomine ad alios, qui eum a crimine retrahere et impedire queant, delato. Sic e. g. tenetur socius celestae consociationis ad furta patranda initiae, socios ad magistratus deferre, si alia non pateat via, eos a crimine patratione retrahendi; tenetur pariter foemina quandoque manifestare hominem, qui eam ad turpia sollicitavit, si apud alias plures idem tentaturus esse praevideatur, nec aliud medium superest id ipsum impediendi. Idem valet de puero mollitiei debito, adeo, ut, nisi pravum usum habitum parenti, aut fido amico detegat, quorum videlicet sollicita cura et opera eum sanatum iri credendum sit, spes nulla sanationis affulgeat. — Notandum tamen, nunquam expedire, nec licere, ut homo suum crimen ad magistratum deferrat, si hujus delationis effectus aliis esse nequeat, quam ut puniatur.

Jam si confessarius viderit *poenitentem* hocce officio teneri, a) hujus obligationem poenitentem doceat. Bene tamen caveas, ne quidquam poenitenti imponas, quod aut officio adversum, aut imprudens, aut saltem poenitenti nimis molestum et arduum esset; imo non prius hoc officium injungas, quam ubi revera adesse certo constat, dum effectus ex delatione speratus alia molliori via obtineri non possit. b) Porro confessarius modum indigit, quo manifestationem poenitens exsequatur. c) Denique ipsum manifestationis negotium non facile in se suscipiat, sed nonnisi tum, ubi extrema necessitas urget, ita tamen, ut poenitens extra tribunal sacrum rem denuo exponat, atque, quod tutius est, non solum orationis, sed (prout fieri potest), scripto exhibeat, nulla confessionis mentione injecta.

Quatenus ab officio manifestandi, et si lege publica injuneto, emerit proxima conjunctio, etc. etc. vide S. Lig. theolog. mor. libr. VII. 214—217.

### De sollicitatione ad turpia.

§. 333. Cum infandum scelus immaneque sacrilegium committatur, si quis sacerdotum ad sacras confessiones deputatus non solum probitatem vitae ex parte ministri requisitam non habeat, sed insuper sacrosancto Poenitentiae Sacramento abutatur, et malitia diabolica sollicitando poenitentes ad turpia pro medicina venena, et pro pane aspidem eis porrigat in summam animarum perniciem, *Romanorum Pontificum pastoralis sollicitudo* salubria huic malo remedia providere plurimum studuit. Variae de hac re ab illis editae fuere Constitutiones, scilicet a Pio IV., Paulo V., praesertim vero a Gregorio XV. et Benedicto XIV., qui omnes priores confirmavit et ampliavit per suam Constitutionem d. d. 1. Jun. 1741, quae incipit: „*Sacramentum Poenitentiae.*“ Ex hac Constitutione, quae norma et regula praesentis materiae est, sequentia huc tansfero.

„Mandamus omnibus — locorum ordinariis, — ut diligenter procedant contra omnes et singulos sacerdotes tam

seculares quam regulares, quomodolibet exemptos et Sedi Apostolicae immediate subjectos, — — qui aliquem poenitentem, quaecumque persona illa sit, vel in actu sacramentalis confessionis, vel ante, vel immediate post confessionem, vel occasione aut praetextu confessionis, vel etiam extra occasionem confessionis in confessionali, vel in alio loco ad confessiones audiendas deputato, aut electo, cum simulatione audiendi ibidem confessionem, ad in honesta et turpia sollicitare, vel provocare, sive verbis, sive signis, sive natibus, sive tactu, sive per scripturam tunc aut post legendam, tentaverint, aut cum eis illicitos et in honestos sermones vel tractatus temerario ausu habuerint; et quos in aliquo ex hujusmodi nefariis excessibus culpabiles reperrint, in eos pro criminum qualitate et circumstantiis severe animadvertant; — concedentes facultatem — procedendi cum testibus etiam singularibus, dummodo praesumptionis indicia et alia adminicula concurrant. Meminerint propterea omnes et singuli sacerdotes ad confessiones audiendas constituti teneri se ac obligari, suos poenitentes, quos neverint ab aliis, ut supra, sollicitatos, sedulo monere juxta occurrentium casuum circumstantias de obligatione denuntiandi — locorum Ordinariis personam, quae sollicitationem commiserit, etiamsi sacerdos sit, qui jurisdictione ad absolutionem valide impertiendam caret, aut sollicitatio inter confessarium et poenitentem mutua fuerit, sive sollicitationi poenitens consenserit, sive consensum minime praestiterit, vel longum tempus post ipsam sollicitationem jam effluxerit, aut sollicitatio a confessario, non pro se ipso, sed pro alia persona peracta fuerit. Caveant insuper confessarii, ne poenitentibus, quos neverint jam ab alio sollicitatos, sacramentalem absolutionem impertiant, nisi prius denuntiationem praedictam ad effectum perducentes, delinquentem indicaverint competenti judici, vel saltem se, quam primum poterunt, delaturos spondeant. Et quoniam improbi quidam homines reperiuntur, qui vel odio vel ira aut alia indigna causa commoti, vel aliorum impliis suasionibus, aut promissis aut blanditiis, aut minis aut alio quovis modo incitat

tremendo Dei judicio posthabito et ecclesiae auctoritate contemta, innoxios sacerdotes apud ecclesiasticos judices falso sollicitationis insimulant: ut igitur tam nefaria audacia et tam detestabile facinus metu magnitudinis poenae coereatur, quaecunque persona, quae execrabilis hujusmodi flagitio se inquinaverit, vel per se ipsum innocentias confessarios impie calumniando, vel scelleste procurando, ut id ab aliis fiat, a quoquaque sacerdote, quovis privilegio, et auctoritate et dignitate munito, praeterquam a nobis et nostris successoribus, nisi in fine vitae et excepto mortis periculo spe absolutionis obtainendae, quam nobis et successoribus reservamus, perpetuo careat.“

Haec, quia sat plana esse videntur, uberiori explicatione non egent, hinc nihil aliud addendum censemus, nisi:  
 a) denuntiationem sacerdotis sollicitantis nostris in locis ad Ordinarium seu Episcopum dirigendam esse, ubi, (sive ore terpus, sive per epistolam id fiat) simul exprimatur necesse est, in quo constiterit sollicitatio, quin tamen poenitens tenetur dicere, se confessario sollicitanti consensum prebuisse. b) Quodsi ex parte sollicitati ratio *vere gravis legique extrinseca* occurrit, denuntiatio equidem differri, non autem ob molestias *consuetas* v. g. verecundiam, commiserationem erga sollicitantem etc. omitti potest. c) Summa prudentia et circumspectio adhibeatur ad discernendum, an revera sollicitatio ad turpia facta fuerit nec ne. Potest enim contingere, ut personae, praesertim feminae, partim ex stupiditate, partim ex vanitate, quaedam verba vel signa confessarii tanquam sollicitationem interpretentur, quibus haec macula nequaquam adhaeret. Quid, quod homines versi utriusque sexus ex malitia et odio erga aliquem sacerdotem sollicitationem ab ipso factam fingere possint, ut ipsi infamiam aut damnum creent! Est igitur hujusmodi personis, qui sacerdotem de facta ab ipso sollicitatione accusant, *enormitas* criminis, quod per falsam et calumniosam accusationem innocentis confessarii committeretur, vivide repraesentanda, est ipsis magnopere inculcandum, quod ab hoc gravissimo calumniae peccato a nullo ordinario sacer-

dote, excepto mortis periculo, sed nonnisi a Romano Pontifice, possent absolvi. d) Si nihilominus suorum verborum veritatem poenitens defendat, et si sanum judicium confessarii casum juxta praedictam Constitutionem indicandum adesse agnoscat, tunc injungenda est ipsi obligatio, ut reum confessarium ad Episcopum deferat, vel deferri curet. Quodsi poenitens id renuat, absolutionem sacramentalem tamdiu differre oportet, donec delinquentem indicaverit, vel saltem se, quam primum poterit, id facturum spondeat. Quid vero, si *poenitens* Episcopum adire vel ad eum literas mittere nequeat? Tum utique aliud non supereat, quam ut tu poenitentis nomine tristissimum hoc negotium obeas. Instabis autem, ut poenitens totam rei seriem extra confessionem tibi exponat, (appromisso utique secreto naturali) tumque factu optimum erit, ut epistola verbis et nomine poenitentis adornetur. Quod ubi fieri nequit, curabis saltem, ut poenitens ipse nomen sollicitantis singulari chartae bene clausae et obsignatae inscribat, quam deinde literis tuis insertam ad Ordinarium transmises, quippe cum severe prohibeat, ne confessarii in peccatorum complices inquirant.

**Verbum sollicitare** aliquando sumitur pro: *pluries instare et requiri*; aliquando pro: *inquietare vel molestare*; verum quoad hanc bullam idem est ac: *provocare seu allicere, verbis aut alia ratione incitare ad turpia et inhonesta, quorum nomine per antonomasiam intelliguntur peccata carnis, seu res carnales ac venereae*<sup>1)</sup>.

Constat, decreta haec in nonnullis Episcopatibus non esse usu recepta. Hoc non obstante duo bene notanda sunt. Primum est, quod, etiamsi in tali casu ob defectum promulgationis non obliget lex Ecclesiastica, saepè tamen ad denunciandum obligare possit lex naturalis vel divina; dum videlicet persona sollicitata sine periculo gravis sui incommodi per denuntiationem praecavere potest ruinam spiritualem sollicitantis aut allarum personarum, quae ab hujusmodi scelesto seduci possunt. Secundum est, quod, etiamsi ea lex

1) Cfr. Reiffenstuhl. *Theol. moral.* Tom. II. p. 600. Ferraris: *Sollicitatio p. 420.* — Überiorem explicationem praesatae Bullae exhibet Liber, cui titulus: *Theologia moralis universa R. P. Pauli Gabrieiis Antoine S. J. presbyteri et s. Theologiae Doctoris.* Tom. III. Roma 1766. pag. 108. — *Practische Anleitung zur christkath. Seelsorge* von Dr. Franz Hayker, 2. Auflage. Wien 1887. S. 263 — 281.

**Ecclesiastica recepta non sit, possit tamen recipi a quovis confessario in casu, quo receptio consentanea est legibus charitatis.**

### Casibus reservatis innexi.

**§. 334.** Quodsi poenitens de peccato, quod reservatum audit, sese accusat, a) confessarius eum doceat, illud ejus generis esse peccatum, cuius absolvendi gratia Superior, qui illud sibi reservavit, speciatim rogandus sit. b) Exinde arripiat ansam monendi poenitentem de peccati hujus gravitate ac turpitudine, quae vel ex ipsa reservationis lege manifesto constat, quum nonnisi atrociora crimina reservari soleant. Haec instructio inserviat tam contritioni eliciendae, quam horrore excitando, quominus in posterum denuo committatur. c) Si confessarius facultate absolvendi a casibus reservatis pollet, juxta regulas communes de absolutione danda, aut non danda procedat. Sin minus declaret poenitenti, adeundum esse vel sacerdotem aliquem, qui facultate hoc munitus existit, vel suam offerat operam, quatenus ipse met petitus sit pro eo Superiorum, ut sibi facultatem absolvendi concedat. Ne vero manifestationis suspicio poenitentem terreat, statim moneat, id nonnisi tecto ipsius nomine celatisque circumstantiis et adjunctis omnibus fieri, semolo omni vel minimo diffamationis periculo. Hinc remittat poenitentem ad illud tempus, quo facultas haec obtenta fuerit: poenitens vero interim animum ad criminis gravitatem advertens, poenitentiae operibus ad absolutionem consequendam se praeparet. Redux dein juxta mandatum Superioris, ad amissim exsecutioni dandum, absolutionis beneficio donetur.

### Censura irretiti.

**§. 335.** Censurae, utpote quae Ecclesiae auctoritate latae sunt, Ecclesiae absolutione cessant. A censuris hominis absolvendi jus residet penes eum, qui eas inflxit, aut in ipsius jura successit. Si censura hominis lata sit per sententiam generalem nec expresse reservetur, a quovis con-

cessario solvi potest. Quod etiam de suspensione valet. A censuris juris non reservatis absolvunt pro foro externo Episcopi ac ab eis delegati, nec non Praelati subditos, pro foro autem interno confessarii approbati poenitentes ad eos accedentes. Sic ab Excommunicatione minori (imo et majori, non reservata, nec notoria) ab Interdicto personali, non reservato, absolvit quilibet confessarius: a Suspensione autem, et Irregularitate ex delicto, solus Episcopus, vel summus Pontifex. Si quis a Censura absolutus fuit extra Sacramentum Poenitentiae, ab eo, qui illam tulit, aut cui eadem est reservata, poterit a quocunque confessario absolves a peccato, ob quod Censuram incurrit. Quod attinet censuras Sedi Apostolicae reservatas, Episcopis a Concilio Tridentino jus concessum est subditos absolvendi ab oecultis iis in foro conscientiae. Vide §. 48. Dum igitur censura Pontifici reservata occurrit, nostris in locis consultissimum semper est, ut recurratur ad Ordinarium, qui deinde pro casuum diversitate vel ipsiusmet expeditam absolutionem elargietur, vel eam a summo Pontifice obtinendam curabit. Hinc si casus occultus fuerit, confessarius ipse illum necessariis cum circumstantiis, tecto tamen nomine delinquentis ad ordinarium, vel ad Vicarium ab eo in hunc finem specialiter deputatum deferat, atque facultatem petat, poenitentem injunctis injungendis pro hac vice absolvendi. Urgente mortis periculo, quivis sacerdos a quacunque censura absolvere potest; quando autem reservata sit, oportet, ut absolvendus jure jurando se obliget, fore, ut impedimento cessante Superiori se sistat. Quando sanitati restitutus id negligat, in eandem reincidit censuram, unde absolutio ista ad reincidentiam appellatur. Quando quis alias dispositus timeat, ne censuram incurrit, neque res claram in lucem commode vindicari possit, absolutio ad cautelam adhibenda est. Pro foro interno secundum hodiernam Ecclesiae consuetudinem absolutioni a peccatis nunquam non praemittitur absolutionis a censuris formula generalis. Ista tamen ad cautelam absolutio in eas tantum censuras influxum exercere potest, quae

*juris*, non *hominis* sunt, et quas peccator censurae ignorantia absque negligentia graviori obtinente, incurrit<sup>1)</sup>.

**Forma absolutionis sacramentalis in Excommunicatione:** Pronuntiata forma absolutionis ordinaria usque ad verba: „In quantum possum, et tu indiges” inclusive, manu adhuc elevata addat: „Speciatim vero eadem auctoritate, et (Smi. D. Papae N.) (Reverendiss. D. Episcopi N.) te absolvo a vinculo Excommunicationis, quam incurristi propter N. — Et te restituo Sacramentis, et communioni fidelium.” Deinde, „ego te absolvo a peccatis etc. Passio Domini etc.”

**In Suspensione et interdicto;** Ut supra, et „Speciatim vero eadem auctoritate, et (Smi. D. Papae N. —) (Reverendiss. D. Episcopi N.) te absolvo a vinculo Suspensionis, quam incurristi propter N., et restituo te exsecutioni Ordinum” — vel „a vinculo Interdicti, quod incurristi propter N.” — Deinde, „ego te etc. Passio Domini etc.”

**Forma dispensandi in Irregularitate:** Pronuntiata forma absolutionis a censuris et peccatis ordinaria usque ad verba: „Passio Domini” exclusive, confessarius addat: „Insuper auctoritate mihi concessa a (Smo. D. Papa N. —) (Reverendiss. D. Episcopo N.) dispenso te in irregularitate, quam incurristi propter N. — (et habilem te reddo ad suscipiendos Ordines) (et restituo te exsecutioni ordinum et Officiorum tuorum). In nomine Patris †, et Filii †, et Spiritus sancti †, Amen. Passio Domini etc. etc.

### Voto ligati.

§. 336. Hic non de iis est sermo, qui vota solemnia emiserunt, sed de illis tantum, qui vota simplicia voverunt, et qui in maximos animi angores conjectos se sentiunt, quod vel omnino exsecuti non sint, vel exsequi non valeant, quae ex illorum mente Deo vovisse ajunt. Qua in re confessarius rogatus, praeter conditiones ad valorem voti requisitas pre-

---

1) Cfr. Devot. instit. canonic. libr. 4. et Pouget Institut. cath. P. III. sect. 1. c. 5. §. 24. — Der Beichtvater, von dem hell. Alphons Maria Liguori. Aachen 1836. S. 274 — 288.

cipue indagabit, utrum poenitens nonnisi firmum et vivum animi deretum, an vero reapse votum conceperit. Plerumque istud erui potest ex occasione vovendi, et ex indeole ipsius actus, de quo quaeritur; tum etiam ex intentione et mente poenitentis, ex persuasione, quam tunc temporis habuit; interdum etiam ratio ipsorum verborum habenda est, quibus usus fuit. Si veri nominis votum intercessit, et actio promissa intervallo temporis physice vel moraliter impossibilis evasit, declaratio facilis est, quatenus obligatio cessat, in quantum et quamdiu talis impossibilitas existit. Verum difficilior res cadit, si nonnisi graves difficultates occurrunt, tunc *dispensatio* petenda est, si confessario pensatis rerum et personarum circumstantiis omnibus et singulis visum fuerit, melius fore, ut dispensatio vel commutatio in aliud opus pium fieret. Exceptis votis simplicibus, scilicet voto ingrediendi religiosum Ordinem, et voto integræ et perpetuae castitatis \*, et trium peregrinationum non solius devotionis causa, sed ad subsidium ferendum iis, qui inibunt Christianis, \*\* Romano Pontifici reservatis, potestatem dispensandi Episcopi in sua quisque dioecesi habent; pariter Ordinum religiosorum antistites in subditos suos aequalem potestatem exercent. Ex consuetudine et Episcoporum consensu confessariis circa vota *privata*, *simpli-*

\*Bene examinandum, an sit votum castitatis perpetuae absolutum?

Si enim sit tantum conditionatum, e. g. si à morbo, hoste, naufragio liberabor, etc., etiam conditione *imperfecta* Episcopus potestate ordinaria potest dispensare, cum vota *conditionata*, etiam *imperfecta conditione*, non sint Papae reservata. Idem sentiunt de voto Ingrediendi Religionem.

\*\*His adde votum perseverantiae in Congregationibus Missionariorum S. Vincentii a Paulo emitti solitum, quod ex monito Benedicti XIV. in Bulla: „Quo magis“ sub die 18. Decembr. 1742. et „Convocationis“ sub die 26. Nov. 1749 solus dissolvere potest Romanus Pontifex, nec non et Superior generalis Congregationis in actu divisionis e Congregatione. Idem adfirmat S. Alphonsus de Liguorio de voto perseverantiae in Congregatione SS. Redemptoris <sup>1)</sup>.

---

1) *Prax. Confess.* n. 20.

*oia*, potestas ea commutandi concessa esse videtur. „Loquendo autem de *Commutatione* confessarium monitum esse volo, docet S. Liguorius, ne sit scrupulosus circa causam, quia quodlibet rationabile motivum pro causa haberri potest; sufficiens est, ut ex commutatione voti sit minus periculum transgressionis; nec circa materiam aequaliter subrogandam, etenim non requiritur aequalitas lance libranda, sed sufficit, ut sit aequalis moraliter. Interroget poenitentem, quae opera soleat exercere praeter debita ex praecepto, aut ad quae majorem habeat propensionem, et in ea commutet vota. Commutatio autem securior in omni votorum genere erit frequentia Sacramentorum. Advertat, vota perpetua bene posse commutari in temporalia, dummodo adsit debita proportio; et sic etiam realia possunt commutari in personalia, et contra personalia in realia. — Loquendo autem de *Dispensatione*, ad hanc requiritur causa gravior, nimirum periculum grande transgressionis, magna difficultas executionis, levitas aut imperfecta deliberatio, qua votum emissum est. Nihilominus semper laudabile erit, adjungere hujusmodi dispensationibus aliquam commutationem. Hae autem Dispensationes et Commutations fieri possunt extra confessionem, modo facultas non sit concessa sub tali conditione, ut in Jubilaeo; sed consilii est, eas facere in confessione<sup>1)</sup>). — Ceterum fidelibus inculcandum, ut nullum gravioris momenti votum faciant, nisi explorato prius consilio et consensu confessarii. Plerumque hujusmodi iudicata vota concipiuntur vel in magno devotionis ardore, ubi mens humanis infirmitatibus sese superiorem autumat, vel ubi gravi quadam calamitate premitur, dum e. g. aliquis infirmatus, res etiam maxime arduas spondet, dummodo praesens malum declinare possit; ast ubi convaluit, actiones promissae perquam difficiles videntur, mensque frustraneo initiae obligationis dolore fatigatur. Maxima vero cautio adhibenda est, ne, si qui, praesertim ju-

---

1) S. Lig. Prax. Conf. n. 26.

mores, in confessionali pro emitendo voto integrae et perpetuae castitatis instant, facile id illis concedatur; sed attenta indole et probitate illorum permitti potest, ut ad tempus, vel adjecta rationabili conditione votum istud concipient, ne forsan animo postmodum mutato in summas molestias conjiciantur.

Cum quis ante contractum matrimonium perpetuam castitatem perfecte vovit, tale votum est quidem jure ordinario Summo Pontifici reservatum, ast etiam Episcopus in simili voto dispensare potest ratione gravis et urgentis necessitatis, et impossibilis recursus ad papam, et cum periculum est in mora. Moneat autem confessarius confidentes conjugatos, quibuscum super voto castitatis dispensatum fuit, ut matrimonium contrahere possent, usum unicum legitimum praesentis matrimonii, data illis dispensatione, concessum ac permissum fuisse adeo, ut soluto matrimonio, ad castitatem teneantur, nec possint ad novas nuptias sine nova dispensatione convolare.

*Forma dispensandi in voto simplici castitatis.* Pronuntiata forma absolutionis ordinaria usque ad: „Passio Domini“ inclusive, confessarius addat: „Insuper auctoritate, mibi concessa a Sanctissimo D. Patre N., dispenso tecum super voto simplici castitatis (coelibatus), quod emisisti, ut eo non obstante matrimonium contrahere (in matrimonio contracto remanere) et illo uti possis. In nomine Patris et Filii et Spiritus sancti Amen. Passio Domini etc.“

**Pauca de voti irritatione:** Votum irritare dicitur, qui illius vinculum solvit. Haec potestas iis tantum competit, qui in voentes jus habent. Sic a) Regularium Superior ea subditorum suorum vota potest facere irrita, quae circa *materiam ipsi subjectam* versantur. (S. Thom. 2. 2. q. 88. art. 8. ad. 4.) b) Parentes et tutores vota filiorum impuberum irrita facere valent. (Ibid. 2. 2. q. 88. art. 9.) An valet pater et tutor rescindere vota filiorum, qui pubertatem sunt assecuti? Distinguendum, si votorum materia ad domesticum regimen spectet, ea rescindere possunt pater vel tutor, si vero solas ipsorum personas afficiunt, tunc nequeunt a patre vel tutele dissolvi. (Ibid. art. b. ad 2.) c) Maritus vota dissolvere potest, quae sine illius consensu ab uxore fuerunt emissae, si fuerint ejus generis, ut laederetur jus, quod habet, uxore sua,

Juxta matrimonii regulas, intendi; (I. Cor. VII. 4.) vel vota, quae in familliae sue datum cederent, ab domesticam disciplinam interverterent.

### Causa practici.

§. 337. 1. Anastasia sexdecim annos habita concioni ad professionem religiosam habitae interfuit, et mox promisit perpetuam continentiain, absque tilla tamet determinatione aut reflexione, an se obligare velitis ratione voti vel non; cum de natura et obligatione voti vix ullam haberet notitiam, licet perbehe sciret, ad quid se obligaverit. Elapsis aliquot annis, cum promissionem suam simplicis instar propositi haberet, oblatas sibi acceptat hypothias, hanc rata, voto se ligari, quod tamen aliis visum est, moventibus ipsi desuper scrupulum. Quid sentendum, et anxiae conscientiae consulendum? R. Eo ipso, quod obligatio voti fundetur in voluntate propria, ita ut vobis sit ipsum primum obligans, nemo est ligandus voti, quamlibet dubitate habe emisso, vel intentione voti. Quare cum intentio Anastasiae se non extenderit ad obligationem voti, ad hoc non obligatur ex defectu intentionis etiam implicitae se voti vinculo obstringendi. Et quod mero dubitetur, an ipsa haberet sufficientem deliberationem, cum talen promissionem emisit, ideo etiam ob defectum prudentis judicli etiam ab obligatione promissi liberabit declarare licet; nihilominus tamet ipsi salutare aliquid exercitum pro cautione injungi poterit.

2. Claudia novitia tertii Ordinis S. Francisci non dubitans, se admissum iri ad professionem, secreto ac privatim emisit tria vota hujus Ordinis. Cum autem praeter expectationem immitteretur ex novitiatu, postea professa est in conventu Ursularum. An soluta est a tribus votis prioris Ordinis? Et num idem dicendum, si manet in seculo? R. Dum Claudia professionem emisit in conventu Ursularum, penitus soluta est a votis prius emissis. Si in seculo remaneret, non teneretur ad votum paupertatis et obedientiae, utpote utrumque devolutum ad circumstanias observantiae moraliter impossibili. Votum autem ca-

stitatis fundatum in errore, ac proin dubii valoris, et conditioni illigatum, esset dispensabile vel commutabile ab Episcopo.

3. Obligatoria vota ante solemnum professionem emissa? R. Per vota solemnia extinguntur vota prius emissa, quae praejudicant statui religioso; non ita, quae non praejudicant. In dubio, an praejudicent, servanda est declaratio Superioris.

4) Dorothea, uxor Gilberti, periculose decumibens ascio marito fecit votum instituendi peregrinationem sacram ad Marianas Cellas, singulis diebus per annum recitandi quinque Pater et Ave, et diebus Mercurii et Sabathi jejunandi per annum, si pristinam valetudinem esset recuperata. Maritus autem impletionem horum votorum non admittit. An hoc non obstante Dorothea tenetur exsequi vota sua? An maritus tuta conscientia potest se opponere? R. Ejusmodi vota conjugum, circa objecta ipsam mutuam conjugum relationem attinentia juxta D. Thomam<sup>1)</sup> consideranda sunt tanquam conditionata; et quam primum maritus eorum executionem prohibet, nulla sunt; nec peccat maritus irritans vota uxorius, cum justa ipsi causa suspetit ea irritandi quod circa votum peregrinandi contingere potest. Idem dicendum de voto jejunandi, si praejudicet juribus conjugibus mariti. Quod attinet votum recitandi quotidie quinque Pater et Ave, id uxor implere tenetur, cum plenam ad hoc potestatem habeat, independentem a marito, qui etiam rationabiliter dissentire non potest. Ceterum quoad duo priora vota, petenda est commutatio eorum a confessario.

5) Baldericus et Columba vivunt pientissime in conjugio, ita ut Baldericus ex solo motivo majoris perfectionis usu matrimonii peroptaret omnino abstinere. Potestne inscia uxore ad id se voto obstringere? R. Votum hoc absque uxorius consensu non valet; quia uoveri non potest, quod non pendet ex voventis arbitrio; non est autem in arbitrio conjugis denegare debitum conjugale petenti coniugi.

1) 2. 2. q. 88. a. 8.

6. Nonnemo grave crimen commisit, et ex metu incurriendae poenae emittit votum, si evadat poenam. Tenetur hoc votum adimplere? ¶. Cum hoc votum sit conditionatum, non impleta conditione ad nihil tenetur; aliter dicendum, si vovisset causaliter hoc modo: *ut evadat*.

7. Quidam emisit votum animo violentis temptationibus perturbato. Valetne? ¶. Non valet, quia taliter voventi et cognitio et libertas deest sufficiens ad contrahendam veram obligationem. In dubio, an vovens habuerit sufficientem deliberationem, aut num votum sit de meliori bono, vel acceptatum a Deo, facienda est commutatio voti a confessario. Ad contrahendam obligationem ex voto juxta communem sententiam sufficit ea deliberatio, quae in re illicita sufficeret ad peccatum mortale.

### De Confessione generali.

#### Necessitas et utilitas confessionis generalis.

§. 338. Confessio generalis, cuius usum jam antiquissima testimonia comprobatum reddunt<sup>1)</sup>, id importat, ut poenitens statum moralem, qui praecedentibus confessionibus detectus vel detegendus fuerat, rursus confessario explicet. Ea vel totam poenitentis anteactam vitam, vel longiorem partem vitae proxime anteactae complectitur. Haec confessio aliis necessaria et praecipienda, aliis utilis et suadenda, quibusdam vero nociva et vitanda est.

I. Necessaria est, quoties invalidae praecesserunt confessiones, quod ex parte poenitentium tunc locum habet, si hucusque quidquam illorum, quae ad valorem Sacramenti requiruntur, omiserunt; v. g. a) Qui ex malesana verecundia grave aliquod reticuerunt peccatum, quod tamen necessario exponendum erat, uti mos est eorum, qui suppressum silentio quasdam turpitudines in puerili aetate peractas, tametsi recordentur, se ab eo tempore, quo peccarunt, ex pudore remorsum sensisse, nec operatos fuisse male, nisi in oc-

---

1) Socrat. hist. eccl. libr. 5. c. 19. — Vit. S. Arid. ap. Greg. Tur. in anal. Mabill.

culto, quod timerent ab aliis conspici; argumentum hoc non leve est, veram tunc fuisse malitiam. b) Qui necessario de-  
stituebantur dolore et proposito non amplius peccandi, de-  
serendi occasiones proximas, restituendi famam, fortunas,  
condonandi offensas, aut aliud grave officium exsequendi,  
aut, quando ea confessi fuerint et promiserint se executu-  
ros, verbis non animo promiserunt. c) Qui rescierunt con-  
fessarium jurisdictione caruisse, vel peccata ab ipsis expo-  
sita non intellexisse. (Hi ultimi nonnisi ad ea, circa quae  
erratum fuit, peccata repetenda una cum subsequis confes-  
sionibus, non item ad confessionem praecedentium tenen-  
tur). In his casibus tanta est necessitas faciendi confessio-  
nem generalem ad restaurandum valorem particularium,  
quanta foret obligatio, si nulla unquam praecessisset alia.

II. Sed missa hac necessitate optimum et saluberrimum  
est consilium, universam vitam suam relegere, atque lustrare,  
saltem semel per confessionem generalem, utpote quum  
haec plerumque vel vitae melioris initium constitutat, vel  
ad ulteriores in virtute progressus efficacissimum subordi-  
nat. Fructus enim hujus operis sunt insignes. a) Reparat defectus et omissiones, si quae in confessionibus ordi-  
nariis acciderunt. b) Ad conspectum tot defectuum et pec-  
catorum, in unam confessionem quasi in cumulum collec-  
torum, humiliamur profundius, gemimus amarius, propo-  
nimus firmius, absolvimur securius. c) Magis meliusque  
pervidemus et nosmetipsos et causas ac fontes peccatorum  
nostrorum, magis quoque et melius perspicimus praedomi-  
nantem passionem, et efficaciora ad eam impugnandam et  
perdonandam arripimus media. d) Pariter confessarius de  
statu nostrae animae uberiorem certioremque capit noti-  
tiam, nosque securius et aptius dirigere potest in via salutis.  
e) Amplius meliusque videmus et sentimus magnam Dei  
bonitatem erga nos, multitudinem et varietatem gratiarum,  
quas hucusque accepimus, inde plus amoris in Deum, plus  
grati animi sensus, plus in servitio fervoris non potest non  
resultare. f) Dein quis non videt, absque tali confessione  
difficulter obtineri conscientiae tranquillitatem — felicita-

tatem sicut inestimabilem reficit atioquin perpetuo remorsu  
ac dubio, nec sine fundamento, praesertim si crebro re-  
lapsus ex defectu debitate ad confessionem dispositionis pro-  
venerunt? — g) Postremo quid salubritas ad instituendam  
novam vivendi rationem? v. g. dum quis statum religiosum  
vel conjugalem aggreditur, quae securior industria intrepide  
dperiendi mortis adventum? Verum a nemine fructus isti  
percipiuntur, nisi qui rei ipsemet capit experimentum; unde  
exsurgit apud eos consolatio, qui praedicto studio fuerunt  
confessi. Hac etiam peracta quiete licet vivere, absque cura  
vel ministrum quid repetenti. Ceterum semel facta totius vitae  
generali confessione, propriæ salutis amatoribus studen-  
dum est, ut quotannis, data majoris devotionis occa-  
sione, culpârum per annum commissarum confessionem  
deplicant<sup>1)</sup>.

Poenitens deponens confessionem generalem, in eaque confitens  
quædam peccata reservata, de quibus in privatis confessionibus  
jam fuit absolutus, potest a quolibet confessario approbatu ab-  
solvi.

III. Duobus vero potissimum hominum generibus con-  
fessiones generales permittendae non sunt, utpote nocivæ.  
Primum est vere scrupulosorum, quibus ejusmodi confessio-  
nes adeo non medentur, ut potius sint tormentum pericu-  
sumque praecipitum. Hocum enim morbus illis oculorum  
defluxionibus comparari potest, quae quo saepius fricantur,  
eo acerbius recrudescunt. Cum enim eorum scrupuli non ex  
ratione, sed ex phantasia incomposita atque ex variis appre-  
hensionibus oriuntur, aliter ad tranquillitatem reduci ne-  
queunt, nisi sacerdotali auctoritate ius imperetur, ut direc-  
toris spiritualis judicio firmiter acquiescant, secus agendo  
non devotionem, sed pertinaciam ostensuri.

Alterum eorum qui turpem et foedam inter libidines  
vitam traxere, nam his quoque recordatio et commemoratio  
vitæ praeteritæ valde periculosa est; timendum quippe, ne

---

1) Cfr. Instr. past. Episc. Irens. an. 1768. Statut. 110 et 111. Tom. X.  
p. 648. Philoth. P. V. c. 1.

sub specie pietatis et devotionis daem non eos in veteres impudicitiae laqueos involvat, ita ut communiter satius sit, ut peracta semper seria harum rerum confessione non amplius meminerint, neque loquuntur de illa, nisi generatim et cum horrore et detestatione, ut a movendis sordibus abstineatur<sup>1)</sup>.

### Modus agendi confessarii in confessionibus generalibus excipiendis.

§. 339. Si poenitens confessionem generalem deponere in animo et desiderio habet, confessarius indagabit a) causam, ob quam ad eam deponendam inducatur, sive utrum ea necessaria videatur, an vero tantum ex devotione illam facturus sit, vel jam una alterave vice generaliter confessus fuerit. Si citra necessitatem et ex devotione tantum se sistit, tanta severitas haud requiritur. Pari modo eum, qui aliquando legitimam confessionem jam depositus, ex hoc tantum tempore audire sufficit.

b) Dispiciendum est, num jamjam dispositus sit, nec ne; nam si praeparatus non existat, ubi temporis personarumque circumstantiae aliquam moram concedunt, non expedit extemplo, sed tum demum admittere, postquam poenitens aliquamdiu piis exercitiis praeparatus et dispositus fuerit. Praesertim homines gravioribus hucusque vitiis obnoxii plerumque per aliquod tempus praevie disponi debent, non tantum ut conscientiam rite discutiant, sed ut ad sincerum animi dolorem firmumque vitae melioris propositum excitentur. Hunc in finem praecclare S. Francisci Salesii meditaciones faciunt<sup>2)</sup>. Insuper poenitentibus suadenda sunt preces ad petendum lumen Spiritus sancti, ad impetrandam gratiam defectus et peccata agnoscendi et perfectae contritionis

1) Sturmlerner Friedr. Ist die Generalbeicht bei dem heutigen Sittenverderbniss so nothwendig und nützlich? Augsburg 1809. Spiegel der Busse, oder kurze Anleitung zur Generalbeichte. Von Aloys Schlör, Doctor der Theologie und Weltpriester. Wien 1809. Von demselben: Der christliche Büsser. Grätz 1844. — 2) Philoth. P. 1. c. 19. et seq.

actum eliciendi ac in futurum se emendandi. Ejusmodi preces, quales in libris precatoriis occurrunt, esse possunt Litaniae Omnis Sanctorum, beatae Virginis Mariae, Psalmi poenitentiales „Miserere mei”, et „De profundis”, orationes et Litaniae de Spiritu sancto. Jejunium quoque et eleemosyna utiliter adhiberi possunt. — Quod attinet conscientiae examen a poenitente instituendum, neque in omnibus eadem exactitudo requiritur, merae infirmitates et peccata non nisi venialia praeteriri *possunt*, utpote quibus scrutandis conscientia perplexa redderetur. Insuper non expedit, ut poenitens in peccata, quae contra castitatem commisit, adeo singillatim inquirat, sed sufficit, ut illa quoad substantiam et adjuncta necessaria confiteatur, quin omnes obscoenitates, quae absque ulteriori declaratione satis intelliguntur, minutum explicet.

Altamen saepe contingit, ut confessio generalis necessaria vel certe perutilis poenitenti videatur, ubi tamen poenitens alio tempore redire nequit, aut saltem timendum est, ne poenitens præparationis gratia dimissus non redeat, — quemadmodum fera semel a venatore vulnerata neque strata semper est fugacior, — tunc aliud non restat, quam ut confessarius ipse illum pro viribus disponat.

Dum vero confessarius ad audiendam confessionem generalem pro sacro tribunali sedet: α) poenitentem taliter excipiat, prout semetipsum excipi vellet. Etiamsi fors ruditus et agrestis sit, vel intempestive veniat, caveat tamen, ne ullam oris frontisve duritiem, aut aliquod indicium fastidientis animi illi ostendat. Potius tum verbis tum vultus serenitate atque amica compassione illum ad fiduciam et omnimodam sinceritatem hortetur, sua obsequia offerat eumque proposita spe solatii summi, quod inde percepturus sit, ad ordinandum tantum negotium alacrem reddit.

β) Antequam poenitens anteactam vitam exponat, de iis se accusare jubeatur, quae ab ultima confessione commisit, ut nimurum sciatur, utrum poenitens ex praesenti sua dispositione absolutione sit dignus, an v. g. adhuc sit consuetudinarius, vel in occasione proxima existat, quo

in casu confessio generalis differenda foret; et ne peccata in aliis confessionibus exposita cum recens commissis confundantur.

*γ) Dein poenitens doceatur, omnia peccata quoad speciem, numerum et circumstantias declarare, totumque statum moralem exponere. Suaviter in primis inducendus est, ut praeprimis de illis se accuset, quibus maxime angitur, vel quorum accusatio pree reliquis molesta accidit. Etenim his expositis cor poenitentis multum relevari, et reliqua confessio facilior reddi solet.*

*δ) Ultima quaestio erit, num nihil ipsi occurrat, quo ejus conscientia adhuc gravetur. Quodsi nihil superesse videatur, hortari oportet, ne in vitam praeteritam curiosius indagare pergit, si vero ultro peccati gravis, quod oblitus est, recordetur, postmodum id simpliciter in proxima confessione exponat, addendo, se de illo in confessione generali non cogitasse.*

### Continuatio.

**§. 340.** Non minor sollicitudo adhibeatur, ut cor poenitentis pro diversis ejus indigentiis ad veram *contritionem*, humilitatem, ad spem et fiduciam in Deum, et ad filialem grati animi sensum atque optatam tranquillitatem componatur. Hunc in finem jam in ipsa confessione per breves interjectiones poenitentem nunc ad peccatorum gravitatem, simul vero ad divinam misericordiam attentum reddere, nunc ad sinceritatem et fiduciam hortari, nunc officia sua docere, nunc solari potest, absit vero, ut, dum peccata valde atrocia confiteatur, illum vel durius increpes, vel horrorem et fastidium ostendas.

Postea sedulo curandum est, ut animus poenitentis non solum pie conteratur, verum etiam firmissima emendationis decreta concipiat; quapropter eum instruere oportet, qua ratione tum Deo tum bominibus, quos forte laeserat, satisfacere, quamque vivendi rationem tenere, seu quae decli-

nare pericula, quae subsidia adhibere debeat, ne conscientia nunc expurgata novis sordibus contaminetur.

*Adhortatio* post confessionem generalem eo magis sub jungenda est, cum nunquam tene melius animus poenitentis dispositus sit ad confessarii adhortationem accipiendam, quam hoc tempore, quo animus per dolorem de peccatis amoremque ob beneficium remissionis conceptum emolitus, omnem facile figuram, quam confessarius imprimere voluerit, recipiat. Maxime vero conductet, unum alterumve ex explicatis vitium seligere, atque ad illud debellandum tum exhortari efficaciter, tum aptis remedii armisque poenitentem instruere.

*Satisfactionis* opera per aliquot dies vel hebdomades, si expedire visum fuerit, injungi poterunt. Juvabit quoque poenitentem inonere, ut impositam poenitentiam non tantum cum magna humilitate animique aequitate accipiat, sed et cum pari promptitudine, fervore et devotione impleat. Quibus finitis Deo gratiae agendae forent pro dono conversionis, dicto hymno „Te Deum laudamus“ vel alia oratione, vel Psalmo convenienti.

Ubi confessio dicto modo peracta fuerit, omnis de facta remissione sollicitudo cum magna in divinam benignitatem fiducia deponatur, et poenitens exemplum S. Pauli sequens, omnium, quae retro sunt, peccatorum in confessione expiatorum oblitus, ad anteriora i. e. novae vitae instiuduenda studium se convertat, et de praeteritis nihil nisi dolorem, pudorem et fervorem retineat. Quae omnia ut tanto accuratius et promptius observentur a poenitente, proderit saluberrimam adhortationem S. Francisci Salesii ipsi proponere: „Hoc unum hic te rogo, ne ullo inani timore turberis aut anxieris. Scorpio, qui nos ferit, dum ferit, venenatus est, at in oleum liquatus praestans est adversum proprium morsum et aculeum antidotum ac remedium. Peccatum non aliter proboscum et infame est, nisi dum admittitur, at in confessionem et poenitentiam iam conversum honorabile et salutare est. Contritio quippe et confessio tam sunt salutares tamque bene redolentes, ut

peccati turpitudinem eradant, et illius foetorem tollant. Simon leprosus Mariam Magdalenam dicebat esse peccatricem, at non sic Salvator, nec jam de commissis peccatis, sed tantum de unguento, quod effundit, deque magnitudine charitatis ejus loquitur. Si vere humiles simus, infinite peccatum nobis displicebit, quod Deus per ipsum offendatur, at ejusdem accusatio suavis nobis erit et jucunda, quod per ipsam Deus honoretur. Alleviamentum aliquod in morbo est, malum, quo premeris, medico minutum detegere et aperire. Cum ergo ante Patrem tuum spiritualem veneris, in monte Calvariae agere et sub Jesu Christi crucifixi pedibus consistere fingito, cuius pretiosus sanguis undique effluit et exuberat, ut te ab iniunctis tuis emundet ac lavet. Nam tametsi ipsissimus Salvatoris Jesu sanguis non sit; est tamen sanguinis ejus effusi meritum, qui poenitentes circa confessionalia abundantissime irrigat, lavat et respergit. Bene igitur ac sincere cor tuum adaperi, ut sic peccata per confessionem eodem egredi facias: nam quantum illic agreduntur, tantum pretiosum passionis divinae meritum illuc subingredietur, quo benedictione id repleat. Verum simpliciter, candide et sincere animi tui statum declarare et detegere, et ubi semel rite confessionem peregeris, conscientiam tuam *quieta* et *tranquilla*. Hoc facto attende sedulo ad monita et praescripta servi et vicarii Dei, et dic in corde tuo: „Loquere Domine, quem audit servus tuus.“ Et sane Deum in eo loquentem audit et auscultas, cum Ipse vicariis suis dicat: „Qui vos audit, me audit“ <sup>1)</sup>. —

### Agenda administrato Poenitentiae Sacramento.

§. 341. Expositis jam principiis in administratione Sacramenti Poenitentiae servandis, exiguum nunc restat, ut

1) Philoth. P. I. c. 19.

**dicamus, quid administrato Sacramento finitaque confessio-  
ne confessarius agere debeat.**

Post confessiones poenitentium auditas confessarius aliquantis per ad orandum se componat, ac primo Deo gratias agat pro dono sibi collato, quod videlicet pro ejus amore laboris tantillum subire potuerit, sine cuius auxilio nil potuisset. Deinde divinae suae Majestati exiguum illud verbi sui semen commendet, quod in animas sibi confessorum jactavit, oretque suam omnipotentiam, ut incrementum det, cum illud sola Majestas ipsius possit, ne labor suus sit irritus. Neque tantum hac vice, sed in posterum quoque, praesertim vero eodem die, sacerdos habeat in oratione commendatos suos poenitentes, eos potissimum, quos magis egere noverit. Eorum vulnera Deo proponat obsecrante, ut illa ipse omnipotens medicus et misericors Samaritanus curare dignetur, gratiamque largiri, ne in ejusmodi miseriam denuo relabantur. Haec summa sit orationis illius, ad cuius intentionem scopumque ejusmodi verba proferet, qualia sibi affectus desideriumque suggerent. Hac igitur ratione, si oratione ordiatur et concludat, omnia ad gloriam Dei aget, ut agendum jubet Apostolus, ac sperare poterit laborem suum divinae Majestati acceptum, proximoque fructuosum et salutarem fore <sup>1)</sup>. —

Reflectat seque examinet, num quid omiserit vel neglexerit ad munus suum pertinens. Quid si errasse se deprehendat, doleat, proponatque, prout necessarium videbitur, seriam emendationem \*); si nihil occurrat, divinae bonitati gratias agat.

\* „Qua ratione tenetur confessarius defectus in Poenitentiae Sacramento a se admissos reparare? In hac quaestione triplex est casus distinguendus. Utrum nimirum defectus contigerit in re essentiali, ita ut absolutio non valuerit? — An vero in re gravi quidem, sed non essentiali, qui proinde defectus absolutionem non facit irritam? — Num demum in materia restitutionis facienda? In omnibus tribus casibus, utrum defectus factus sit ex culpa,

---

<sup>1)</sup> 1. Cor. X. 31.

vel sine culpa confessarii. Dicimus jam, si defectus contigit in re essentiali, cum culpa confessarii, tenetur (petita prius a poenitente licentia, saltem extra tribunal Poenitentiae de hac re loquendi) eundem defectum corrigere etiam cum gravi sui incommodo. Si vero contingit defectus in re essentiali sine culpa confessarii, non tenetur juxta plures hunc defectum reparare cum gravi sua incommoditate, excepto solum mortis periculo. In hoc enim cum gravi etiam sua incommoditate hunc defectum tenetur submovere. Si defectus factus est in materia gravi, ast non essentiali, cum culpa confessarii, non tenetur quidem confessarius eum reparare cum gravi sui incommodo; tenetur tamen coram Deo de hac negligenta poenitere. Minus adhuc ad hoc adstringitur cum gravi sui incommodo, quando sine sua culpa hic defectus contigit<sup>1)</sup>). In determinanda obligatione confessarii, qui errorem admisit, illud quoque probe considerandum est, utrum mere negative se habuerit, v. g. non monendo etc. etc.; an ut causa positiva in damnum poenitentis vel tertii influxerit. Quoad defectus confessarii in materia restitutionis facienda admissos, vide supra de Restitutione.

Conetur obliuisci omnium auditorum in confessione et surda aure recurrentes species molesteque allatrantes pertransilire. Et secreti tenacissimus, ut, neque in genere quidem de auditis in confessione unquam loquatur, nisi cum summa circumspectione, erga omnes poenitentes lenem et facilem se exhibeat, sic ut affectus cum nomine consentiat, cum ejus, quem consitentem audierit, *spiritualis pater* nominetur.

### Conclusio.

Hanc, Lector dilectissime! instructionem, quam rudi nonnisi penicillo delineavi, melius concludere non possum, quam Eminentissimi et Reverendissimi Cardinalis Bellarmini effato, qui ad Episcopum nepotem suum scribens, de moribus et opinionibus hominum, ubi agitur de salutis aeternae negotio, sic loquitur: „Si quis velit in

---

1) Cf. Tobenz: *Instit. theolog. moralis* Part. III. p. 110. — S. *Lig. Prax. Conf.* n. 116.

tute salutem suam collocare, is omnino debet certam veritatem inquirere, et non respicere, quid molli hoc tempore dicant aut faciant. Et si rei certitudo non possit ad liquidum apparere, debet omnino tutiorem partem sequi, et nulla ratione, nullius imperio, nulla utilitate temporali proposita ad minus tutam partem declinare: agitur enim de summa rei, cum de salute aeterna tractatur, et facilissimum est, conscientiam erroneam aliorum exemplo inducere."

Deus et Pater Domini nostri Jesu Christi repleat nos omnes Spiritu ac lumen suo! Det nobis gratiam suam et pacem! Unam efficiat fidelium praxis moralem, sicut una eorum est fides. Utriusque Ipse sit regula. Et una omnium sit lingua ad Eum honorificandum, sicut omnium debet esse cor unum ad Eum amandum.

---











1

